Oskar Kobler

Konvertiten

In seiner Kalendergeschichte ,Die Bekehrung®, 1811 in das ,Schatzkistlein des
Rheinischen Hausfreundes“ aufgenommen, erzihlt Johann Peter Hebel von zwei
lutherisch erzogenen Bridern, deren einer katholisch wurde, woriiber sie sich
verfeindeten. Nach langen Jahren trafen sie sich wieder, um sich zu verséhnen,
und als sie wieder weitab voneinander lebten, wurde aus lauter Familiensinn der
katholisch gewordene Bruder wieder lutherisch und konvertierte der lutherisch
gebliebene Bruder zur katholischen Kirche, so dafl es nachher wieder war wie
vorher, ,héchstens ein wenig schlimmer®. Diese Geschichte hat nichts mit zyni-
schem Spott zu tun, sie ist ein Zeugnis der Ironie des alemannischen Dichters, in
welcher schwierige Situationen ins Leichte gehoben und gerade so gewichtig wer-
den. Johann Peter Hebels ,Merke“ zu dieser Geschichte ist zu merken: ,Du
sollst deines Glaubens leben, und was gerade ist, nicht krumm machen. Es sei
denn, daf} dich dein Gewissen treibt zu schanschieren.

Wenn die Geschichte damit beginnt, daf} einer der beiden Briider katholisch
wird, so hat dies gewif§ seinen Grund in der katholischen Konversionsbewegung
zu Anfang des 19. Jahrhunderts, die dem altliberalen Prilaten nicht sympathisch
war. Er geht auf die Griinde des Konfessionswechsels nicht weiter ein, aber daf§
dieser aus lauter Familiensinn wieder riickgingig gemacht werden konnte, ver-
weist ihn auf eine der oberen Schichten menschlichen Lebens. Dort auch spielen
(oder: spielten) sich die meisten Konversionen konfessionsverschiedener Braut-
paare ab, wobei die Richtung auf die katholische Kirche wegen deren Vorschrif-
ten einen Vorrang hat (oder: hatte). Es wire sehr unbillig, solche Ubertritte ge-
ringzuschitzen, liegt thnen doch der Wille zu einer kirchlichen Einheit der zu
grindenden Ehe und Familie zugrunde. Doch um eine Conversio im eigentlichen
Sinn handelt es sich dabei in der Regel nicht.

Der klassische Konvertit: Paulus

Wo es aber wirklich um Conversio geht, wo also das ,Gewissen treibt zu
schanschieren®, da konnen sich Probleme aufwerfen, die es fir den ,,Familien-
sinn“ nicht gibt. Denn je tiefer die Lebensdimension einer ,Wende® ist, und die
Dimension des Glaubens ist die tiefste, desto bedringender kann die Frage wer-
den, was da geschehen ist. Keiner kann das, wovon er sich verabschiedet hat, ein-

735



Oskar Kobler

fach zu den Akten legen, sonst wire es ihm ja ,zuvor® nicht ernst gewesen und
konnte es thm ,danach® auch nicht ernst sein. Das klassische Beispiel steht am
Anfang der christlichen Glaubensgeschichte: das ,,Damaskuserlebnis® des Juden
Saul von Tarsos. Der Triumphalismus hindert die Christen freilich oft daran, in
den Paulus-Lesungen zu héren, wie sich da ein gottbesessener Mensch, fiir den
Religion nicht eine schéne und tréstliche Kompensation im irdisch funktionali-
sierten Leben war, sich mit der Frage abquilte, ob er auf dem Weg nach Damas-
kus bei seinem ,Reiseunfall® einen Bruch im Herzensgrund erlitten habe. ,Um
Christus willen“, schrieb Paulus, habe er in diesem Erlebnis alles, was er als
»Gewinn® erachtet hatte, preisgegeben, als ,Verlust“ erachtet (Phil 3,7f.). Er
nennt sogar ,,Kehricht“, was ,zuvor® gewesen 1st, wobei freilich zu beachten ist,
dafl der Philipperbrief gegen Judenchristen polemisiert, welche von den Griechen
die Beschneidung verlangen. Es ist wie bei jeder wirklichen Conversio: sie ist
nicht einfachhin das Ergebnis cines Selbstgesprachs, einer »Selbsthebung®, sie
wird als ein ,Ruf erfahren - auch dann, wenn einer nicht von einer ,Stimme®
spricht. Und dennoch muf es jeden, der horen kann, erschiittern, wie Paulus sich
im Rémerbrief (7,7-25) abmiiht mit dem ,Gesetz“, das »heilig ist und zugleich
der ,Stinde” den ,,Anlaff“ gibt. Es geht dem Saul von Tarsos um die Kontinuitit
seines Lebens, das ein Leben aus dem Glauben ist. So leicht war es beileibe nicht,
wie es die gingige und zudem banal iibertragene Rede vorspiegelt: ,Aus dem
Saulus ist ein Paulus geworden.“

Es soll hier bei diesem ,laien“-haften Versuch — er wird nur unternommen,
weil von Konvertiten ohne den klassischen Fall dieses jiidisch-christlichen Kon-
vertiten nicht gehandelt werden kann — nicht ,psychologisiert werden. Jedoch
entzieht sich zwar das ,Damaskuserlebnis“ wie jedes Erlebnis dieser Art letztlich
einer psychologischen Erklirung (auch ein Psychotherapeut kann einriumen, daf
es Phinomene gibt, die nicht zu ,kliren“ sind). Aber in den Briefen des Paulus,
»Tagebiichern vergleichbar®, wurde zu Recht ein ,Selbstportrit* entdeckt!, das
ohne Einfiihlung in die Psyche des Paulus nicht zu verstehen ist. Der gottliche
Ruf erscheint dann als ein dem Gerufenen angetaner Willkiirake.

Noch ein anderes Moment im Leben des Paulus ist ein Merkmal einer wirkli-
chen Conversio. Er, der weit mehr als andere Apostel iiber die Grenzen des Got-
tesvolks Israel hinausgegangen ist, wird der ,Volkerapostel“ genannt. Seine Mis-
sionsreisen sind eine herausragende Erscheinung im Anfang der Geschichte des
christlichen Glaubens. Doch vielleicht darf man auch sagen, Paulus sei das klassi-
sche Beispicl dafiir gewesen, dafl eine Conversio schon als personliche Erfahrung
dazu dringen kann, andere Menschen missionarisch fiir die eigene Botschaft zu
gewinnen. Ob ein , Erfolgserlebnis“ dieser Art, in welchem das ,, Ich® sich mit der
»Sache® identifiziert, zwar den eigenen Schritt nicht von Grund auf rechtfertigt,
aber ihn bestirkt — auch bei Paulus?

736



Konvertiten

Konversionsbewegung zu Anfang des 19. Jahrhunderts

Wenn auch das ,,Damaskuserlebnis“ des Paulus nicht nur fundamentale Folgen
fiir die Geschichte des christlichen Glaubens hatte, sondern auch als eine persén-
liche Erfahrung auferordentlich ist, so ist doch diese Conversio gleichsam ein
Modell fiir die Problematik einer jeden religiés motivierten Konversion. Diese
Problematik bekundet sich auch in der Verletztheit derer, die verlassen wurden,
und sie ist um so heftiger, je ,prominenter® der Konvertit ist (daf§ Juden eher Je-
sus von Nazareth tolerieren als den Saul von Tarsos, hat auch darin seinen
Grund). Und die Problematik wird auch darin sichtbar, daf die neue Gemein-
schaft des Konvertiten diesem gegeniiber skeptisch sein kann (in der Geschichte
des Christentums wurde verdringt, daff Paulus ein jiidischer Konvertit gewesen
ist). Heute kritisieren die ,geborenen” Mitglieder einer Kirche die ,Konvertiten-
mentalitit®. Sie treffen dabei auch wichtige Merkmale, bedenken aber in einer Art
[nsider-Arroganz nicht das eigentiimliche Wesen einer Conversio. Nun ist gewif§
der Weg des Paulus vom Glauben seiner Viter in den Christusglauben hinein von
Grund auf anderer Art als der Weg eines Christen von einer Konfession zu einer
anderen. Solange jedoch ,Konfession“ nicht nur eine Bezeichnung im biirokrati-
schen Standesamt ist, solange ist auch ein Konfessionswechsel jedenfalls im Hori-
zont von Damaskus zu sehen. Sein Schauplatz waren seit der Reformation zufol-
ge der kirchengeschichtlichen Entwicklung insbesondere die deutschen Lande.

Obwohl Johann Peter Hebel das ,,Schanschieren® aus Griinden des Gewissens
respektiert, so zeigt doch seine Kalendergeschichte an, daff zu seiner Zeit Konver-
sionen zwar noch immer wie zur Zeit der Reformation von der jeweils einen Seite
gefeiert und von der anderen verdammt werden konnten, daf§ sie aber schon als
solche mehr und mehr allseits fragwiirdig geworden waren. Die neuzeitliche To-
leranzidee war herausgefordert, zumal die Konfessionswechsel, als die irenische
Gesinnung der Romantik im Zeitalter der Restauration zuriicktrat, Thema einer
polemischen Apologetik wurden, dies nicht nur, aber inshesondere im Katholi-
zismus.

Ein grofles Aufsehen erregte die ,Wunderbare Bekehrung des Israeliten Al-
phonse Marie Ratisbonne®?, eines elsissischen Bankiers, im Jahr 1842; er wurde
1847 Priester, war einige Jahre Jesuit und wurde denn Mitglied der ,,Prétres de
Notre-Dame de Sion“, eifrig bedacht auf die Konversion von Juden. In den Jah-
ren 1865/70 erschienen die ,Konvertitenbilder aus dem 19. Jahrhundert“, gesam-
melt von David August Rosenthal, einem konvertierten Arzt. Hatte der Verleger
Benjamin Herder diese Publikation abgelehnt, weil sie von einem Konvertiten
stammte, so war die 1866/80 erschienene 13bindige Rethe ,,Die Convertiten seit
der Reformation“ das Werk von Andreas Rif, einem Reprisentanten des ,,Main-
zer Kreises“ (seit 1842 Bischof von Straflburg), der heftg gegen Aufklirung und
Protestantismus polemisierte. Wihrend in der ersten Auflage (1848) des Kirchen-

52 Summen 207, 11 7S 7



Oskar Kohler

lexikons von Wetzer und Welte beim Stichwort ,,Convertit“ nur eine Begriffser-
klirung steht, umfafit es in der zweiten Aufage (1884) 22 Spalten.

Nun kann an zwei Lebensliufen aus dem Anfang des 19. Jahrhunderts deutlich
gemacht werden, welch ganz persénliche und schwierige Wege inmitten von poli-
tischen und kirchenpolitischen Unifizierungstendenzen zu gehen waren. Im Mirz
1823 trat Aloys Henhofer, katholischer Pfarrer in Miihlhausen bei Pforzheim, in
die evangelische Kirche iiber, nachdem das Bruchsaler Generalvikariat der Didze-
se Speyer im August 1822 geurteilt hatte, er habe sich selbst von der katholischen
Kirche ausgeschlossen; er wurde am 11. April 1823 als evangelischer Pfarrer ordi-
niert. Sein Lebensbereich wurden nach einer Zeit in Graben die Hardtgemeinden
Spéck und Staffort bei Karlsruhe, wo er von 1827 bis zu seinem Tod im Jahr 1862
im Geist der Erweckungsbewegung als Pfarrer wirkte. Die gingige Vorstellung,
dafl ein Konvertit nach seinem Schritt selbstverstindlich ein ruhig gefestigtes Le-
ben fiihrt, wird auch von Aloys Henhéfer widerlegt. Nicht nur die evangelischen
Kontroversen um einen neuen Katechismus (1830) brachten ihn in Drangsal, auch
sein personliches Christenleben war von tiefer Melancholie und einer endzeitli-
chen Gestimmtheit geprigt.

Etwa fiinf Jahre vor Henhéfers Konversion, am 7./8. Dezember 1818, bekannte
sich Luise Hensel, die Tochter eines lutherischen Pfarrers, in Berlin zur katholi-
schen Kirche und legte am 6. Mai 1820 in Diisseldorf das Geliibde der Jungfriu-
lichkeit ab. Sie ist die Autorin des Abendlieds ,Miide bin ich, geh’ zur Ruh’®, das
heute noch fast jeder kennt, wihrend sie selbst fast ganz vergessen ist. Das geo-
graphische Feld der Gesellschaftsdame, Erzieherin, Lehrerin und Pflegerin er-
streckte sich von Ostpreufien und Prag bis nach Aachen und Holland, von Stettin
bis nach Stdtirol, und auch das geliebte Wiedenbriick in Westfalen, wo sie lange
Jahre ihren Wohnsitz hatte, ist ihr nicht zur Heimat geworden. Im ,,Westphalen-
hof* zu Paderborn, wo ihre ehemalige Aachener Schiilerin Pauline von Mallinck-
rodt Oberin der ,Schwestern der christlichen Liebe* war, fand die 75jihrige Frau
eine Bleibe bis zu threm Tod am 18. Dezember 1876.

Der Weg Aloys Henhofers und der Weg Luise Hensels hinein in die Konver-
sion und nach der Konversion fiihrte beide Menschen nicht durch eine beruhigte
Seelenlandschaft.

Der Pfarrer Aloys Henhofer?

Aloys Henhéfer, geboren am 11. Juli 1789 in Volkersbach (ob dem Albtal bei
Ettlingen), wuchs in einer katholischen Bauernfamilie auf; seine Mutter, die jeden
Tag an der heiligen Messe teilnahm und des Freitags zum nahen Marienwall-
fahrtsort Moosbronn ging, prigte seine Frommigkeit. Nach dem Besuch der La-
teinschule der Piaristen in Rastatt studierte er von 1811 bis 1814 Theologie in

738



Konvertiten

Freiburg i. Br. und empfing im Mai 1815 im Konstanzer Priesterseminar zu
Meersburg die Priesterweihe. Nach drei Jahren als Hauslehrer in der Familie des
Freiherrn Julius von Gemmingen erhielt er 1818 dessen Patronatspfarrei in Miihl-
hausen an der Wiirm (bei Pforzheim).

In einem Riickblick (wohl vom Ende des Jahres 1833) klagt Henhofer iiber sei-
ne ersten Monate als Pfarrer in einem Dorf, das vielleicht dhnlich ,verwahrlost®
war, wie Alban Stolz das Dorf Neusatz(-eck) bei Biihl als Vikar erlebte?, so dafl
er ,melancholisch wie ein Sumpf im Walde oder eine alte Mauer® wurde. In dufe-
ren Erfolgen, die auch ein strenger Ortsvorstand erreichen konnte, sah Henhéfer
nicht den Sinn seines Amtes. ,Im Spitjahr des Jahres (1818) wurde ich durch
Gottes Gnade zur Erweckung und von Sonntag zu Sonntag mehr zum Lichte ge-
fithrt, so berichtet Henhéfer und notiert, dafl von allen Seiten katholische und
evangelische Zuhorer zu seinen Predigten kamen, und dafl ,ein ganz neues Le-
ben“ in Mithlhausen und in der Umgebung erwachte.

Es entspricht dem interkonfessionellen Charakter der Erweckungsbewegung in
Deutschland, von F. W. Kantzenbach differenziert dargestellt, dafl A. Henhofer
sowohl von der 1819 gegriindeten ,Evangelischen Briidergemeinde® in Korntal
wie von Ausstrahlungen des Kreises um Johann Michael Sailer beeindruckt wur-
de. Mit seinem Nachfolger im Haus des Freiherrn von Gemmingen, dem Vikar
Johann Baptist Fink, verband ihn eine Freundschaft, und als dieser in seinen
Glaubensnéten zu seinem Lehrer Sailer in Landshut zuriickkehrte, wollte er sich
ihm anschliefen. (Fink ist 1850 als katholischer Pfarrer in Niederwihl gestorben.)
Ein bedeutendes Moment in jenen Jahren war Henhofers Lektiire der Schrift
»Christus fiir uns und in uns“ (1817) des Sailer-Schiilers und -Freundes Martin
Boos?>.

Aloys Henhofers Predigten und auch seine seelsorgerliche Praxis in diesen Jah-
ren richteten sich gegen die ,,Werksheiligkeit®, insbesondere gegen das traditio-
nelle Verstindnis der Sakramente, aber auch gegen eine Auffassung des kirchli-
chen Amtes, welche thm unvereinbar war mit der alleinigen Unfehlbarkeit des
Heiligen Geistes. Wessenbergianische Einfliisse sind unverkennbar. Aber Hen-
hofer war primir kein Theologe, was er auch selbst in seinem Dankschreiben fiir
die Verleihung des Titels eines theologischen Ehrendoktors durch die Universitit
Heidelberg (29. Juni 1856) bekundet: ,,... bin ich ja doch nur ein geringer Land-
pfarrer, dessen ganzes Wissen darin besteht, daf} er nichts weifl, als Christus den
Gekreuzigten.“ Dies war alles andere als die iibliche Bescheidenheitsfloskel. Es
ging Henhofer um die innere Bekehrung der Seelen. Im Frithjahr 1819 hielt er
eine Predigt, die in einem Zusammenhang steht mit einem konkreten Fall: ,Glau-
bet thr, wenn ihr auf das Krankenbett kommt, sei es schon gut, wenn ihr saget:
,Gott sei mir Siinder gnidig!‘. Sind damit die Verfiihrten gerettet?* So bildhaft er
predigte (manchmal fast zwei Stunden lang), den Leuten hat er nicht ,nach dem
Maul“ geredet. An Fronleichnam 1819 sagte er: ,Wer sich nicht ,ausreinigt, Stin-

739



Oskar Kohler

den nur bekennt‘, dem helfen alle Communionen nichts; da ist das Versehen auf
dem Krankenbett nichts; er konnte es bleiben lassen, und dies wire vielleicht bes-
Set

Die Klagen beim Bruchsaler Generalvikariat der Didzese Speyer kamen von al-
len Seiten, auch von Gemeindemitgliedern. Im Frithjahr 1822 wurde Henhéofer
nach Bruchsal vorgeladen, vom Amt suspendiert und im Priesterseminar in einer
zundchst milden Haft gehalten®. Henhofers Verteidigung, die den Findruck einer
freilich ungeschickten Taktik machen kénnte, zeigt an, daff er in seiner Kirche
bleiben wollte. Seine Gegner waren sowohl Wessenbergianer, denen antirationali-
stische Wendungen nicht liegen konnten, wie dezidiert romisch gesinnte Geistli-
che, alle aber, auch in der evangelischen Landeskirche, Kritiker des ,Mystizis-
mus®. Die ,,Konventikel”, denen Henhéfer freundlich, wenn auch mit einiger Re-
serve gegeniiberstand, waren in Kirche und Staat gleichermaflen suspekt. Der Be-
schluf des Bruchsaler Generalvikariats, Henhofer habe ,sich selbst von der ka-
tholischen Kirche ausgeschlossen® (10. August 1822), traf diesen schwer, und er
bedauerte auch manches Wort in seinem Brief nach Bruchsal und in seinem
»Christlichen Glaubens-Bekenntnis“, dessen Niederschrift er in Bruchsal begon-
nen und in Steinegg, dem Schlof des Freiherrn von Gemmingen (dieser bemiihte
sich um seinen Schiitzling beim Groflherzog Ludwig), vollendet hatte. Zu den be-
triiblichsten Erscheinungen, die bei solchem Anlaff iiblich sind, gehort der Dekan
des Miihlhausener Pfarrers, Franz Ludwig Mersy. Er schrieb, er habe sich ihm
nur genihert, um seine Grundsitze kennenzulernen und um so ,bestimmter ent-
gegenarbeiten zu kénnen® — ein Stil, den Henhofers erster Biograph, Emil From-
mel, einer seiner spateren Vikare in Spock, zu Recht ein ,Meisterstiick menschli-
cher Bosheit nannte. Man erinnert sich an den Besuch Carl Maria Hofbauers bei
Johann Michael Sailer, diesem damaligen Freund der Erweckungsbewegung.

Julius von Gemmingen trat am 19. Januar 1823 zur evangelischen Kirche iiber,
gedriangt auch von Mihlhausenern, unter denen ein Schreiner, der auf Wander-
schaft mit Pietisten zusammengekommen war, ,Konventikel“ gebildet hatte (in
Mithlhausen wurden im Jahr 1823 von 457 Einwohnern 166 evangelisch). Als
Henhofer den enthusiastischen Bekenntnisbrief seines Génners las, wurde er
bleich wie der Tod“. Uberzeugt von der Wahrheit, ,im Begriffe, selbst dieser
Kirche durch einen dufierlichen Schritt ... den Abschied zu geben, aber den gege-
benen (dies heiflt wohl den in der katholischen Kirche) zu befestigen, wollte mir
doch dieser Thr Schritt (des Fretherrn) fur den Augenblick mehr Last als Freude
sein“. Nach etwa sechs Wochen (7. Mirz 1823) schrieb er sein Gesuch um Auf-
nahme in die evangelische Kirche: ,Ich habe mich nemlich durch ein vierjihriges,
anhaltendes mit Gebeth verbundenes Forschen der h. Schrift, als dem ewig un-
fehlbaren Worte, der Quelle christlichen Glaubens, von Tag zu Tag mehr iiber-
zeugt, dafy in der kath. Kirche so manche Satzungen sind, die in der h. Schrift kei-
nen Grund haben, und dem wahren Christenthume mehr schidlich als niitzlich

740



Konvertiten

sind.“ Seinem Wunsch, ,den Geistlichen des Landes zur ferneren Wirksamkeit
beizuzihlen®, wurde nach einem Colloquium Ende Mirz entsprochen. In seinem
Riickblick schrieb Henhafer: ,Es war auch meine Absicht,weder selbst von die-
ser Kirche zu gehen, noch Andere wegzufiihren, sondern in dieser Kirche wollte
ich wirken.“”

Henhofer hatte zu Advent 1819 in paulinischem Geist gepredigt, vorher habe
er ,Gesetz“ verkundet, ,und jetzt will ich Gnade predigen®, nicht ohne hinzuzu-
figen, es werde damit nicht die Tiir fiir das Laster aufgestofen. Doch seine Kon-
version grindet nicht in einem Damaskuserlebnis, seine religiose Entwicklung
war, wie sein Biograph E. Frommel schrieb, ,nicht sprunghaft, sondern wachs-
timlich®, und er unterscheidet sich auch von jenen Gestalten der Erweckungsbe-
wegung, die thr Leben auf eine einzelne, datierbare Erfahrung griinden. Aber dar-
in gleicht sein Weg dem des Apostels, daf§ er seine Herkunft nicht verleugnet hat.
So ganz und gar unrecht hatte der evangelische Prilat Hiiffell nicht, als er in Streit
um den Katechismus von 1830 gegen Henhofer konterte, dieser habe in seiner
Konversion nur den Namen gewechselt und bete jetzt den ,Buchstaben der lu-
therischen Dogmatik® ebenso an wie frither als Katholik die Bilder (Henhofer be-
rief sich freilich auf das Augsburger Bekenntnis). Die konfessionelle Polemik die-
ses Konvertiten milderte sich spiter, bis er — so auch auf die Kontinuitit seines
Lebens bedacht — in seinem ,,Konfirmandenunterricht“ (1858) seine 6kumenische
Vision niederschrieb (vgl. dazu unten).

Daf eine in religioser Ergriffenheit vollzogene Konversion nicht einfachhin in
Seelenruhe miindet, zeigt die Verfassung Aloys Henhéfers in den Jahren 1823 bis
1827 als Pfarrer in Graben, wo er mit seinen Predigten auch Hérer von aufferhalb
anzog, was den auch sonst nicht seltenen klerikalen Neid erregte. Julius von
Gemmingen duflerte sich in einem Brief sehr betroffen tiber Henhofers Zweifel an
der gottlichen Barmherzigkeit (dessen Antwortbriefe und auch die Tagebiicher
sind nicht erhalten). Der Freiherr ist auch beunruhigt, wie Henhofer auf einen
Brief reagieren werde, den ihm der katholische Konstanzer Lyzeumsprofessor
Sulzer 1824 geschrieben hatte. Es ware gewifl vollig abwegig anzunehmen, der
Konvertit habe an eine Riickkehr gedacht. Aber er zweifelte daran, ob er sich in
der Landeskirche halten konne.

Einem Bericht E. Frommels zufolge habe nach Henhéfers Erstpredigt in Gra-
ben der Dekan die Kirchenvorsteher gefragt, ob es bei ithnen ,,Versammlungen®
gebe, worauf diese antworteten, sie seien alle ,einig“. Dies hat Henhofer spater
seinem Vikar Frommel gegentiber nach dessen Darstellung so kommentiert: ,Das
ist gerade wie wenn der Herr Dekan auf dem Kirchenhof gefragt hitte, ist hier
Leben, Kampf und Streit? — und die wiirden sagen, sie seien alle einig, wir sind
alle mausetot.“ Die Bekehrungsscheuen reihte Henhofer so auf: 1. die Pfarrer, 2.
die Lehrer, 3. die Beamten, 4. die Wirte. Summa summarum: ,,Die brave Welt ist
die allergefihrlichste. Die bekehrt sich am wenigsten.“ Der Pfarrer sparte sich

741



Oskar Kihler

selbst von der Glaubensnot nicht aus. Einmal kommt er nicht in die Kirche zur
Predigt; die Magd sucht ithn und findet ihn kniend in der Studierstube; er sagt, die
Gemeinde solle noch ein Lied singen; und dann hielt er seine Predigt ,unter viel
Not®. Ein andermal soll er statt einer Predigt eine halbe Stunde lang mit der Ge-
meinde gebetet haben. Aloys Henhéfer wurde in den Gemeinden »zum ,Anfin-
ger der christlichen Frommigkeit', wie sie in dieser Art in Baden etwas Neues war
... Seine Landeskirche und viele ihrer Gemeinden danken es ihm noch heute® (G.
A. Benrath).

Die Evangelische Landeskirche in Baden hatte guten Grund, zusammen mit der
Badischen Landesbibliothek aus Anlal des 200. Jahrestages 1989 der Geburt
Henhdéfers in Karlsruhe eine Ausstellung zu veranstalten®. Gewif gibt es zahlrei-
che religiés motivierte Ubertritte von der katholischen zur evangelischen Kirche
auch in neuerer Zeit, und ist es ein schlechter Stil, geistlichen katholischen Kon-
vertiten einfachhin zu unterstellen, sie hitten halt dem Zolibat entkommen wol-
len; aber Aloys Henhéfer entzieht sich einer solchen Verdichtigung. Er hat am
6. November 1828 in Spock geheiratet, ,endlich entschlossen nach mehrjihrigem
Hin- und Herwanken und Uberlegen auch dieses letzte Vorurtheil fritherer Ju-
gend und Erziehung zu iiberwinden und ehelich zu werden®. Zu einem Pastor
gehort eine ,,Frau Pfarrer®, und diese Frauen haben einen ganz eigenen Stand aus-
gebildet. Die Eroffnung der Karlsruher Ausstellung konnte zum Erlebnis einer
primir religiésen, tief beeindruckenden Conversio werden.

Die Pfarrertochter Luise Hensel

Luise Hensel %, am 30. Mirz 1798 als Tochter eines lutherischen Pfarrers in Li-
num (Brandenburg) geboren und nach dem Tod ihres Vaters mit ihrer Familie
nach Berlin gezogen, trat am 7./8. Dezember 1818 zur katholischen Kirche iiber,
nachdem sie am 23. November in ihrem Tagebuch notiert hatte: ,,... ich gehe in
die katholische Kirche Gber. Treibt mich auch in diesem Augenblick nicht die
herzlichste Liebe zu Jesus, nicht die geringste Sehnsucht nach den Sakramenten,
die sie ausspendet, zu ihr; so ist es schuldiger Gehorsam, denn er hat mir gerufen
und den Weg gezeigt.“ Es handelt sich nicht um ein Erweckungserlebnis, der
Schritt steht am Ende eines langen Prozesses.

Im Herbst 1816 war sic in einem Berliner Grofibiirgerhaus dem Dichter Cle-
mens Brentano begegnet, der um diese Zeit nach einer Geborgenheit in seiner ka-
tholischen Kirche zuriicksuchte (,ginzliches Unterwerfen unter einen geistlichen
Oberen entspriche meiner Natur allein®) und eines der cindringlichsten Bekennt-
nisgedichte der deutschen Lyrik schrieb: »Frithlingsschrei eines Knechts aus der
Tiefe.“ Es war die beriihmte Liebe auf den ersten Blick, die Clemens bewegte,
Luise um eine Heirat zu bitten, in jenem Ineinander von Eros und Religio, das

742



Konwertiten

nicht nur ihn kennzeichnete. Der Enttiuschte schrieb bei einem Abschied: ,Nun
soll ich in die Fremde zichen!/Mir hatte eine Himmelsbraut/Ein Zweiglein aus
dem Kranz geliehen,/Ich hatte draus ein Haus erbaut.“ Wohl hatte Luise Hensel
einen gewissen Anteil daran, daf er am 17. Februar 1817, also fast zwei Jahre vor
ihrer Konversion, seine Generalbeichte ablegte; doch haben spiter diese selbst
und dann die konfessionalistische Deutungsgeschichte und Manipulation der
Quellen die Lage tendenzids verzerrt.
Luise Hensels ,Abendlied* bekundet urlutherische Tradition. In der zweiten
Strophe heifit es:
Hab ich Unrecht heut getan,

Sieh es, lieber Gott, nicht an.

Deine Gnad’ und Jesu Blut

Macht ja allen Schaden gut.

In den lange verheimlichten Antwortbriefen, welche Luise zwischen dem
Herbst 1816 und dem Herbst 1818 an Clemens schrieb, entwickelte sie geradezu
eine Kontroverstheologie. Noch verteidigt sie darin Martin Luther, der in der da-
maligen katholischen Kirche die ,Stiefmutter getadelt habe. Zwar sei auch diese
auf dem Fundament der Heiligen Schrift gebaut, aber sie fiirchtet, sie sei ,von
menschlichem Zusatz entsetzlich hoch getiirmt“. Im tibrigen sei es nicht entschei-
dend, ob einer katholisch oder protestantisch sei. ,Schreibe Gott nicht vor, auf
welchem Weg Du zu ihm kommen willst, durch die Bibel, durch die Kirche oder
ohne Kirche und ohne Bibel; denn da kommt es mir vor, als folgtest Du noch
Deinem eigenen Gutdiinken und Willen.“ Dies sind nun freilich radikale Téne
aus der Erweckungsbewegung.

Noch vor ihrer Konversion, in der Fastenzeit 1818, schrieb Luise Hensel das
thre mystisch-erotische Jesus-Liebe bekundende Gedicht:

Und soll ich dich nicht haben,
Den ich allein erwihlt,
So soll man mich begraben
Verschmiht und unvermibhlt.

Und soll ich dich nicht sehen,
Mich dein nicht ewig freun,
Mache ich nicht auferstehen,
Maécht ich nicht selig sein.

Auch noch nach ihrer Konversion, im Jahr 1821, kann sie triumen wie eine
Liebende, die auf den Friedhof geht, um dort noch immer ein Liebesgesprich zu

fithren:
Geht voriiber, geht voriiber!
Wilzt den Stein nicht von der Tiir;
Der hier ruht, der ist mir lieber
Als der Himmel Pracht und Zier.
Luise Hensels Konversion erfolgte deutlich auch unter dem Einfluff von Bren-
tano, obwohl sie dies spiter heftig bestritt; der Dichter schrieb ihr aus Diilmen,

743



Oskar Kobler

wohin er im September 1818 zur stigmatisierten Nonne Anna Katharina Emme-
rick abgereist war, deren (angeblicher) Wunsch, daf sie ,in der Kirche sein
moge*, lasse alle Griinde der Entschuldigung nicht mehr gelten. Dabei spielte die
Eifersucht Brentanos, Luise Hensel — deren Neigung zu ihm am Anfang erotische
Ziige keineswegs entbehrte!® - ziehe ihm einen anderen Mann vor, eine gewichti-
ge Rolle. In der Tat ist Ludwig v. Gerlach (s. Anm. 7), ein evangelischer, damals
21jdhriger Jurist, der von der Erweckungsbewegung erfafit war, in Luises Tage-
buch vom Jahr 1818 gleichsam der Kontrapunkt in ihrer Bewegung zum Ubertritt
in die katholische Kirche. Sie hatte ihn zur gleichen Zeit und im gleichen Kreis
wie Clemens Brentano in Berlin kennengelernt und ihn, wie sie schrieb, ,ohne
Veranlassung angeredet (,,guckt eines hiniiber in des Nachbars Garten, so ist er
ein Mondsiichtiger, Traumer, Schwirmer. .. und er war doch nichts als ein armer
Schelm, der an seinem Herzen noch etwas Bliitenstaub aus dem Paradies behalten
hat®).

Wie ihre Neigung zu Brentano, so transformierte Luise Hensel auch ihre Nei-
gung zu Gerlach in eine Bruderliebe. Sie erinnert sich an ihren friih gestorbenen
Bruder Ludwig und fragt den Ludwig v. Gerlach, ob er denn nicht jetzt ihr ,,Bru-
der Ludwig® sein wolle. Aber: Wenn Gott von ihr ,auch Zehntausend solcher
Ludwigs wie du - und ich hitte sie — fordert, ich mifite sic ihm geben®. Zwei
Tage nach threm Entschluff zur Konversion notiert sie im Tagebuch: ,,Mein lieber
Bruder Ludwig, du siehst wohl, daf ich fort muf, ohne mich nach dir umsehen
zu dirfen; aber willst du nicht mit mir? Du hast doch eine Seele, die schade ist fiir
diese Welt.“ Noch nach ihrem Geliibde der Jungfriulichkeit, im Mai 1822, klagt
Luise, wie sie Ludwig, die ,schone, verirrte Seele®, so untreu habe vergessen kon-
nen — verirrt in ihrer Sicht, weil L. v. Gerlach sich immer stirker in der evangeli-
schen Kirche engagierte. ,,Was hittest du werden kénnen — welch ein Priester!®
Luise Hensels Zug, Konvertiten fiir ihre Kirche zu werben, sollte spiter immer
bestimmender werden. Wihrend aber ihre spiteren Beziehungen zu Gerlach sel-
ten und ziemlich konventionell waren, dauerte ihre seltsame ,Liebesgeschichte®
mit Clemens Brentano bis zu dessen Tod im Jahr 184211,

Am 6. Mai 1820 legte Luise Hensel in Diisseldorf, wohin sie, Hausdame beim
Fiirsten Salm, mit dessen Familie gezogen war, ein Geliibde der Jungfriulichkeit
ab, das so lange gelten sollte, als es ihrem Beichtvater, dem Jesuiten Heinrich Wii-
sten, ,beliebig sein wird“. Ihre ,Seelenfiihrer® spielten, abgesehen von dem ver-
standigen Kaplan Bernhard Hensing in Wiedenbriick, eine recht problematische
Rolle im Leben Luise Hensels, die zwar eine héchst eigenwillige Frau war, aber
in ithrer bleibenden Siindenangst diesen Halt suchte. Sie hitte mehrmals heiraten
kénnen, ,gestandenere Minner als Clemens Brentano, aber man kann zweifeln,
ob sie eine gute Ehefrau hitte werden kénnen (was den Rigorismus P. H. Wii-
stens nicht entschuldigt). Als sie den Sohn ihrer verstorbenen Schwester zu sich
genommen hatte, erwies sie keinerlei Talent als Mutter. Und in ein Kloster ist sie,

744



Konwvertiten

obwohl sich konkrete Moglichkeiten ergeben hatten, auch nicht eingetreten. Lui-
se Hensels Religositit war hochst individueller Art. Bezeichnend ist ihre Bemer-
kung im frithen Briefwechsel mit Brentano: ,Hat wohl Magdalena sich von einem
seiner Junger (bei Jesus) vorstellen lassen?“

Um so erstaunlicher ist Luise Hensels immer strenger werdende ,Kirchlich-
keit“. Dazu gehért auch, dafl sie jede Gelegenheit wahrnahm, einen Menschen
zum Ubertritt in die katholische Kirche zu bewegen. Sie steht damit gewif} im
Zusammenhang mit der damaligen Konvertiten-Apologetik im deutschen Katho-
lizismus (vgl. oben). Aber manche ihrer Taktlosigkeiten sind peinlich. Threr Mut-
ter gegentiber, die ja als Pfarrersfrau unter der Konversion ihrer Tochter zu leiden
hatte, wahrte sie Zurtickhaltung. Hatte sie jedoch 1826 in ithrem Tagebuch no-
tiert: ,Verstoflen wirst Du (Gott) sie nicht, obwohl sie hienieden Deiner Kirche
nicht angehort hat®, so wurde nach dem Tod ihrer Mutter im Jahr 1835 aus dieser
Zuversicht die Hoffnung auf das ,Erbarmen Gottes“, worauf ihr der Freund B.
Ch. Schliiter, der Miinsteraner Philosoph, erwiderte, oft wiirden ,solche
Schwachgliubigen® in der Praktizierung ihres Glaubens uns ,einsichtigere” iber-
treffen. Besonders peinlich sind Luise Hensels Bemerkungen iiber das Sterben ih-
res Bruders Wilhelm (Professor an der Kunstakademie Preufien, Ehemann der
Fanny Mendelssohn, der Schwester des Komponisten), auch wenn man Luises
starke Anhinglichkeit an ihren Bruder berticksichtigt. Nach dessen Tod (26. No-
vember 1861) berichtete sie, sie habe den sterbenden Bruder gefragt: ,Denkst du
auch an Jesus Christus und sein bitteres Leiden?, und dieser habe zweimal eine
nickende Kopfbewegung gemacht, dann aber einige unverstindliche Worte ge-
lalle. Hat er nach der Konversion verlangt? Die grofle Nichstenliebe ihres Bru-
ders trostete Luise. ,,Aber es kann der geliebten Seele doch noch ein langes und
schweres Liuterungsleiden zuerkannt sein.“ Aus dem Hensel-Nachlaff wurde ein
Brief Luises an eine Freundin bekannt, wonach sie ihren Bruder gefragt habe, ob
er katholisch werden wolle; dieser habe gelallt: ,Ja, aber kein feierlicher Akt*;
man habe ihm dazu nicht mehr verhelfen konnen.

Charakteristisch fiir Luise Hensels spitere Zeit ist auch die Art, wie sie die Au-
toritit des Papstes betonte. Im Jahre 1861 fragte sic B. Ch. Schliiter, ob sie es fiir
opportun halte, das Buch des englischen Konvertiten J. S. Northcote zu iiberset-
zen, in welchem der angesehene Katakombenforscher die Uberlicferung bejaht,
wonach die Wohnung Jesu in Nazareth von Engeln nach Loreto iibertragen wor-
den ist. Luise antwortet schlicht und einfach, Loreto sei so oft pipstlich ausge-
zeichnet worden, dafl ,kein ordentlicher Katholik® diese Uberlieferung bezwei-
feln kénne. Wihrend der Konzildebatten schrieb sie, die Unfehlbarkeit des Pap-
stes sei eine Sache schon des ,einfachen Menschenverstandes, und ,,die Kirche
wire keine 1800 Jahre alt geworden, wenn ihr jeweiliges Oberhaupt in der Lehre
nicht unfehlbar gewesen wire*. Gewif ist Luise Hensel Giber die Verfassung hin-
ausgewachsen, die sie zwei Wochen vor ihrer Konversion bekundet hat (vgl.

745



Oskar Kohler

oben), vor allem hinein in eine sehr ausgeprigte eucharistische Frémmigkeit, wel-
che sie mit ihrer mystischen Jesus-Licbe verband. Aber ihr sehr ausgepragtes
Selbstbewufitsein korrespondierte mit einem tiefen Bediirfnis nach Hingabe an
eine absolute Autoritit.

Dies hat Joseph Reinkens (seit 1873 altkatholischer Bischof in Bonn) in seinem
Buch iiber Luise Hensel (1877) im Hinblick auf deren Tagebucheintrag vor der
Konversion hervorgehoben: ,Sie bedurfte einer dufleren Autoritit, welche die ge-
horsam sich Beugende des Heils versicherte.“ Der ehemalige Breslauer katholi-
sche Kirchenhistoriker hitte Luise Hensel, die ihm damals Papiere anvertraute,
statt einer Unterwerfung eine ,ideelle Begriindung des Glaubens gewiinscht,
doch sie habe gemeint, ,mit dem Bekenntniswechsel die Sicherheit des Friedens
zu gewinnen®. Nun hat Reinkens keineswegs behauptet, Luise Hensel sei wegen
ihrer Konversion nicht gliicklich geworden, sondern mit feinem Gespiir geschrie-
ben: ,,Sie ist gliicklich, oft unaussprechlich selig, wenn sie sich dem Herrn nahe
fihlt, ... besonders aber, wenn sie ihn umarmt in der Communion; sie ist aber
auch namenlos ungliicklich in der Entbehrung, im Gefiihl seiner Ferne, die sie
immer verschuldet zu haben glaubt.“ Doch gerade dies lief man in der katholi-
schen Hensel-Literatur nicht gelten; die Konvertitin mufite doch geradezu zwin-
gend nach ihrem Schritt gliicklich geworden sein.

Wohl auf der Heimfahrt von Breslau, wohin sie 1856 eine ihrer Freundinnen
eingeladen hatte, ist ein Gedicht entstanden, das iiber dem ganzen Lebensweg
Luise Hensels, dieser Betreuerin in allerlei Noten da und dort, stehen kann.

O wie bitter ist das Wandern,
Wenn die Seele riickwirts zieht,
Und ein liebes Auge lange
Weinend noch heriiber sicht.

Und ein Tiichlein flattert fern,
Bis dich birgt des Waldes Saum;
Siehst es winken, siehst es blinken,
Wehen noch durch einen Traum.

Ach, die Sonnen scheint dir triibe,
Und dich freut kein Lerchenlied —
Bitter, bitter ist das Wandern,
Wenn die Seele riickwirts zieht.

Wenn eine Seele ,riickwirts“ zieht zum Bleiben, aber zugleich ,vorwirts*
muf, ohne das ,wohin“ finden zu kénnen, dann ist das Wandern bitter, weil es
weder moglich gewesen ist, in einem ,,dort zu bleiben, noch moglich wird, in ei-
nem ,hier* auszuruhen. Man nimmt auch nicht ein Jota weg von der Ernsthaftig-
keit der Konversion Luise Hensels, wenn man sagt, sie habe weder lutherisch
bleiben noch ihren Frieden in ihrer katholischen Kirche finden kénnen.

Im Jahr 1869 taucht aus der angestrengten ,Kirchlichkeit“, dem polemischen
Konfessionalismus, der extremen Zentrierung auf das Papsttum ein Gedicht des

Midchens aus Linum auf in jener Sprache, in welcher Luise einst ihre erotische

746



Konwvertiten

Empfindung in ihre Jesus-Liebe einschmelzen konnte. Es hebt ganz ihnlich an
wie das so lebendig gebliebene Abendlied vom Jahr 1816 mit dessen erster Zeile:
»>Miide bin ich, geh zur Ruh®. So versetzt auch die erste Zeile des Gedichts vom
Jahr 1869, mehr als finfzig Jahre spiter, wie damals in die Empfindung eines sich
neigenden Tages, in eine schlichte menschliche Gestimmtheit, welche die Wahr-
heit der folgenden Verszeilen des Gedichts ,Mein Emmaus® verbirgt.

Der Tag hat sich geneiget,
Kehr ein, geliebter Gast!
Der Larm des Tages schweiget
Und gonnt der Seele Rast.
Lafl uns beim siilen Mahle

O nicht voriibergehe,
Nein, weile holder Gast!
Allein in deiner Nihe,
Wird meiner Seele Rast.
Ob sich die Schatten strecken

Und trauter Rede nun
Im milden Abendstrahle

Und wachsen riesengrof}:

Nichts kann ein Herz erschrecken,

Von schwerer Wand’rung ruhn. Das ruht in deinem Schofi.
Als du auf fernen Wegen

Mir nahtest ernst und traut,

Hat deiner Rede Segen

Mir Trost ins Herz getaut.

Mein Haupt an deinem Herzen
Wie St. Johann beim Mahl,

Weifl ich von keinen Schmerzen,
Von keiner Todesqual.

Das Gedicht endet in der letzten Strophe mit der Hoffnung auf die ,,himmli-
sche Vereinigung®, aber fiir das lastende Jetzt fleht die Dichterin: ,,Wollst nicht
von hinnen flichen,/Mich lassen nicht allein.“ Jener Gang der Jiinger aus der To-
desstadt Jerusalem hinaus nach dem Dorf Emmaus liegt viele Jahrhunderte zu-
riick. Luise hat diese Geschichte vergegenwirtigt, sie ganz individuell auf sich al-
lein bezogen und sie verkniipft mit dem Urbild aller mystisch-erotischen Jesus-
Liebe, dem Apostel Johannes beim Abschiedsmahl. Das Dorf Emmaus freilich
hat sie nie gefunden auf dieser unserer Landkarte.

Luise Hensel hat in spiten Jahren versucht, die Kontinuitit ihres Glaubensle-
bens mit der Bemerkung zu sichern, sie sei schon als Kind in Linum im Grund
katholisch gewesen; so habe sie beim Besuch eines hoheren Geistlichen kritisiert,
dafl er verheiratet sei. Und hinsichtlich der Zeit nach ihrer Begegnung mit Cle-
mens Brentano notierte sie, damals schon sei sie katholischer gewesen als der von
Haus aus katholische, aber auf den isthetischen Schein bedachte Dichter. Doch
so sehr sie auch das Gewissen ,trieb zu schanschieren®, das Leitmotiv ihres Le-
bens blieb die Jesus-Liebe, die sie im Geist des Pietismus erfahren hatte. Ob in ih-
rer Sehnsucht nach der Vereinigung mit dem Briutigam etwas anklingt von der
paulinischen Naherwartung?

In ihrer ursprunglich pietistischen Frommigkeit war Luise Hensel gleichsam
eine weibliche Parallele zu dem Pfarrer Aloys Henhofer. Dessen dkumenische Vi-
sion aber war ihr ebenso unzuginglich wie vielen Amtsbriidern des evangelischen
Pfarrers. Die eine Seite erwartete das Heil von zuriickkehrenden Konvertiten, die
andere Seite vom Evangelischwerden der katholischen Kirche oder doch von
Gruppen in ihr.

747



Oskar Kohler

Konvertiten und die Einheit der Kirchen

Heute stellt sich in der Zeit der 6kumenischen Bewegung die Frage, ob Einzel-
konversionen diesen Prozefl aufhalten oder zumindest stéren'2, zumal sie noch
immer Arger auslésen, wenngleich der im 19. Jahrhundert teilweise zu Recht er-
hobene Vorwurf, die katholische Kirche betreibe ,Proselytismus®, sicher nicht
mehr gelten kann. Jedoch gerade dann, wenn man sich das Wesen einer wirkli-
chen Conversio vergegenwirtigt, wie es an den hier vorgelegten Beispielen Aloys
Henhofers und Luise Hensels erkennbar ist, mufl noch immer jede Einzelent-
scheidung, sofern ,,das Gewissen treibt®, respektiert werden — aber sowohl vom
Katholiken gegeniiber dem zur evangelischen Kirche tubergetretenen Christen wie
umgekehrt. In dieser Perspektive geht es nicht an, einen anderen, und sei es in
noch so diskreter Weise, zu einer Konversion hin zu dringen.

Damit stellt sich freilich die Frage nach Missionierung generell. Mission darf
und mufl vom Wesen des Glaubens her geschehen — in einer Weise allerdings, die
gerade zufolge der christlichen Glaubensgeschichte und im Zeitalter der Welten-
Geschichte anderer Art sein muf} als die zur Zeit des Apostel Paulus (anderer,
nicht ,besserer” Art). Was Mission heute sein kann, dariiber ist auch nach dem
Dekret iiber den Okumenismus und der Erklirung tiber das Verhiltnis der Kir-
che zu den nichtchristlichen Religionen auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
und nach den Diskussionen bei der Weltmissionskonferenz des Okumenischen
Rats der Kirchen in San Antonio 1989 theologisch-anthropologisch nachzuden-
ken.

Nun vollzieht sich — anders als bei der Taufe eines Nichtchristen — der Wechsel
von einer christlichen Konfession zu einer anderen innerhalb einer gemeinsamen
Geschichte. Deshalb hat jeder Konvertit nach seinem Ubertritt jene Mitchristen
weiterhin zu achten, von denen er sich konfessionell getrennt hat. Es kann gewif!
einem, vielleicht unter schweren Opfern katholisch gewordenen Konvertiten
schwerfallen, heute in seiner Kirche Entwicklungen zu spiiren, die er als eine
~Protestantisierung® versteht; aber er darf nicht traditionalistisch die kirchliche
Dynamik blockieren.

Der Entschluff zu einer individuellen Konversion kann in einer religiésen Le-
bensgeschichte begriindet sein. Es hingt aber von der Haltung des Konvertiten
ab, dafl dadurch die 6kumenische Gesinnung (die dbrigens keineswegs nur im
Katholizismus gefihrdet wird) nicht Schaden leidet.

Nach mehr als hundert Jahren ist es bestiirzend zu lesen, wie Aloys Henhofer,
der vom katholischen Pfarrer zum evangelischen Pfarrer geworden ist, sein Buch
zum ,,Confirmanden Unterricht“ (1858) geschlossen hat.

~Mége die Zeit bald kommen, wo jede der beiden Kirchen nicht nur ihren allgemeinen, sondern
auch diesen (ihren jeweils speziellen) Beruf erkennt, und denselben nicht im Buchstaben, sondern im
Geist, nicht durch eine tote lederne Orthodoxie und duflerliche Gesetzlichkeit, sondern durch einen

748



Konwertiten

innern von Gott gewirkten lebendigen Glauben und durch eine daraus hervorgegangene heilige Lie-
be zu erfiillen sucht, damit beide einst vor dem Herrn...bestehen kénnen; ja mége die Zeit bald
kommen, wo Christus Alles in Allem wird, beide Kirchen ihre Zusammengehérigkeit erkennen, in
Liebe sich verlangen und aufnehmen, sich als Briidder und Schwestern ansehen und die Hinde reichen
und so vereinigt werden, dafl da sei Ein Hirt und Fine Herde unter Christo, dem Einigen Hirten und
Bischof unserer Seelen. Amen.“

Um diese Zeit verhirtete sich das Verhiltnis der Konfessionen zueinander
mehr und mehr, und die eine wie die andere feierte ihre Konvertiten als Triumph
iber die jeweils andere. In seinem Buch ,Der Kampf des Unglaubens mit Aber-
glaube und Glauben“ (1861) sicht A. Henhéfer den Sieg des Unglaubens kom-
men, der ein Reich griinden wird, dessen Haupt ,,das Tier aus dem Abgrund® ist.
Dann aber ,werden wir wohl Kirchlein, aber keine Kirche mehr haben®. Diese
Apokalyptik ist ein Wesenszug in der Erweckungsbewegung, der Aloys Henhé-
fer angehorte. Dafl es aber nicht nur ,Kirchlein® gebe im Sinn einer sektiereri-
schen Konvertitenmentalitit, sondern die Eine Kirche, dies ist das Ziel einer
wirklichen Conversio — und sei es bis zu den letzten Tagen.

ANMERKUNGEN

" EL Walter, Fragen an Paulus (Stuttgart 1973) 7. J. Schmid weist ,jede psychologische Erklirung® ab (LThK 8,
1963, 216) und lific allein den ,unbegreiflichen Gnadenakt“ gelten. Doch auch mit der Gnade muff der Mensch in
seiner Freiheit ,,zurecht“kommen.

* Unter diesem Titel erschien im Verlag Herder eine kleine Schrift (68 S.), von der heute kein Exemplar mehr zu fin-
den ist. Dazu demnichst: Gwendolin Herder, Entwicklungslinien volksbildnerischer Verlagsarbeit zwischen Kolner
Ereignis und Mirzrevolution. Der christliche Buchhandel am Beispiel des Verlages Herder in Freiburg i. Br. Dort
auch die Entstehungsgeschichte des Konvertitenwerks von A. Rafl. Zu Ratisbonne s. LThK 8, 1007.

* E. Frommel, Aus dem Leben des Pfarrers Dr. Aloys Henhofer (Karlsruhe 1865); ders., Aloys Henhéfer. Ein
Pfarroriginal (0. J.); W. Heinsius, Aloys Henhéfer und seine Zeit (1925), neu hrsg. v. G. A. Benrath (1987); G. A.
Benrath, Aloys Henhofer... ,Verkiindiger des reinen Evangeliums® (Karlsruhr 1988); ders., Aloys Henhofer
(1789-1862) und sein Wirken fiir die Erweckung in Baden, in: Theologische Beitrige 3 (1989) 113-130; G. Schwin-
ge, Katalog der Henhéfer-Bibliothek, in: Verdffentl. d. Vereins f. Kirchengesch. in der Ev. Landeskirche in Baden,
Bd. 40 (1989); ders., Katalog der A. Henhofer-Ausstellung (Karlsruhe 1989).

* Auch Alban Stolz ist im weiteren Sinn des Begriffs ein ,Konvertit®. In einer ,Krisis, vielleicht nur der Krisis des ,
Todes vergleichbar®, trug er am 29. 12. 1831 seinen ,Entschluff® in das Tagebuch ein, alles ,,Suchen und Griibeln fiir
immer abzutun® und das Priestertum als einzigen Ausweg® zu wihlen. Zwar kriitisierte A. Henhofer die Schrift
von A. Stolz ,Diamant oder Glas“, in welcher dieser hart polemisch das kath. Altarsakrament dem evang. Abend-
mahl gegentibergestellt hatte. Aber es konnte aufschlufireich sein, dic religiosen Wege dieser beiden, die konfessio-
nelle Kontroverse untergreifend, zu vergleichen. O. Kohler, Witterungen der Seele. Von Alban Stolz zu Reinhold
Schneider, in: Das Erzbistum Freiburg 1827-1977 (1977) 237-247; ders. in: Alban Stolz 18081883 (Bithl 1983)
48-62.

3 Zu Sailer und zur Erweckungsbewegung: H. Schiel, Johann Michael Sailer. Leben und Briefe, 2 Bde. (1948, 1952);
G. Schwaiger, Johann Michael Sailer. Der bayerische Kirchenvarer (1982).

¢ Zum Verfahren gegen A. Henhofer ist eine Dissertation von E. Hagedorn, einem Schiiler des Mainzer Kirchenhi-
storikers G, A. Benrath, zu erwarten.

” Ludwig v. Gerlach, einer der Reprisentanten des evang. Konservatismus in Preuflen, der in seinemTagebuch 1823
notierte, es werde auch in Naumburg gesammelt fiir die Gemeinde Miihlhausen in Baden, die ,mit ithrem Pastor

o



Oskar Kohler

Henhofer und ihrem Gutsherrn aus der katholischen Kirche zur evangelischen tibertrat®, und spiter von sich selbst
bemerkte, sein Verhaltnis zur Rémischen Kirche gehe bei ihm viel tiefer, als seine Freunde ahnen, nannte die Aus-
bildung einer , Evangelischen Katholizitit den ,Spezialberuf Preufens: Aus dem NachlaR von Ludwig v. Gerlach,
hrsg. v. H. Diwald, 2 Bde. (1970). Die Erweckungsbewegung war nicht nur in allen Konfessionen verbreitet, es
zeigte sich in ihr auch eine eigenartige kumenische Gesinnung, in welcher nach einer gegenseitigen Befruchtung der
Kirchen gesucht wurde. Eine differenzierte Darstellung gibt F. W. Kantzenbach, Die Erweckungsbewegung (1957).

¥ Die Ausstellung wurde am 29. 8. 1989 zu Karlsruhe in der Badischen Landesbibliothek, deren Direktor G. Rémer
bei der Sammlung den Direktor der Landeskirchl. Bibliothek G. Schwinge unterstiitzte, feierlich von Landesbischof
K. Engelhardt eroffnet. G. A. Benrath referierte iiber A. Henhofers Bedeutung fiir die evang. Kirche, der Verf. die-
ses Aufsatzes iiber Zusammenhinge mit der kath. Erweckungsbewegung. Es gliickte, tiber die historische Erinne-
rung hinaus die gegenwirtige Bedeutung fiir die Situation christlichen Glaubens spiirbar zu machen, was Curt Frei-
herr v. Stackelberg, Prasident der Badischen Bibliotheksgesellschaft, in einem Diskussionsbeitrag bekundete.

? J. Reinkens, Luise Hensel und ihre Lieder (1877), zentriert auf ,die Genesis ihrer Conversion®. Polemisch gegen
diese Schrift des ersten altkatholischen Bischofs in Deutschland: F. Bartscher, Der innere Lebensgang der Dichterin
Luise Hensel (1882). F. Binder, Luise Hensel. Ein Lebensbild (1885, 21904); Ausg. d. Gedichte v. . Cardauns
(1923, revisionsbediirftig); H. Rupprich, Clemens Brentano, Luise Hensel und Ludwig v. Gerlach (1927; wenig Sinn
fir die religiosen Probleme); F. Spiecker, Luise Hensel als Dichterin (1936); H. Schiel, Clemens Brentano und Luise
Hensel (1956, wichtige nicht publizierte Briefe); kritisch zur Deutung Schiels: J. Nettesheim, Luise Hensel und
Christoph Bernhard Schliiter (1962); W. Frithwald, in: Neue Dt. Biographie, Bd. 8 (1968); W. Freund, ,Miide bin
ich, geh zur Ruh®. Leben und Werk der Luise Hensel (1984; schlieft an die Biographie von F. Binder, 1885, an).

' In einem Brief aus dieser Zeit (erst von H. Schiel herausgegeben) schrieb Luise Hensel an Clemens Brentano:
»Wenn Du meine Hand in Deinen Hinden wirmst, geht es mir warm und menschlich und vertraulich an die Seele
(ich glaube nichr siindhaft), dann zucken ein paar Fliigel in mir und méchten davonfliegen mit Deiner Seele, und Du
weifit nicht wohin. Und wenn Du Deinen Kopf in meinen Schof legst, mochre ich ihn Dir manchmal abreifien und
damit hochfliegen, ich weifd nicht wohin.“ Diese keineswegs nur zur Romantik gehérende religios-erotische Mixtur
in den Empfindungen Luise Hensels werden in keiner Biographie geschen (die Miinsteraner Philosophin J. Nettes-
heim war wegen der Edition von H. Schiel empért), was auch deshalb den Blick versperrt, weil so ihre Jesus-Liche
und ihr jungfriuliches Leben nicht verstindlich werden, grundlegene Momente ihrer Konversion.

! Dazu: O. Kéhler, Eine seltsame Liebesgeschichte. ,Miide bin ich, geh zur Ruh®: Luise Hensel und Clemens
Brentano, in: Neue Ziircher Zeitung 21./22. 10. 1989.

2 E. Walter hat sich im Jahr 1961 (LThK 6, 521), also geraume Zeit vor dem Zweiten Vatikanum, zur ,theologi-
schen Problematik® von Konversionen gedufiert und sich dabei auch mit der Meinung auseinandergesetzt, es ,sei
jetzt die Zeit gekommen, das Ubel der Spaltung im ganzen zu beseitigen®. Dabei ging es ihm um die These, es soll-
ten Gemeinschaften korporativ der katholischen Kirche eingegliedert werden, weil so in ihr das positive Erbe der
Reformation wirksam werde. Er sieht in solchen Uberlegungen einer ,Kirchenstrategie® zu Recht die individuelle
Frage einer Konversion miflachtet, wenngleich es in solcher Lage ,,noch nicht entschieden ist, wann der Ubertritt zu
geschehen hat, weil dazu noch innere und duflere Umstinde beriicksichtigt werden miissen®,

750



