Oskar Kohler
Der Mensch und die Menschheit

Jesuiten am Morgen der Neuzeit

Es gibt nicht nur, wie Gberall zu lesen ist, zwei Epochen der Societas Jesu, man
kann heute bei niherem Zusehen drei Epochen ausmachen. Die erste beginnt mit
der Griindungsbulle des Papstes Paul III. ,Regimini militantis Ecclesiae® von
1540 und endet mit dem Auflésungsbreve des Papstes Clemens XIV. ,Dominus
ac Redemptor noster” von 1773 (die Eingangsworte der Dokumente, von denen
das erste so kimpferisch klingt und ausgerechnet das zweite so versdhnlich, geben
nichts her fir die dazwischenliegende, fast zweieinhalb Jahrhunderte wihrende
Geschichte). Die zweite Epoche beginnt mit der den Orden restaurierenden Bulle
des Papstes Pius VIL ,Sollicitudo omnium Ecclesiarum® im Jahr 1814 — nach
einem Interim von rund vierzig Jahren, in denen sich die Welt revolutionir verin-
dert hat.

Das Ende dieser Epoche ldfit sich nicht datieren, es gibt dafiir kein Dokument
eines Papstes oder eines Generalkapitels des Ordens. Aber P. Burkhart Schneider,
der verdienstreiche und leider so frith gestorbene Ordenshistoriker, gibt einen
Hinweis. Er datiert auf das Jahr 1773 ,das Ende des Ordens als eines eigenstindi-
gen Verbandes mit einem eigenen Schulsystem, einer eigenen Missionsmethode,
einer eigenen theologischen Schule“!. Die zweite Epoche endet und die dritte
Epoche beginnt nimlich dort, wo sich eine Art Renaissance der positiven Mo-
mente in der ersten Epoche abzeichnet, die Societas Jesu nicht mehr nur Schiit-
zenhilfe leistet fiir die kirchliche Reaktion gegen alles, was dem ,Zeitgeist“ ange-
lastet wird, sondern hervorragende Ordensmitglieder wieder eine ,eigene Theo-
logie und (im weitesten Sinn des Begriffs) Missionsmethode darstellen, nicht als
eine Ordensdoktrin, die es (von einzelnen Entscheidungen abgesehen) nie gege-
ben hat, und durchaus, wie auch frither, in Kontext mit anderen Theologen, je-
doch aus dem Geist ignatinaischer Spiritualitit2.

Eine anthropologische Wende

Was die erste und die dritte Epoche verbindet, ist eine theologische Anthropo-
logie, welche sich darum bemiiht, den endlichen Menschen als einen Partner des
ewigen und doch in seinem Sohn Mensch gewordenen Gottes zu begreifen. Dies

1159



Oskar Kobler

soll hier in drei Hinsichten auf die erste Epoche des Ordens skizziert werden. In
der Lehre von der gottlichen Gnade geht es um die Freiheit des von Gott gerufe-
nen Menschen und zugleich um seine konkrete Situation, die zu ermitteln eine
Aufgabe der vielgescholtenen ,Kasuistik® ist, der eingrenzenden Bestimmung je-
weiliger Siindhaftigkeit. In der Sozialphilosophie geht es um das Verhiltnis zwi-
schen dem universalen gottlichen ,Naturrecht“ und dem geschichtlich geworde-
nen ,Recht der Volker® und damit um die Pluralitit des Genus humanum. Dafd
damit die mittelalterliche Identifikation der Christianitas mit der Menschheit pro-
blematisch geworden war, erwies sich konkret, als im Zeitalter der geographi-
schen Entdeckungen die Verkundigung des christlichen Glaubens aus der europi-
isch-kontinentalen Binnenzone uber die Meere hinweg hinausgerufen und die
Frage gestellt war, wie die Identitat des Evangeliums gewahrt und zugleich die
missionarische Akkommodation an die anflerenropdischen Kulturen gelingen
kann.

Die heutige Aktualitit dieser drei Komplexe muf nicht aufgewiesen werden.
Die peinlichen Schwierigkeiten, welche manche Jesuiten in der Kirche erlebten,
als sie den Weg in diese dritte Epoche ihres Ordens suchten, sind hier so wenig
Thema wie gar eine die Kompetenz des Verfassers weit iiberschreitende, wenn
auch gewifl reizende Synopsis von Jesuitentheologen seit der Mitte unseres Jahr-
hunderts. Weil aber die Sache selbst, um die es in den drei Hinsichten geht, heute
in manchem Aspekt geradezu buchstablich hautnah ist, muff die historische Erin-
nerung an die religios-intellektuellen Anstrengungen von Jesuiten im 16. bis zum
frithen 18. Jahrhundert nicht erst gegenwirtig gemacht werden.

Die Concordia des Menschenwillens und der Gnade und die Gewissensfille

Unter dem Stichwort ,,Gnadenstreit“, das in der Unterscheidung vom Streit
politischer Parteien oder Marktkonkurrenten durch das Kompositum ,,Gnade“
nur noch peinlicher wird, ist in die Lexika eingegangen, was an der Wende vom
16. zum 17. Jahrhundert Theologen iber Gottes Allmacht und die Freiheit des
Menschen ergriibelten. Ein Streit war es freilich in der Tat; denn da standen sich
hauptsichlich zwei Orden gegeniiber: die sich strikt auf Thomas von Aquin beru-
fenden Dominikaner und die Jesuiten, denen die rémische Ordenskongregation
1593 gestattet hatte, von der Autoritit des Aquinaten ,nur aus schwerwiegenden
Grunden und sehr selten” abzuweichen. Doch schon bei einer Disputation in Sa-
lamanca im Jahr 1582 wurde die Lehre des hochangesehenen Dominikaners Do-
mingo Banez (1528—1604) abgelehnt, wonach Gott in seiner Vorherbestimmung,
der ,Praedeterminatio physica“, die Wirkung seiner Gnade ebenso absolut be-
stimmt wie als erste Ursache den Gang der natirlichen Welt. In den Mittelpunkt
trat die 1589 erschienene Schrift ,,Concordia liberi arbitrii cum gratiae donis® des

160



Der Mensch und die Menschheit

Jesuiten Luis de Molina (1535-1600), dessen Name eines der ,,Gnadensysteme®
bezeichnet (,,Molinismus®).

Es entstand ein langer Streit, ob 8 oder 16 oder 25 Sitze Molinas zu verurteilen
seien, und auch (wie es in solchen Fillen immer wieder geschah), ob er diese be-
hauptet habe oder nicht. Wenn die Jesuiten dafiir plidierten, das Gesamtproblem
zu diskutieren, wollten sie keineswegs nur thren Ordensbruder aus der Schufilinie
bringen. Nach einer im August 1607 einberufenen, in dieser Sache letzten Sitzung
der Kardinile der romischen Inquisition entschied Papst Paul V., die Ansicht der
Dominikaner folge nicht der Pridestinationslehre Calvins (dies war von Jesuiten
vorgeworfen worden), und die Ansicht der Jesuiten folge nicht der Willenslehre
des 431 in Ephesos formlich verurteilten , Pelagianismus® (dies hatten die Domi-
nikaner vorgeworfen); eine Entscheidung sei nicht fillig. Gegenseitige Zensuren
der Orden wurden verboten.

Man kann es einem Menschen nicht veriibeln, wenn er den Eindruck hat, der
»Gnadenstreit“ sei also ausgegangen wie das beriihmte Hornberger Schiefien.
Wenn er aber nachdenkt iiber die heute auch in der Kirche so viel bemiihten
Menschenrechte und tiber die Wiirde des Menschen, kann er ahnen, was diesem
manchmal auch so gnadenlos gefithrten ,,Gnadenstreit* zugrunde lag. Und wenn
ihm Gott weder der licbe Grofivater irgendwo ist noch der Adressat, dem er seine
personlichen Schuldbriefe zuschreiben kann, ganz abgesehen von der giganti-
schen Greuelsumme der Weltgeschichte, dann kann ihn der Versuch des Jesuiten
Molina, in einem ,gleichzeitigen Zusammenwirken® (,Concursus simultaneus®)
die ,,Ubereinstimmung“ (»Concordia®) des freien Willens mit dem Geschenk der
Gnade zu finden, zutiefst bewegen.

Der 1553 in die Societas Jesu eingetretene spanische Theologe Luis de Molina
hat ,die menschliche Freiheit entschlossen ernst genommen® und zugleich daran
festgehalten, dafl ,Gott das ganze Heilsgeschehen in souverinen Hinden hilt
(ohne immer neue Prideterminationsanstofie)“?. Nach thm ist die Freiheit des
Menschen mit ihrer Entscheidungskraft aus der Erbsiinde unverletzt hervorge-
gangen, und sind die in ihr gesetzten Akte nicht das Ergebnis eines jeweiligen
gottlichen Eingriffs. Sie bediirfen freilich zu ihrer iibernatiirlichen Heilsqualitit
der gottlichen Gnade, die von der ,zuvorkommenden® Gnade zur ,wirksamen®
Gnade wird in der freien Zustimmung des Menschen. In der natiirlichen Ord-
nung aber wirkt Gott in der Freiheit des Menschen derart mit, daf} er seinen Ein-
fluff dem dabei frei bleibenden Geschopft iiberlifit und so in dessen Akten, indem
dieses sie setzt, zugleich mitwirkt - in einem ,gleichzeitigen Zusammenlauf«.

Dem widersprachen die Thomisten, weil Gott immer ,,Actus primus“ und
»Prima causa®, zuerst Handelnder und erste Ursache, sei, worauf Molina entgeg-
nete, Gott habe diese freiheitliche Ordnung unter anderen méglichen Ordnungen
selbst frei gewihlt. In dieser Ordnung geschehe je nach den freien Entscheidun-
gen den einen das Heil und den anderen das Unheil, ohne daf} jedoch diese Ent-

12 Stimmen 208, 3 2 I 61



Oskar Kobler

scheidungen Grund oder Bedingung der géttlichen Pridestination sind (Absage
an die Verdienstlichkeit gegeniiber der Gnade). Wie aber ist die Souverénitit Got-
tes so zu denken, daf diese dann nicht doch die menschliche Freiheit aufhebt und
dennoch, indem sie diese gelten lafit, nicht selbst gemindert wird? Molina fithrt
hier den seltsamen Begriff von der ,Scientia media“ Gottes ein. Diese ist sein
Wissen um die ,Futuribilia®, um alle eventuell in aller Zukunft méglichen freien
Handlungen der Menschen, und sie ist  media®, weil dieses Wissen in der
JMitte“ steht zwischen Gottes Erkenntnis der reinen Moglichkeiten und seiner
Erkenntnis des Wirklichen. Das Wissen um die ,,Futuribilia® grindet in der Gott
allein eigenen ,Supercomprehensio®, dem ,Uber® zu allem geistigen Begreifen,
dem ja die ,Futuribilia® (entgegen der heutigen Zukunftsforschung) verschlossen
sind.

Es ist nicht leicht, in diesen scholastischen Begriffen zu finden, was uns unmit-
telbar angeht. Aber man mufl nur die Erfahrung der Geschichte und deren Refle-
xionen einbringen und dazu die aufgrund der freiheitlichen Forschungen mégli-
chen Eingriffe in die Natur, um die furchtbare Doppeldeutigkeit der von Molina
dem Menschen zuerkannten Freiheit in den Blick zu bekommen. Im Concursus
von Gott und Mensch kann Grofles gliicken und ist in der Menschheitsgeschichte
Grofles gegliickt. Doch die Freiheit ist nicht nur Lust, sie ist zugleich Last. Die
Jesuiten in der spanischen Spitscholastik haben den neuzeitlichen Humanismus
ernst genommen, doch damit auch seinen ganzen Ernst. Als das Buch Molinas er-
schien, hatte der Dreifigjihrige Krieg mit seinen das Abendland verheerenden
Schrecken noch nicht begonnen, allseits gefiihrt im Namen Gottes und des Evan-
geliums, geschehen aber in den freien Entscheidungen fiir die Macht. Rund drei-
hundert Jahre spiter hat ein bis dahin vergleichsloser Krieg mit der Atombombe
die Menschheit vor die Frage gefiihrt, ob es fiir sie eine Zukunft gibt, haben die
méglichen Folgen der industriellen Technik die apokalyptischen Prophetien an
den Horizont des Berechenbaren geriickt. Da wird der abstrakte Begriff der gott-
lichen ,Scientia media® sehr konkret.

Was bedeutet es, dafl Gott nicht nur in seiner Allwissenheit alles abstrakt Még-
liche erkennt, sondern die ,Futuribilia“ konkreter Entscheidungen kraft mensch-
licher Freiheit? Man méchte glauben und hoffen, dafl Gott in der von thm ge-
wihlten und vor sich selbst verantworteten Ordnung die ,Futuribilia® in seinen
liebenden Handen halt.

Im Grund hat Luis de Molina eine Geschichtstheologie vorgetragen. Nun war
in der 1599 vom Ordensgeneral Claudius Acquaviva erlassenen ,Ratio studio-
rum® das Studium der Geschichte nicht vorgesehen (in der rémischen ,,Gregoria-
na“ wurde erst 1932 eine eigene Fakultit fiir Kirchengeschichte eingerichtet).
Doch lange Zeit vor dem Historismus hat Molina als Theologe das Problem der
Geschichte gesichtet — Dokument der Modernitit der Societas Jesu.

Im Streit um die Gnadenlehre des Luis de Molina zeigt sich auch, dafl das Ver-

162



Der Mensch und die Menschheit

hiltnis der Jesuiten zum Papsttum nicht auf die Gbliche, vor allem auf das 19.
Jahrhundert zuriickgehende simple Ebene gebracht werden kann. Papst Clemens
VIII. (1592-1605), ein frommer Mann, ein hochgebildeter Jurist, besorgt um die
Wiederanerkennung der katholischen Kirche in ganz Europa, die er aber durch
seinen exzessiven Nepotismus schidigte, war kein Freund der Societas Jesu, hat
sogar die Einberufung einer Generalkongregation befohlen, auf welcher die
Macht des Ordensgenerals Acquaviva eingeschrinkt werden sollte (darin tibrigens
auch mit einzelnen Jesuiten einig). Im Gnadenstreit neigte er den Thesen der Do-
minikaner zu, ohne dafl es trotz 68 Sitzungen zu einer Entscheidung kam. In die-
sen Zusammenhang gehort es, dafl der spanische Jesuit Gabriel Vazquez (1549—
1604) im Kolleg von Alcald dartber diskutierte, ob ein gegenwirtig regierender
Papst ,de fide“ als der rechtmiflige Nachfolger Petri anzusehen sei. Auch der Je-
suit Robert Franz Bellarmin (1542-1621) wire beinahe nicht , Kirchenlehrer ge-
worden (dazu 1931 von Pius XI. erhoben); der 1599 von Clemens VIII. zum Kar-
dinal ernannte Theologe warf in einer der Disputationen iber die Gnadenfrage
dem Papst vor, er verstiinde als Jurist von dem ganzen Problem nichts, womit der
Jesuit gewifS recht hatte, jedoch sich nicht gerade als Musterbeispiel des Gehor-
sams erwies. Er mufite es buflen und 1602 als Erzbischof von Capua Rom ver-
lassen. Nach dem Tod dieses Papstes 1605 wieder in Rom, wiren seine Thesen
tiber die nur ,indirekte Macht des Papstes in ,zeitlichen Dingen®, die auch
Papst Paul V. nicht gefallen konnten, ,beinahe“* auf den Index gekommen.

Was wie der Ausgang des Hornberger Schieflens in der Sicht des Common sen-
se erscheinen kann, die Entscheidung des Papstes Paul V. von 1607, die Gnaden-
frage offen zu lassen, war eines der weisesten Urteile des Lehramts. Denn es ist in
der Tat besser ,eher das verborgen Geordnete in scheinbarer Nichtordnung ste-
hen zu lassen, als durch ungeduldigen Systemzwang doch nur zu einer gefihrli-
chen Scheinordnung zu gelangen“>. Dies gilt insbesondere, wenn tber die We-
senheit Gottes nachgedacht wird. Doch es lifit sich fragen, ob es nicht auch gilt
fir die Gewissensentscheidung in der natiirlichen Sittenordnung — eine gewif8 ak-
tuelle Frage.

Das Verhaltnis zwischen der menschlichen Freiheit und der gottlichen Gnade
ist das theologische Fundament dessen, was in den ,Moralsystemen® fiir das
praktische Leben vorgelegt wird. Auf diesem Feld nun wurden die Jesuiten lang
anhaltend diskriminiert, weil ihre ,Kasuistik®, die nicht nur von thnen geiibte
Methode, die allgemeinen Normen des Sittengesetzes auf ,Gewissenstfille®,
»Casus conscientiae®, hin auszulegen, von einem so bedeutenden religiosen Den-
ker wie Blaise Pascal fundamental angegriffen wurde. Von daher und von den
sich auf Augustinus berufenden Jansenisten stammt der Begriff ,Jesuitenmoral,
mit dem eine rationalistisch schlaue Berechnung von Verhaltensweisen unterstellt
wird, mit denen einer sozusagen gerade noch ,,durchkommen® und sich areligios
am Ruf Gottes ,vorbeimogeln® kann. Nun konnte gewil} die Separierung speziel-

e i 163



Oskar Kohler

ler Lehrstithle fiir ,,Gewissensfille von der zur Dogmatik gerechneten Moral-
theologie (so die ,Ratio studiorum® von 1599) in einen ,Laxismus® fithren, in
dem sehr schnell von der Einhaltung der Gebote dispensiert wurde. Meinungen
dieser Art vertrat bei den Jesuiten auch der Spanier Antonio de Escobar y Men-
doza in seiner Schrift von 1627, die in mehr als 50 Auflagen erschien; auf sein
Kompendium der Moraltheologie hat sich Blaise Pascal in seinen ,Lettres a un
provincial® (1657) 67mal polemisch bezogen.

Beim Kampf der Jesuiten gegen die Schwestern im Kloster Port-Royal, die sich
weigerten, ein gegen den Jansenismus gerichtetes ,Formulaire® zu unterschrei-
ben, und denen Papst Clemens XI. 1705 nicht einmal den Rickzug in ,gehorsa-
mes Schweigen® gestattete, ist die spontane Sympathie im Namen des Gewissens
auf der Seite der Schwestern und ihres Freundes Blaise Pascal. Aber wie zumeist
in der Geschichte, und auch in der ,geistlichen®, sind die Probleme vielschichti-
ger, als sie in einem nachtriglichen Resiimee erscheinen. Es ist auszugehen vom
Trienter Konzil, das 1551 beschlossen hatte, der Beichtende miisse das ,,Urteil”
des Beichtvaters ermoglichen, indem er die ,,Ursache” einer Stinde bekennt, und
er musse die Stinden ,einzeln und im besonderen® beichten, damit der Beichtva-
ter die Bufle angemessen festsetzen konne (DS 1679). Nicht weniger prekir
als die Lage des Beichtenden ist ohne Zweifel die Lage des Beichtvaters in sei-
ner Verantwortung, zwischen Rigorismus und Laxismus einen ,richterlichen
Spruch®® zu setzen.

Wie in jedem Rechtssystem — und diesem wurde beim Konzil von Trient die
Beichte zugeordnet — kann die Kasuistik den Sinn haben, die Individualitit eines
jeden einzelnen Falles zu respektieren, wenn sie auch diesen Sinn im Hang zu ei-
ner Systematisierung, zu einer Typik der Fille und Umstinde (und dies ist das
Problem einer jeden Kasuistik) wieder beeintrichtigt. Im Grund aber kann man
sagen, dafl die Lehrstiithle der Jesuiten fiir ,,Gewissensfille eine Anniherung an
den Geist des neuzeitlichen Individualismus jedenfalls darstellen konnten.

In diesen Zusammenhang gehort die moraltheologische Theorie des ,Probabi-
lismus®, welche heute skurril anmutet, aber eine aktuell tiefe anthropologische
Grundlage hat. Sie wurde hauptsichlich von Jesuiten vertreten, wenn auch eine
klassische Formulierung von dem Dominikaner Bartholomé de Medina (gest.
1580 in Salamanca) stammt: Wenn eine Meinung ,,probabilis® (wahrscheinlich)
ist, darf man ihr folgen, auch wenn die gegenteilige Meinung ,probabilior®
(wahrscheinlicher) ist. Welches Echo diese Theorie fand, kann man auch daran
ablesen, daff die ,Medulla theologiae moralis® des westfilischen Jesuiten Her-
mann Busenbaum (1600-1668) bis zum Jahr 1776 mehr als 200 Auflagen erlebte.
Nun waren die Probabilisten gewif} keine Vertreter neuzeitlicher Emanzipation;
ithr Anliegen war es, der individuellen Freiheit den rein gesetzlichen Bindungen
gegeniiber einen tunlichst groffen Spielraum zu lassen, und dies vor allem deshalb,
um den einzelnen nicht in seinem Gewissen zu tberfordern. Thre radikalen Geg-

164



Der Mensch und die Menschheit

ner waren die , Tutioristen®, die Anwilte des Gesetzes, das der ,,Sicherheit® hal-
ber auch dann zu befolgen ist, wenn es ,,wahrscheinlich® oder ,,wahrscheinlicher
nicht im Gewissen verpflichtet , es sei denn, dafl eine andere, jedoch ebenfalls ge-
setzlich bestimmte Verpflichtung entgegensteht. In den moraltheologischen Dis-
kussionen entstand der Begriff des ,,Aquiprobabilismus®, wonach sich jemand
kliger verhalt, wenn er dem im Gesetz formulierten Guten folgt, es sei denn, es
sei ,wahrscheinlich® oder ,annidherend wahrscheinlich® (,aequiprobabilis“), dafl
ein gesetzlich nicht gebotenes Verhalten gleich gut oder besser ist. Diese Moral-
theologie vertrat besonders Alfons von Liguori, der Griinder des Redemptori-
stenordens (1732), der auch das Werk des oben genannten Jesuiten Hermann Bu-
senbaum einbezog.

Es ergeht dem heutigen Betrachter dieser Moralsysteme nicht anders als beim
Gnadenstreit. Wenn er jedoch nicht in den Tag hinein lebte oder lebt, dann kennt
er die Situationen, in denen es thm aus guten (gut erscheinenden) Griinden nicht
moglich war, der sittlichen Norm zu entsprechen, und er versuchte, in einer Art
gesetzlosem ,Niemandsland“ zurechtzukommen. Modern ausgedriickt: Die pro-
babilistischen Jesuiten haben Neurosen verhindert. Sie sind jedoch auch nicht in
jenes Ungefihr ausgewichen, in dem heute die Rede vom miindigen Christen all-
zu leicht aus dem Mund flieft, ohne daff die Mundigkeit als eine Last der Freiheit
empfunden wird.

Nun besteht freilich die Malaise des Probabilismus, auf welche Bernhard Ha-
ring schon frith hingewiesen hat, darin, daff auch seine Vertreter ,,die evangelische
Freiheit mit der Waffenriistung der Legalisten vertreten mufiten®, also ebenso un-
ter dem Bann der Verrechtlichung allen geistlichen Lebens standen wie die
»lutioristen®. Vor allem aber ist zu beachten, dafl sich in der nachtridentinischen
Zeit ,die Diskussion innerhalb einer auf den Beichtstuhl und hauptsichlich auf
das ,Richteramt® des Beichtvaters ausgerichteten Moraltheologie abspielte“”. Da
konnte es dann sein, dafl das ,Ego te absolvo®, das ,,/ch spreche dich los* so laut
war, dafl die Verschnung des Siinders mit der Gemeinde ,,In nomine Patris ...,
»Im Namen des Vaters ...“, wie ein unhdrbarer Nachklang wirkte. Die heute zu
beklagende Abwendung vom Bufisakrament hat eine lange Vorgeschichte, deren
Momente nicht nur Genufisucht und Leichtfertigkeit oder die autonome Moral
sind. Dazu haben auch manche Jesuiten im Beichtstuhl beigetragen, und ihre Rol-
le in dieser Funktion an den fiirstlichen Hofen war einer der komplexen Griinde,
weshalb sich seit der Mitte des 17. Jahrhunderts gerade innerhalb der katholi-
schen Linder die Animositit gegen die Jesuiten mehr und mehr steigerte, bis es
1773 zur Auflésung des Ordens kam$.

Wenn auch die Jesuiten mit ihrer probabilistischen Moraltheologie abhingig
waren von der allgemeinen Gesetzesmentalitit in der Kirche, so haben sie doch
mit dieser Methode versucht, dem humanistischen Pluralismus und den sozialen
Verinderungen zu entsprechen, welche die Einheitlichkeit der mittelalterlichen

165



Oskar Kihler

Welt (die so einheitlich gar nicht war) ablosten. Es war in allen Lebensbereichen
immer schwieriger geworden, einen ,sicheren® Weg zu gehen, und desto stirker
wurde das Bediirfnis nach Sicherheit, auch hinsichtlich des ewigen Heils (auch
der heutige Fundamentalismus ist eine hnliche Reaktion). Wenn in solcher Lage
sich die Jesuiten mit einem ,,probabilis“ guten Handelns begniigten, dann mufite
dies keineswegs der Rat zur Bequemlichkeit sein, sondern entsprang der Einsicht,
dal einer gerade im ,probabilior® scheitern kann, und dem Respekt vor der
menschlichen Wiirde des gottgeschenkten freien Willens®.

Man kann dies ein optimistisches Bild vom Menschen nennen und es im Zu-
sammenhang mit der Aufklirung sehen . Doch weder die Aufklirung, die kei-
neswegs nur ,platt war, noch die Jesuiten mit ihrem Probabilismus huldigten ei-
nem blinden Optimismus; sie wufiten sehr wohl um die dunklen Schatten des
menschlichen Daseins. In dieser Perspektive ist auch der keineswegs noble Kampf
der Jesuiten gegen Blaise Pascal zu sehen. Der abgriindigen Tiefe seines Bildes
vom Menschen, der zwischen ,Misére® und ,Grandeur® ein ,Schilfrohr® ist, das
ein Wassertropfen toten kann, aber im Wissen darum, daf es sterblich ist, erha-
ben iiber das Weltall ist, wollten sie ein wenig Licht der ,Oberfliche“ entgegen-
halten, indem sie in ihrer Moraltheologie etwas Raum fiir menschliche Lebens-
freude lieflen, ohne welche dieses Wissen kaum einer aushalten kann.

Zugleich aber ist diese Pastoral von niichterner Klugheit geprigt. Man kann
dies auch feststellen, wenn man in den ,,Geistlichen Ubungen® des Ignatius von
Loyola liest. Sie sind in ihren methodischen Anleitungen fiir den ,,Exerzitienmei-
ster gewifl kein Betrachtungsbuch, aber sie sind klug und menschenfreundlich
zugleich, indem sie die ,Beschaffenheit“ der Teilnehmer beachtet wissen wollen,
,damit nicht einem, der ungebildet ist oder schwache Fihigkeiten hat, Dinge vor-
gelegt werden, die er nicht leicht tragen und durch die er keinen Fortschritt ma-
chen kann“!!, Gewifl haben sich nicht alle ,Exerzitienmeister und ,Seelenfiih-
rer* daran gehalten — mit Folgen, die anonym geblieben sind, aber auch solchen,
die in Biographien manifest wurden. Doch die durchaus moderne Pidagogik des
Ignatius selbst kann darin gesehen werden, daf er den Exerzitienleiter ,ganz ra-
tionell, aktiv, mit klarem Bewufitsein vorgehen 1af8t*, so daf}, wer aus den Exerzi-
tien ,herauskommt®, die hichste Stufe der Gottesliebe ,,noch nicht erreicht ha-
ben muf, aber den Weg kennen soll, der ihm in der Welt und zugleich frei von
ithr gewiesen ist 2,

Die Modernitit der Jesuiten am Morgen der Neuzeit sollte sich insbesondere
erweisen in ihrem Versuch, sich dem neuzeitlichen Pluralismus auch dort zu stel-
len, wo er das Bild einer christlichen Welt am stirksten bedrohte, in der Entdek-
kung fremder Kulturwelten.

166



Der Mensch und die Menschheit

Das universale Naturrecht und das Recht der Volker

Die Gnadenlehre und das Moralsystem, die Jesuiten im 16./17. Jahrhundert
vertraten, stellen eine Phase dar in der uralten und endlosen Geschichte der Fra-
ge, wer der Mensch ist. In eine die Moglichkeit des Menschen zu libersteigen
scheinende Dimension kommt diese Frage, wenn sie heraustritt aus dem Hori-
zont eines geschichtlich bestimmten Weltbilds, auflerhalb dessen es nur ,Barba-
ren® gibt, hinein in den Horizont der ganzen Menschheit. Was dies bedeutet, ist
heute offenkundig, weil alle Menschen global bedroht sind, und die Bedrohung
nur global abgewehrt werden kann. Global aber ist nur die bedrohliche Technik
selbst, und die , Menschheit ist ein abstrakter Begriff, kein Handlungssubjekt.

Im 16. Jahrhundert stellte sich das Problem noch relativ ,harmlos®. Es ging
darum, daB auch die ,Heiden® in den Lindern der Kolonialmichte wahrhaft
Menschen sind. Der spanische Dominikaner Francisco de Vitoria (gest. 1546) ist
beriihmt geworden durch seinen Auftritt vor Kaiser Karl V. im Jahr 1534 und
durch seine eine gewisse Kolonialethik einleitende These vom Recht der Volker
im ,ganzen Erdkreis®, welche ,in irgendeiner Weise® zusammen die eine ,Res
publica“ darstellen. Der zwei Jahre nach Vitorias Tod geborene Jesuit Francisco
de Sudrez (1548—-1619) hat diesen im Himmel verankerten ,totus orbis® in seinem
»Tractatus de legibus ac Deo legislatore® (1612) gleichsam auf die Fufle gestellt.
Auch seine Lebensgeschichte veranlafit, die gingige Vorstellung von der Societas
Jesu zu modifizieren. Sudrez hatte alle Mithe, in diesen Orden aufgenommen zu
werden, man hielt ihn fiir unbegabt; dann wurde er mehrfach von einem Ordens-
bruder bei der Inquisition angezeigt. Mit seiner originellen Pastoraltheologie fiel
er bet Papst Urban VIIL. in Ungnade, weil er die Moglichkeit einer schriftlichen
Beichte vertrat (Paul V. war ihm dann gnidig).

Wie Molina in seiner Gnadenlehre die endliche Freiheit des Menschen ernst
nahm, so suchte Sudrez einen Bezug herzustellen zwischen dem universalen gott-
lichen Naturrecht und dem in der Geschichte jeweils ausgebildeten Recht der
Volker. Dafl er damit die Geschichte ernst nahm, zeigt sich auch in seiner Aus-
einandersetzung mit dem schon genannten Ordensbruder Gabriel Vizquez, der
die Verpflichtung des Sittengesetzes in der natiirlichen Vernunft begriindet sah,
wihrend fir Sudrez das Gesetz verpflichtet in einem Akt des in der Geschichte
gestaltenden Willens in eins mit dem Intellekt (der Ordensgeneral Acquaviva lief§
1606 bei der Edition der Werke des Vizquez alle gegen Sudrez gerichteten Stellen
tilgen — gewiff ein Akt fragwiirdiger Ordensdisziplin).

Sudrez geht, insoweit in der Tradition des Nominalismus, von den konkreten
Verhiltnissen aus, um an ihnen die Begriffe der Vernunft zu uberpriifen. Gott
setzt als ,, Gesetzgeber” den Handlungen der Menschen den Rahmen von Sittlich-
keit und Verwerflichkeit, aber sein Wille erschopft nicht das ganze Gutsein oder
Bosesein in der menschlichen Einhaltung oder Ubertretung des natiirlichen Ge-

167



Oskar Kohler

setzes. Es geht hier um den gleichen ,concursus simultaneus® wie in Molinas
Gnadenlehre. Dieses theologische Prinzip Gbertrigt Sudrez auf die Sphire des
Rechts in seiner Unterscheidung des Tus gentium (Recht der Volker) vom lus na-
turae (dem von Gott gesetzten Naturrecht). Die Gebote im Recht der Vélker be-
sitzen nicht ,den Charakter einer aus der Natur der Sache kraft eines Vernunft-
schlusses entspringenden Notwendigkeit“. Was aber nicht ,notwendig® ist, das
ist geschichtlich, und deshalb ,kann das Recht der Vélker nicht in dem gleichen
Grade wie das natiirliche Recht unverinderlich sein® 3.

Wie aber ist das Ius gentium entstanden? Sudrez unterscheidet es vom Ius civile
als der Rechtsordnung eines einzelnen Volkes, das im geschriebenen Gesetz for-
muliert ist; das Tus gentium ist ,durch die Gewohnheit aller Vélker entstanden
und verpflichtet alle” als ungeschriebenes Recht. Um zu unterstreichen, daff das
Recht der Volker nicht aus der gottgeschaffenen ,Natur®, sondern aus der ge-
schichtlichen ,,Gewohnheit® stammt, korrigiert er sich: Das Ius gentium ist ,bei
fast allen Volkern im Gebrauch®. Er legt Wert auf diese Einschrankung, weil so
deutlich werde, ,dafl sich in diesem Recht nicht eine absolute, naturgegebene
Notwendigkeit findet, dafl es nicht allen Volkern ohne Ausnahme gemeinsam
sein muf3« 14,

Was bei Sudrez ganz konkret und nicht von einer ibernatirlichen Ordnung her
in den Blick kommt, und was in seinem Zeitalter weltgeschichtliche Relevanz be-
kommen hat, ist das ,Genus humanum®, die Menschheit, deren Einheit er aus-
driicklich nicht von der biologischen Gattung her begriindet, sie vielmehr ,in ge-
wissem Sinn politisch und moralisch“ nennt. Denn wie immer auch sich eine
Stadt oder ein Staat als eine ,Societas perfecta“ verstehen mag, .50 ist doch jede
dieser Gemeinschaften in gewisser Weise ein Glied des groflen Ganzen, der
Menschheit; denn niemals sind diese Gemeinschaften einzeln so selbstindig, daf§
sie nicht einer gewissen gegenseitigen Hilfe und eines Zusammenlebens und Zu-
sammenarbeitens bediirfen* >, Was da ein Jesuit zu Anfang des 17. Jahrhunderts
publiziert hat, sechs Jahre vor dem Beginn des Dreifligjahrigen Krieges, in wel-
chem das Abendland seine eigene Einheit begraben hat, ist dreieinhalb Jahrhun-
derte spater ein Menetekel.

Suirez wufSte sehr wohl, wovon er schrieb in einer Zeit, als eben dieses Abend-
land die Welteroberungen in der Identifikation mit dem Genus humanum legiti-
mierte und sich die Machthaber, mit welchen Theorien auch immer, an die Stelle
des gottlichen Gesetzgebers setzten. Seine Auflerungen iiber die Sklaverei, welche
er eine ,gegenwartig bestehende Strafart® nennt, und ebenso seine Thesen tber
den ,gerechten Krieg“ miissen den heutigen Leser enttduschen, wenn er nicht
auch den Lehren dieses Jesuiten zugesteht, was dieser prinzipiell formuliert hat:
die Wandelbarkeit des Rechts der Volker. i

Sudrez hat im Eingang seines Traktats die ,Schwierigkeit” genannt, ,,daf ein al-
len Volkern gemeinsames Recht, das auf dem Willen oder der Uberzeugung der

168



Der Mensch und die Menschheit

Menschheit beruht, nicht vorstellbar erscheint®, dieweilen der menschliche Geist
so beschaffen ist, ,,dafl es so viele Meinungen wie Kopfe gibt“ 6. Doch er ist nicht
in die These ausgewichen, es konne also die Entstehung eines gemeinsamen
Rechts aller Vélker nicht menschlichen Ursprungs, sondern nur Sache des gottli-
chen Gesetzgebers sein. Er setzt sein Vertrauen auf die ,,Gewohnheiten®, auf die
Geschichte der Menschheit — ein uns heute unbegreiflich erscheinender Optimis-
mus. Er hat jedoch bei Suarez seinen Grund darin, dafl der Schopfer den Men-
schen so geschaffen hat, dafl diesem die Méglichkeit gegeben ist, auch dessen fi-
hig zu sein, was menschenunméglich erscheint. Ist eine solche Pramisse nicht un-
abdingbar fiir den Aufgang der Menschheit aus dieser nur technisch unifizierten
,One World*“?

Sudrez hat auch die Religion einen Bestandteil des Volkerrechts genannt und
auf das Opfer sowie auf den besonderen Stand in den Kulthandlungen verwiesen.
In diesen Perspektiven stellte sich die Frage, wie das Evangelium so zu verkiinden
ist, dafl sein Adressat nicht nur die Volker der bisherigen Christianitas sind, son-
dern das Genus humanum.

»Machet zu Jingern alle Vélker®

Papst Johannes Paul II. hat den italienischen Jesuiten und Chinamissionar Mat-
teo Ricci (1552-1610) mehrfach als Beispiel fiir die Glaubensverkiindigung in der
Weltkirche genannt. Er konnte dies cher beiliufig sagen, weil Pius XII., seinem
Vorganger folgend, am 8. Dezember 193917 entschieden hatte, dafl ,Zeremonien
zu Ehren des Konfuzius als Akte biirgerlichen Kultes nicht zu mifibilligen sind*.
So hatte freilich schon der Jesuit Martino Martini 1656 in Rom gegen die Angriffe
auf Riccis Missionsmethode im ,Ritenstreit® argumentiert und die Duldung
durch Papst Alexander VII. erreicht. Doch nach langen und komplizierten Aus-
einandersetzungen, in denen Charles Maigrot, Apostolischer Vikar von Fukien
(1681), eine besonders unheilvolle Rolle spielte, hat Papst Benedikt XIV. 1742 die
missionarische Akkomodation an kulturelle Uberlieferungen in China und 1744
auch fiir Indien verboten.

Die lange in der Literatur nachklingende Kontroverse dariiber, ob die Jesuiten
recht hatten oder der Papst, war schon nach dem Ersten Weltkrieg in cine weltge-
schichtlich neue Dimension geriickt und damit auch die Lage der christlichen
Weltmission. Im Jahr 1926 hat Pius XI. das Rundschreiben ,Rerum Ecclesiae®
herausgegeben, in einem Brief an die kirchlichen Oberen in China die Bemerkung
angefiigt, es sei die Haltung der Kirche, sich tiberall an die dort geltenden ,,Geset-
ze und Einrichtungen anzupassen®, und die sechs ersten Chinesen zu Bischéfen
geweiht. Er entgegnete damit den Vorwiirfen, die Kirche mische sich in die chine-
sische Politik ein, welche Verdichtigungen historisch freilich sehr verstindlich

169



Oskar Kobler

waren. Denn die im 18. Jahrhundert im wesentlichen gescheiterte christliche Mis-
sion hatte 1842 wieder begonnen, nachdem China in dem Krieg unterlegen war,
den Grofibritannien wegen des Opiumhandels begonnen hatte.

Papst Pius XII. versuchte eine lehramtliche Kontinuitit zu seinem Vorginger
Benedikt XIV. herzustellen, indem er von einer inzwischen eingetretenen Sikula-
risierung der konfuzianischen Riten ausging. In der Tat hatte der Konfuzianismus
mit dem Ende des chinesischen Kaisertums (1911/12) eine wesentliche Grundlage
verloren, und neben den inneren Erschiitterungen trugen die europdischen Ein-
flissse zur Zerstorung des traditionellen chinesischen Welthilds bei. Die alte mis-
sionstheoretische Frage, ob die Christianisierung von einer Tabula rasa der ange-
troffenen Kulturen auszugehen habe, schien also durch die Fakten beantwortet
zu sein. War dies ein Gliick hinsichtlich des ,,Missionsbefehls®, den der auferstan-
dene Christus seinen Jiingern erteilt hatte — oder war dies cher ein Verlust an reli-
gioser Potenz in der Menschheit? Andererseits: Ist es denn moglich, daff der n
Israel und im Imperium Romanum geschichtlich fundamental geprigte christliche
Glaube mit seinem absoluten Anspruch die religiosen Uberlieferungen anderer
Kulturen ernsthaft in sich aufnechmen kann, ohne seine Identitit in einem globa-
len Synkretismus zu verlieren oder aber die anderen Uberlieferungen so lange zu
interpretieren, bis diese ihre eigene Identitat verloren haben? In diesem Aspekt
haben die Missionstheorien und -praktiken der Jesuiten im 16. bis zum frithen 18.
Jahrhundert eine geradezu bestiirzende Bedeutung.

Nun ist die Missionsgeschichte dieser Jahrhunderte ein hochst verschlungener
Komplex. Die Berufung der Kolonialmichte Spanien und Portugal auf die papst-
lich gewihrten Rechte thres ,Patronats® in der Mission konkurrierte mit dem Ju-
risdiktionsanspruch der Pipste, die Missionsorden (besonders die Dominikaner,
Franziskaner und Jesuiten) standen sich mit peinlicher Eifersucht gegeniiber; die
Hierarchie, auf Einheit bedacht, konnte zentralistisch vereinfachen, und die Or-
den in ihren internen und missionarischen Besonderheiten konnten jedes Pla-
nungskonzept storen; das Wissen um die sehr unterschiedlichen Bedingungen in
den neuen Lindern, in den Hochkulturen Asiens und in den indianischen und
afrikanischen Stammeskulturen stand noch in den Anfingen. Die in diesem Da-
tenkranz entfalteten Missionstheorien lassen sich, etwas zugespitzt, in einem
Spektrum sehen, das von der Idee einer Ubertragung der abendlindischen Chri-
stenheit in die ganze Welt bis zu der Vorstellung reicht, die Missionierung der
Menschheit kénne gleichsam ab ovo beginnen wie die Apostel in der Urzeit der
Kirche 8. Alle diese Theorien und Praktiken waren in ihrer Zeit geschichtlich zu
rechtfertigen, und oft erschienen sie auch in wechselseitigen Kombinationen. Die
Wirksamkeit der Jesuiten war selbst alles andere als einhellig. Und doch haben
gewichtige Reprisentanten der Societas Jesu einen ,Paradigmawechsel” in der
Missionsgeschichte angestrebt, gegriindet in der Moraltheologie Molinas und der
Gesellschaftslehre des Sudrez.

170



Der Mensch und die Menschhbeit

Es ist bezeichnend, daf8 ein spanischer Jesuit, José de Acosta (1540-1600), die
Geschichtlichkeit der christlichen Mission in seiner Schrift ,De natura novi orbis
et De procuranda Indiorum salute® (1588) entdeckt hat. Er war seit 1571 als
Theologe in wichtigen Positionen in Peru und zeigte sein Selbstbewufitsein, als
er, wieder in Europa, wie auch andere Jesuiten die Macht des nach Ignatius tat-
kriftigsten, aber auch sehr eigenwilligen Ordensgenerals Acquaviva (1581-1615)
eingeschrinkt wissen wollte, insofern in Ubereinstimmung mit Papst Clemens
VIII. Acosta mufite sich fiigen. Im Blick auf den ,neuen Erdkreis“ hat er drei
Epochen der Missionsgeschichte unterschieden: die Mission der apostolischen
Zeit, die Mission bei Vélkern, die christlichen Firsten unterworfen waren (also
die Mission nach Konstantin d. Gr. und im Mittelalter), und die jetzige Mission
bei Vélkern auflerhalb des christlichen Herrschaftsbereichs. Anders als sein syste-
matisch denkender Ordensbruder Suarez, der sich in seinem Traktat von 1619 auf
ein zumindest ,fast“ allen Volkern gemeinsames Recht bezog, sah Acosta bei den
Indianern jene Voraussetzungen nicht gegeben, welche die Japanmission seines
ilteren Ordensbruders Franz Xaver (1506—1552) erméglicht hatten: Ohne militi-
rischen und politischen Schutz kénnen nach Acosta Indianer nicht bekehrt wer-
den.

Dieses Problem hat auch den spanischen Jesuiten Alfonso Salmeron (1515 bis
1585) umgetrieben. Er kritisierte die traditionelle Lehre, wonach zwar niemand
zur Taufe gezwungen werden darf, jedoch Vélker, welche die Verkiindigung des
Evangeliums verhindern, militirisch bekimpft werden konnen. Aber dieser
Theologe, der — einer der ersten Gefihrten des Ignatius von Loyola — am Konzil
von Trient teilgenommen hatte, wo man sich aber den neuen Missionsproblemen
nicht stellte, hat dann doch angesichts der praktischen Situation Zweifel, ob seine
Kritik an der Tradition berechtigt ist. Er driickt dies geradezu dialektisch so aus:
Er wiirde die These, dafi die Zulassung der Missionare mit Waffengewalt zu er-
zwingen sei, keineswegs schlechthin ablehnen, wiirde ihm nicht die Exegese, dies
erlaube Christi Missionsauftrag, ,allzu geprefit“ erscheinen.

Ein wichtiges Merkmal fir die Mission in Stammeskulturen wihrend dieser
Zeit 1st die Ansicht, dafl keine Indianer zu Priestern geweiht werden konnen,
vertreten auch von José de Acosta, darin konform mit dem Konzil von Lima
1567/68. Ein in Mexiko geborener Jesuit versuchte mit einem Antrag beim Or-
densgeneral Acquaviva dieses Tabu zu durchbrechen, was jedoch nach langen r6-
mischen Beratungen abgelehnt wurde. Auch aus den berithmten Indianerreduk-
tionen der Jesuiten in Paraguay, seit 1610 auf Weisung Acquavivas entstanden (er
kritisierte die urspringliche Praxis, als Wandermissionare aufzutreten), ist kein
einheimischer Priester hervorgegangen. Die Reduktionen, sehr verdienstlich im
Kampf gegen die Sklavenjiger, waren durchaus patriarchalisch organisiert, mit ei-
nem Finschlag genossenschaftlicher Momente im Ackerbau (als 1750 ein Teil von
Paraguay an Portugal kam und die Indianer sich begreiflicherweise gegen eine

171



Oskar Kohler

Umsiedlung in spanisches Gebiet wehrten, kam es zum Vernichtungskampf
gegen diese Reduktionen). Auch in Brasilien, wo die Jesuiten (dort seit 1556) die
Katechumenen lange bis zur Taufe und die Getauften noch linger bis zur Teilnahme
an der Eucharistie warten lieflen, wurde kein Indio zur Priesterweihe zugelassen.

Als ,Protektor der Indianer® ist der Dominikaner Bartolomé de Las Casas in
die Geschichte eingegangen. Im Jahr 1547 nach hingebender Wirksamkeit in der
Mission und Griindung befriedeter Siedlungen der Indios im Kampf gegen spani-
sche Siedler, Beamte und Kaufleute wieder in Spanien, verdffentlichte er die
wRelacion de la destruycion de las Indias® (1552), welche die Mifistinde scharf
kritisierte, woraus ein lange wirkendes pauschal negatives Bild Spaniens in Euro-
pa entstand. Doch einem geschichtlichen Dilemma konnte auch er nicht auswei-
chen: Er forderte zugunsten der Indianer die Einfiihrung von Negersklaven, was
er spiter tief bereute. Man kann Las Casas einen Utopisten nennen, wenn man
einrdumt, dafl es ohne Utopie keine Zukunft gibt.

Obwohl die Indianerreduktionen der Jesuiten (in Ansitzen auch bei anderen
Missionsorden) der spanischen Krone unterstellt waren, zeigen doch auch diese
Versuche, eine kleine ,heile Welt* aus den allgemeinen Machtverhiltnissen aus-
zusparen, gewisse utopische Ziige. Erstaunlich, wenn auch keineswegs singulir in
diesem Zeitalter, mutet die auf die Vision des Joachim von Fiore (gest. 1202) von
einem ,Reich des Heiligen Geistes® zuriickgehende Utopie des Jesuiten Antonio
Vieira (1608-1697) an. Er war 1612 mit seinen Eltern nach Brasilien gekommen
und widmete sich, seit 1623 Ordensmitglied, zunichst diplomatischen Aktionen
im Dienst des portugiesischen Konigs; 1653 wieder in Brasilien, kimpfte er zu-
sammen mit anderen Jesuiten duflerst entschieden gegen die Sklaverei, worauthin
diese Manner 1661 nach Portugal deportiert wurden. Dort nun entfaltete Vieira
seine eschatologische Lehre vom ,Reich des Messias“, das er in einer geliuterten
Weltherrschaft Portugals heraufsteigen sah (von der Inquisition eingesperrt,
konnte er dank einem politischen Machtwechsel und der Intervention des Papstes
Clemens X. nach Rom reisen) 1“.

Es ging in der lateinamerikanischen Mission um eine menschenwiirdige Be-
handlung der Indianer und in eins damit um die Entwicklung einer Katechese, in
welcher das Christentum nicht nur einfach iibergestiilpt wird. Fiir eine kulturelle
Akkommodation gab es keine Ankniipfungspunkte, nachdem die altamerikani-
schen Grofireiche der Maya und Inka untergegangen waren. Auch in dieser Per-
spektive ist es zu sehen, dafl der franzosische Jesuit J. F. Lafiteau sein zweibindi-
ges Werk ,Mceurs des Sauvages Amériquaines comparées aux Mceurs des Pré-
miers Temps® (1724) schrieb, in dem er die Irokesen und Huronen Kanadas als
Zeugen der an alle Vélker ergangenen gottlichen ,,Uroffenbarung® darstellt, wenn
es thm auch in erster Linie darauf ankam, die These des Aufklirers Pierre Bayle
von einem Atheismus der Primitiven zu widerlegen. Wie sein Ordensbruder /. B.
du Halde in der ,Description ... de 'Empire de la Chine® (1735) zur schwirme-

172



Der Mensch und die Menschbeit

rischen Chinoiserie des 18. Jahrhunderts beitrug, so Lafiteau zur Verherrlichung
des ,edlen Wilden“ — beide markante Reprisentanten der ,Modernitit“ der So-
cietas Jesu. Doch auch in der Lehre von einer Uroffenbarung, zu der es eine um-
fangliche Literatur gibt, war das Problem der Einzigkeit des christlichen Glau-
bens gestellt, das fundamental ist fiir die missionarische Begegnung mit den
Hochkulturen Asiens und deren religiésen Uberlieferungen — im Ritenstreit
ebenso verdeckt wie in der heutigen Zulassung folkloristischer Elemente.

Der erste Missionar der Societas Jesu, der den Hochkulturen Ostasiens begeg-
nete, war Francisco Xavier (1506-1552). Nach seiner Ankunft (1542) in dem 1534
gegriindeten Bistum Goa unternahm er, angewidert vom Treiben der portugiesi-
schen Handelskolonisten, seine Missionsreisen im traditionellen Stil der Grofitau-
fen, vielleicht getragen von der Uberzeugung, alle nicht Getauften seien der Hélle
verfallen. Im Jahr 1549 kam er, begleitet von einem ins Ausland gefliichteten Ja-
paner, von dem er dirftige Sprachkenntnisse erwarb, in dessen Heimat. Franz
Xaver teilte Ignatius von Loyola, zu dessen ersten Gefihrten auch dieser Missio-
nar gehort, seine Erfahrung mit, daff in Japan Fragen gestellt werden, die nicht
mit der iblichen Taufpredigt beantwortet werden kénnen. In Gesprichen mit
buddhistischen Ménchen suchte er nach Worten, in denen sich der christliche
Glaube ausdriicken liefle, und stief so auf das Wort ,dainichi®, das er fiir das
Wort ,,Gott“ verwendete. Als er dann bemerkte, daf dieses etwa den Urstoff der
Welt bedeutet, wich er auf das lateinische Wort ,,Deus® zuriick. Dies war gewif}
keine Losung des Problems, aber nicht nur Franz Xaver fehlte es an den Voraus-
setzungen fiir eine im Grund auch heute erst in Ansitzen gegebene theologische
Erorterung. Wie wenig es sich nur um philologische Ubersetzungsprobleme han-
delt, zeigte sich dann bei den sprachlich hochgebildeten Jesuiten in China und In-
dien. In dem auf Franz Xaver zuriickgehenden Katechismus wurden im Jahr 1556
etwa 50 buddhistische Begriffe getilgt. Zwei Jahre wirkte Franz Xaver in Japan, er
starb 1552 einsam auf einer Insel vor dem chinesischen Festland. Sein missionari-
sches Wirken war der grofartige Ausgriff cines Mannes, der in seinem Ekel vor
Europa die Zukunft seines Glaubens im Osten suchte.

Ein Vierteljahrhundert nach Franz Xaver kam sein Ordensbruder Allessandro
Valignano (1539-1606) nach Japan (1574 als Visitator der Jesuitenmission mit
etwa zwanzigtausend Christen). Er forderte das Sprachstudium und lief Seminare
zur Bildung eines einheimischen Klerus einrichten. Nach 1601 konnten die ersten
japanischen Priester geweiht werden. Bis zur Verbannung der Missionare 1614
und der jetzt radikalen Verfolgung der Christen gab es etwa 50 Priester. Daf
Papst Clemens VIIL. 1600 das Missionsprivileg der Jesuiten aufhob, woraus die
Ordensrivalititen mit Dominikanern und Franziskanern entstanden, trug zum 6f-
fentlichen Scheitern des jetzt nur im Untergrund mit vielen Martyrien weiterle-
benden Christentums bei, wenn auch die bis 1853 dauernde Abschliefungspolitik
Japans in Abwehr der europiischen Michte der entscheidende dufiere Grund war.

173



Oskar Kobler

Wohin zu kommen Franz Xaver nicht bestimmt war, erreichte um eine Gene-
ration spiter sein Ordensbruder Matteo Ricci (1552-1610). Seit 1583 in China, er-
warb er 1601 die kaiserliche Erlaubnis, sich fiir mathematische und astronomische
Studien in Peking niederzulassen. In Unkenntnis der Verhiltnisse war er zuerst
im Stil eines buddhistischen Ménchs aufgetreten, bis er bemerkte, dafl der Stand
eines konfuzianischen Gelehrten mafigebend ist. Die dann folgenden Angriffe der
Jesuiten auf Buddhismus und Taoismus verkannten den in China entstandenen
Synkretismus. Es handelt sich dabei freilich nicht nur um einen Mangel an Infor-
mation, sondern es stellt sich die Frage, inwiefern eine verntnftigerweise gewif§
gebotene missionarische Taktik sich vereinbaren lief mit einer wirklichen Inkul-
turation, welche voraussetzt, dafl die angetroffene Kultur mitsamt ihrer religiosen
Uberlieferung ernstgenommen wird.

Ohne Zweifel hat Matteo Ricci, auch dank seiner liebenswiirdigen Art, nicht
nur eine starke Anziehungskraft auf chinesische Intellektuelle ausgeiibt, sondern
sich sehr ernsthaft auf chinesisches Denken eingelassen. Begriindete auch seine
SWeltkarte®, in der er China, das sich als ,Reich der Mitte“ verstand, ins Zen-
trum rickte, seinen Ruhm, und fanden unter seinen vielen Schriften besonders
die moralphilosophischen Anklang, so ist doch seine Schrift ,Die wahre Bedeu-
tung des Herrn des Himmels“ sein missionstheologisch wichtigstes Werk. Er
selbst hat dazu bemerkt, dieses Buch handle nicht ,von allen Mysterien unseres
heiligen Glaubens — diese sollten einzig den Katechumenen und Christen erklirt
werden —, sondern nur von einigen Grundbegriffen, die ... vom natiirlichen Licht
eingeschen werden konnen®. Fiir diese Einsicht schien ihm China besonders be-
gabt, denn: ,In keinem der Heidenvolker, um die wir in Europa wissen, hat es
weniger der wahren Religion zuwiderlaufende Irrtimer gegeben als in China®,
wihrend er ,unsere Rémer®, die Griechen und andere Volker wegen der ,,Unan-
standigkeiten in thren Mythologien kritisiert. Hat nun Matteo Ricci in seinem
Studium des Konfuzius und in seinen Gespriachen mit chinesischen Gelehrten de-
ren Texte mifiverstanden oder tendenzios, missionstaktisch umgedeutet?

Der franzdsische Sinologe J. Gernet, der zumindest skeptisch daruber urteilt,
ob sich das in einer so anderen Welt geformte Christentum mit dem Weltbild
Chinas vereinbaren 1iflt, will es im einzelnen Fall offen lassen, ,0b sich die Mis-
sionare voriibergehend anpassen wollten, ob sie tberzeugt waren, man miisse
iiber Umwege vorgehen, ob sie die Dinge unwillkirlich vermischten oder sogar
ehrlich glaubten, die alten chinesischen Vorstellungen entsprichen jenen in der
Bibel“. Gernet unterstreicht, daR Ricci — und dies entsprach ja der Vélkerrechts-
lehre des Sudrez — von der Idee der ,natiirlichen Religion® ausgeht, zitiert dann
aber einen Brief an den Ordensgeneral von 1604, in dem Ricei schreibt, es sei thm
vorteilhafter gewesen, den Begriff ,taiji“ ,umzudeuten®, bis er mit dem Gottes-
begriff tibereinstimmt. Da ist jedoch zu beachten, daff sich Ricci im Ritenstreit zu
wehren hatte 0.

174



Der Mensch und die Menschheit

In diesen Wirbel ist auch die Schrift eines anderen Jesuiten geraten, die Kritik,
welche Riccis Nachfolger Niccolo Langobardi an dessen Missionsmethode vorleg-
te. Thre nach 1622 erschienene lateinische Fassung wurde auf Befehl eines Vize-
provinzials als ordensfeindlich verbrannt und ist in einer spanischen Version er-
halten. Langobardi kommt in Missionsgeschichten zumeist schlecht weg, gilt fast
als ein Verriter, dokumentiert jedoch die tatsichlichen Probleme der missionari-
schen Akkommodation, auch hinsichtlich der Frage, inwieweit ein bekehrter chi-
nesischer Gelehrter den christlichen Glauben im ganzen annehmen konnte.

In den Auseinandersetzungen, die unter dem Titel ,Ritenstreit® laufen, wurden
die Probleme der missionarischen Akkommodation eher verdeckt, wurde ein
Aspekt isoliert und auch dieser entweder in der Defensive mifideutet, als handle
es sich um beliebige soziale Regeln, oder in der Offensive nicht als eine Heraus-
forderung zu einer wirklichen neuen Inkulturation des Christentums verstanden.
Der tiefere Grund des Streits liegt im Widerspruch des dualistischen Weltbilds im
Abendland zum chinesischen Universismus, der sich in seiner Geschichte gegen
alle dialektischen Ansitze immer wieder durchsetzt. Der in der Shang-Zeit
(1500-1000 v. Chr.) stark ausgepragte Ahnenkult, der bis zu einem ,shang-tu®, ei-
nem obersten gottlichen Ahn, reicht, grindet in einem einheitlichen Bild von
Mensch und Gott. Die chinesische Geistesgeschichte ist nicht weniger kompli-
ziert als die griechisch-romisch-europiische. Der Wanderlehrer Konfuzius (gest.
479 v.Chr.), der die das ganze Leben bestimmenden ,Riten® (,1i) der Chou-Dy-
nastie (ca. 1000 bis 256 v. Chr.) zum Bild vom ,.edlen Menschen® individualisier-
te, wurde erst in langer Zeit zur Autoritat, und der Konfuzianismus mit seinen
Kommentatoren, die formal ganz dhnlich verfuhren wie die christlichen Schola-
stiker, wandelte sich stindig, ganz abgesehen vom wechselnden Einflufl des Bud-
dhismus und Taoismus. Die auch unter Sinologen umstrittene Frage, ob man den
Konfuzianismus zu den Weltreligionen rechnen kann, setzt in ihrer Beantwor-
tung einen bestimmten Begriff von Religion voraus, auch eine Interpretation des
Symbolworts ,Himmel“ (,t'ien®), das in der chinesischen Geistesgeschichte
selbst sehr verschieden gedeutet wurde. Dafl Ricci die Widerspriiche der Kom-
mentare in seinem Sinn auslegt, ist ebenso verstandlich wie sein Wille, den christ-
lichen Glauben in Interpretationen des Konfuzianismus in China einzupflanzen.

Ein wichtiger Punkt im Ritenstreit war auch die von Jesuiten geiibte Mission
»von oben®, welcher die als eigentlich evangeliumsgemifle Methode ,,von unten®
entgegengesetzt wurde. Nun lafit sich gewif§ sagen, daf} die in Peking als Gelehrte
wirkenden Jesuiten Adam Schall von Bell (geb. 1592 in Kéln, gest. 1666 in Pe-
king) und Ferdinand Verbiest (geb. 1623 in Belgien, gest. 1688 in Peking) vorziig-
lich als Initiatoren eines weltweiten Kontakts der Wissenschaften zu wiirdigen
sind und Missionare in cher indircktem Sinn waren, wenn sie auch zeitweise in
Gefangenschaft gehalten wurden. Doch die seit 1631 von den Philippinen nach
China gekommenen Franziskaner und Dominikaner, die in Ordenstracht auf den

175



Oskar Kohler

Strafen predigten und gegen die Ahnenverehrung polemisierten, verursachten
wie auch in Japan bei all ihrer missionarischen Hingabe nur Verwirrung.

Es wurde dariiber spekuliert, ob die Methode ,,von oben in China auf lingere
Zeit hin Erfolg gehabt hitte. Nach K’ang-shi (1662-1722), einem der bedeutend-
sten Kaiser in China, intelligent und tolerant, begann eine radikale Knebelung
auch der chinesischen Literatur. In diesem Klima trug die romische Entscheidung
im Ritenstreit, die auch als Eingriff eines fremden Souverins empfunden wurde,
gewifl dazu bei, daf das Christentum offiziell von 1724 bis zur peinlichen
,,Offnung“ Chinas im Opiumkrieg 1842 verboten wurde. Trotzdem kann die
Spekulation ,,Was wire gewesen, wenn ...“ nicht davon dispensieren, uber die
Problematik missionarischer Akkommodation nachzudenken. Hubert Jedin hat
bemerkt, ,daf die nachtridentinische Kirche nicht imstande war, den Europiis-
mus der missionarischen Verkiindigung zu iiberwinden®, und das Verbot der Ri-
ten 1742 eine ,Fehlentscheidung® genannt. Jedoch lifit seine Erklirung, es habe
sich ,nur® um eine ,kulturelle Einkleidung“ des unverinderlichen ,Wesens des
Christentums* gehandelt, das geschichtstheologische Problem beiseite?!.

Das Pendant zu Matteo Ricci in Indien war sein Ordensbruder Robert de No-
bili (1577-1656), der seit 1606 in Siidindien den christlichen Glauben in der Le-
bensweise eines Biiflers verkiindete. Er war ein Kenner des Sanskrit und der Ta-
milsprache und nannte die Bibel das ,Neue Veda“. Auch die nach ihm gekomme-
nen Jesuiten, so der Niederlinder Johann Ernst Hanxleben (1681-1732) und der
Italiener Costantino Giuseppe Beschi (1680-1747) waren literarisch hochbegabt,
schrieben religiése Lyrik in der Landessprache. Wie die Jesuiten in China die ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse respektierten, so Nobili in Indien, indem er fiir die
Parias eine eigene Missionierung einfithrte, was auf Kritik stief. Dafl die oft ge-
nannte Solidaritit in der Societas Jesu nicht tiberschitzt werden darf, zeigt die
Opposition von portugiesischen Jesuiten gegen ihren italienischen Ordensbruder.
Anklagen in Rom wehrte Kardinal Bellarmin ab, und 1623 erliefl Gregor XV. ein
Duldungsdekret fiir Nobilis Missionsweise. Dann ging die Geschichte ihren Lauf
ahnlich wie in China. Ganz anders als der Konfuzianismus, so wenig dieser als
areligiés zu bezeichnen ist, forderte der Buddhismus eine theologische Auseinan-
dersetzung, die ja heute insbesondere mit dem Zen-Buddhismus gefihrt wird
(umgekehrt wendet sich ein indischer Theologe, der Jesuit Sebastian Painadath,
der abendlindischen Mystik zu).

Im Jahr 1622, also ein Jahr vor der Duldung der Methode des Pater Nobils,
griindete Papst Gregor XV. die ,Congregatio de Propaganda Fide“?2. Wenn diese
auch bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts ithre Aufgabe hauptsichlich unter
Nichtkatholiken sah, so wurde sie doch in mehrfacher Hinsicht sehr bedeutsam
fiir die Missionen, welche weltweit in zwolf Provinzen eingeteilt wurden. Man
stellt gewohnlich den Missionsstil der ,Propaganda® als eine Evangelisierung
»von unten® dar. Dies war er auch in seiner Ausrichtung auf die Bildung von Ge-

176



Der Mensch und die Menschheit

meinden. Doch zugleich ist dieser Stil eine Aktion ,von oben®, weil er auf eine
romische Zentralisierung hinarbeitete. Unter dem Einfluf§ der ,Propaganda® ver-
pflichtete Papst Urban VIII. 1633 alle Orden in Ostasien zur Predigt nach dem
tridentinischen Katechismus. Im Jahr 1677 verlangte die ,Propaganda®, dafl die
Jesuitenmissionare einen Eid vor den Apostolischen Vikaren leisten, woraufhin
die Patronatsmacht Portugal ihrerseits einen Eid verlangte.

Daf} die Pipste immer wieder Missionsprivilegien an einzelne Orden erteilten,
wihrend umgekehrt die ,Propaganda® versuchte, die Ordensleute aus threm Ver-
band zu 16sen, wird von den Missionshistorikern unterschiedlich beurteilt. Die
einen betonen die missionarischen Erfahrungen der Ordensleute und verweisen
auf die Wirren, welche Delegaten drauflen oft anrichten konnten?. Andere aber
bedauern, dafl diese Privilegien eine einheitliche Weltmission ,,durchlécherten®.
Ein kleiner lokaler Vorgang ist durchaus signifikant: 1704 teilte die ,Propaganda®
Tibet den Kapuzinern zu, 1706 stellte sich ein Jesuit aus Goa entgegen, und 1718
mufite Rom seine Entscheidung wiederholen.

Doch die heute, wenn auch unter stark gewandelten Umstinden, bedriickend
aktuell gebliebene Frage ist es, ob es eine solche zur Unifizierung dringende Ein-
heitlichkeit geben kann, ob die Pluralitit der Kulturen damals ein Methodenmo-
nopol zulief}, letztlich: ob die heranwachsende ,Weltkirche® nicht eine ,, Welten-
Kirche“ sein muff (man kann mit Sorge dem geplanten ,,Weltkatechismus“ entge-
gensehen).

Dafl der ,Propaganda“ nicht einfachhin Europiismus vorgeworfen werden
kann, zeigt die Instruktion von 1659 an die Apostolischen Vikare, es sei nicht ihre
Aufgabe, Europa nach Ostasien zu verpflanzen; die dufleren Lebensumstinde sei-
en zu respektieren. Die Frage war jedoch, ob mit einer solchen duflerlichen An-
passung eine wirkliche Inkulturation zu erreichen war. Sie wurde praktisch im
Zwiespalt, wo und wie die Ausbildung eines einheimischen Klerus geschehen
soll: erfolgte sie in Europa, so war mit einer Entfremdung der Kandidaten zu
rechnen; erfolgte sie in der Heimat, so sollten diese — schon wegen des Zolibats —
von frither Jugend auf von ihren Altersgenossen abgeschirmt werden. Der Jesuit
Alexander de Rhodes (1593-1660) war als Franzose nicht in die hispanischen Pa-
tronate eingebunden, wenn auch Frankreich Mission und Politik nachhaltig ver-
mischte. Er missionierte seit 1624 in Vietnam, bildete Katecheten aus und griinde-
te christliche Hausgemeinden. Nach seiner Rickkehr gab er Anregungen zu dem
1660 gegrundeten Pariser Missionsseminar, wo Weltpriester zu Missionaren aus-
gebildet wurden — eine wichtige Zentrale der Christianisierung.

Eine geradezu dramatische Mixtur der missionstheologischen Konflikte kenn-
zeichnet den Lebenslauf des christlichen Brahmanen Matthdus de Castro, der zu
einem radikalen Feind der Jesuiten wurde. Im Jahr 1625 kam er nach Rom, um
dort Priester werden zu konnen. Als ,Missionarius Apostolicus® nach Indien ge-
schickt, wurde er dort von den Portugiesen, auch den Missionaren, abgelehnt und

13 Stimmen 208, 3 : I 77



Oskar Kohler

kehrte nach Rom zuriick, wo er 1637 zum Bischof geweiht wurde. Als Apostoli-
scher Vikar wollte er dann die Gemeinden der Orden mit von ithm geweihten
Brahmanenpriestern besetzen und mufite vor den Angriffen des Padroado 1644
nach Rom flichen, wo er Riickhalt fand. Zehn Jahre spiter wieder in Indien,
schrieb er den ,Brahmanenspiegel®, ein Pamphlet gegen Jesuiten und Portugie-
sen, fand aber, 1658 wieder in Rom, dort keine Zustimmung mehr. Er ist 1677 im
Kolleg der Propaganda gestorben.

Signaturen

Es ist ein Verdienst von Jesuiten, in ithren missionarischen Ansitzen erkannt zu
haben, was die Weisung des auferstandenen Herrn, ,Machet zu Jiingern alle Vol-
ker®, bedeutete, als der Adressat ,alle Volker” aus seiner Anonymitat heraustrat
und nicht mehr identifizierbar war mit jenen Volkern, denen fast anderthalb Jahr-
tausende lang nahezu exklusiv die Botschaft ausgerichtet worden war. Jetzt hatte
sich der Horizont der ,Menschheit* aufgetan. Es hat wenig Sinn, die verschiede-
ne Missionsmethoden an der Zahl der Getauften zu messen. Die entscheidende
Frage war es und ist es, wie die sich jeweils als eine eigene Welt verstechenden
Kulturen mit ihren religivsen Uberlieferungen zu versammeln waren und sind
unter dem einen Hirten — nicht einer, sondern vieler ,Herden®. Der Tatsache
aber, daf eine jede Kultur ,hierarchisch® strukturiert ist, mehr als im Sinn ihrer
Institutionalisierungen in ihrer Lebendigkeit, entsprachen die Ansitze der Jesui-
ten ,von oben® durchaus, so viel auch die Taktik dann doch primir auf die Insti-
tutionen ausgerichtet war und die Inhalte selbst mifiverstanden werden konnten.
Wie immer es auch heute um die Kulturen der Menschheit steht, es fillt schwer,
sich unter dem Adressaten ,,Alle Volker® gesichtslose Massen vorzustellen.

Die Jesuiten haben am Morgen der ,Neuzeit“ den Menschen ernst genommen
in seiner Freiheit, den einzelnen in seiner gottgeschaffenen Wiirde, die ihn nicht
nur als ein blofles Instrument géttlicher Gnade gelten 1ift. Sie haben die Mensch-
heit als Ganzes gesichtet in der Vielfalt ihrer schopferischen Kulturen, deren so-
ziokulturelle Verfassung nicht nur als ein Derivat des allgemeinen gottlichen Na-
turrechts zu verstehen ist. Und sie haben die werdende Weltkirche angepeilt, die
nicht nur eine sozusagen geistlich-technisch unifizierte Organisation werden soll-
te nach dem Bild von ,One World“, sondern ,,Communio® der Menschheit.

Gewif}, es war ein Morgen, und man soll auch in der Kirchengeschichte ,den
Tag nicht vor dem Abend loben®. Der ,Missionsbefehl® ist ein Wort des Aufer-
standenen, ein eschatologisches Wort. Noch die Erklirung tber das Verhiltnis
der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen beim Zweiten Vatikanischen Kon-
zil ist erst ein Ansatz dazu, wie all das, ,was in diesen Religionen wahr und heilig
ist“, wahrhaft eingebracht werden kann in das Bekenntnis des christlichen Glau-

178



Der Mensch und die Menschheit

bens. Doch das Pathos der Eingangsworte im Dokument: ,In unserer Zeit, da
sich das Menschengeschlecht von Tag zu Tag enger zu vereinen sucht®, bezeich-
net den zugleich begliickenden wie erschreckenden Ernst der Probleme, die ein
Luis de Molina, ein Francisco de Sudrez, ein Matteo Ricci und Robert de Nobili
anvisiert haben.

ANMERKUNGEN

! B. Schneider, Die Aufhebung des Jesuitenordens vor 200 Jahren, in dieser Zschr. 191 (1973) 460.

2 Der Kirchenhistoriker H. Jedin hat diese Entwicklung bemerkt, als er mir einmal (kommentierend) sagte, was die
Jesuiten im 19. Jh. nach der einen Seite iibertrieben hitten, das Gibertrieben sie jetzt nach der anderen.

3 F. Stegmiiller, in: LThEK, Bd. 7 (1962) 529.

4+ So S. Tromp ebd., Bd. 2 (1958) 161.

5 F. Stegmiiller ebd., Bd. 4 (1960) 1008.

¢ ,Eine genaue Begriffsbestimmung dieses hoheitlichen Aktes fehlt“: K. Rahner ebd., Bd. 2, 827.

7 B. Hiring, Moralsysteme, in: Sacr. Mundi, Bd. 3 (1969) 618.

¢ Doch ist auch das Spiel des HL Stuhls in diesem Prozef recht betriiblich. Der Franziskanerkardinal Lorenzo Gan-
ganelli erklirte, um zum Papst gewahlt zu werden (1769 als Clemens XIV.), cin Papst kénne auch Orden auftheben,
welche allgemeine Wendung jedermann konkret verstehen konnte.

? H. Rahner, Ignatius von Loyola (1964) 196.

10 Q. Kéhler, Die Jesuiten und der moderne Zeitgeist, in dieser Zschr. 191 (1973) 465.

" Vorbemerkung 18; Ausg. v. E. Raitz v. Frentz (11951) 32.

12 Ebd. 8. Die ignatianischen ,Exerzitien® sind verrufen, doch haben sie, wie andere Methoden auch, etwa die Grup-
pentherapien, sowohl ihre Chancen wie ihre Gefahren. Deshalb sei eine personliche Erinnerung erlaubt. Unser Je-
suitenpater hat den abendlichen , Todsiinden*-Vortrag so plastisch gestaltet, da manche von uns doch recht viralen
Burschen in der Nacht laut nach ihrer Mutter riefen. Die leidvolle Fixierung auf das sechste Gebot soll hier niche
verschwiegen werden, aber auf sich beruhen bleiben. Doch ,herausgekommen® aus den Exerzitien sind wir quickle-
bendig, auch wenn wir nicht ahnen konnten, welche Schwierigkeiten sich uns auf dem komplizierten , Weg® entge-
genstellen sollten.

13 De legibus et legislatore Deo 11, 19, iibers. v. E. Reibstein in: Vélkerrecht. Eine Geschichte seiner Ideen in Lehre
und Praxis (Freiburg 1957) 317. Reibstein stellt die Rechtslehre des Sudrez eindrucksvoll dar (313-331). Vgl. auch .
de Fries, Ausgew. Texte zum Volkerrecht (1965).

14 Ebd. 321f. 15 Ebd. 324. 16 Ebd. 320. 17 AAS 32 (1940) 24-26.

18 Q. Kohler, Missionsbefehl und Missionsgeschichte, in: Gott und Welc (FS K. Rahner, 1964) 346-371; J. Glazik
in: Hb. d. Kirchengesch., Bd. 4 (1967) 605—649; ]. Beckmann ebd., Bd. 5, 255-352; W. Reinhard, Christl. Mission
und Dialektik des Kolonialismus, in: HJb 109 (1989) 353-370.

19 Utopische Gedanken entwickelten auch Franziskaner in Mexiko: L. Phelan, The Millenial Kingdom of the Fran-
ciscanes in the New World (Berkeley 1970).

2 1. Gernet, Chine et Christianisme, action et réaction (1982), dt. 1984 unter dem dem Inhalt widersprechenden Ti-
tel ,,Christus kam bis China®, 33f. Zu dem Jesuiten N. Langobardi 14, 30. Das Buch ist mit seiner Quellendoku-
mentation sehr informativ, wenn auch die These von der absoluten Diskrepanz zwischen Christentum und chin. Lit.
in der Diskussion zu Recht bestritten wurde.

2 H. Jedin in: Saec. Weltg., Bd. 5 (1970) 468 ff.; zur China-Mission: L. Pfister, Notices biographiques ... sur les Jé-
suites de ancien mission de Chine (Shanghai 1932/1934); J. Bettray, Die Akkomodationsmethode von M. Ricei in
China, in: Anal. Greg. 76 (1955); G. H. Dunne, Das groffe Exempel. Die China-Mission d. Jesuiten (1965); W.
Franke, Chin.-abendlindische Beziehungen, in: Saec. Weltg., Bd. 6 (1971) 262; W. Reinhard, Gelenkter Kulturwan-
del im 17. Jh. Akkulturation in den Jesuitenmissionen als universalhistorisches Problem, in: HZ 223 (1976) 529-590;
K. Schatz, Inkulturationsprobleme im ostasiatischen Ritenstreir, in dieser Zschr. 197 (1979) 593—608; K. |. Rivinius,
Interdependenz von Politik und Evangelisation in China, in: HJb 109 (1989) 387-420; Gernet, a.a. O.

2 8. Congregationis de Propaganda Fide Memoria Rerum, hrsg. v. J. Metzler (Rom 1973 -1976).

5 Hins. der indianischen Missionen bemerkt J. Beckmann (a.a. O. 264), dafl in nachtridentinischer Zeit ,sich die
nun aufkommenden zentralistischen Tendenzen hemmend und schliefflich unheilvoll auswirken mufiten®.

o 179



