Peter Knauer S

Das kirchliche Lehramt und der Beistand
des Heiligen Geistes

Zur romischen ,Instruktion iiber die kirchliche Berufung des Theologen®

Am 27. Juni erschien in ,,L’Osservatore Romano® eine von Kardinal Joseph Rat-
zinger am 24. Mai 1990 unterzeichnete ,, Instruktion tiber die kirchliche Berufung
des Theologen“!. Es heifit am Schluff dieser Instruktion (Nr. 42):

»Papst Johannes Paul II. hat in der dem unterzeichneten Kardinalprifekten gewihrten Audienz die
vorliegende Instruktion, die in der Vollversammlung dieser Kongregation beschlossen worden ist,
gutgeheiflen und zu veroffentlichen angeordnet.

Zuvor liest man bereits in Nr. 18:

»Der Rémische Papst bedient sich bei seiner universalen Sendung der Hilfe der Organe der Rémi-
schen Kurie, insbesondere der Kongregation fiir die Glaubenslehre bei Lehren iiber den Glauben und
die Moral [die Sitten]. Daraus folgt, daf} die ausdriicklich vom Papst approbierten Dokumente dieser
Kongregation am ordentlichen Lehramt des Nachfolgers Petri teilhaben.

Diese Worte bezeichnen den Stellenwert, der dem Text nach seinem Selbstver-

standnis zukommt?2.

I. Darstellung

Die Instruktion geht in der Einfithrung (Nr. 1) davon aus, daff es im christli-
chen Glauben um die Verbindung der Heilswahrheit mit der Existenz geht und
daff Theologie als das ,gliubige Bemithen um das Glaubensverstindnis“ einen
fur die Kirche unverzichtbaren Dienst bedeutet.

Ein kurzer erster Hauptteil (Nr. 2-5) handelt von der ,,Wahrheit als Geschenk
Gottes fir sein Volk“; Gottes Heilsplan ,erhilt durch den Geist, der ,in die
Wabhrheit fithrt (Joh. 16,13), dauerhafte Gestalt [wird ununterbrochen gegen-
wartig gesetzt]“ (Nr. 2). Der Glaube ist solcherart, daf} die Gesamtheit der Glau-
benden im Glauben nicht irren kann (vgl. Zweites Vatikanum, Kirchenkonstitu-
tion Nr. 12,1).

Der zweite Hauptteil (Nr. 6-12) handelt von der Aufgabe des Theologen.
Hier geht es darum, dafl Theologie aus der Dynamik des Glaubens selbst hervor-
geht und der Verkiindbarkeit des Glaubens insbesondere auch gegeniiber den
noch nicht Glaubenden dient. Rechte Theologie ist nur méglich im Geist des
Gebets, in kritischer Strenge (im Unterschied zum Geist der Kritik) und als

661



Peter Knaner S]

Dienst am ganzen Volk Gottes. Ausdriicklich wird zu theologischer Inkultura-
tion ermutigt (Nr. 10). Obwohl der Glaube die Vernunft iibersteigt, gilt doch,
daf} die Vernunft, vom Glauben erleuchtet, den Sinn der Offenbarung erfassen
kann. Der Glaube setzt die Wahrheitsfihigkeit der Vernunft voraus und auch die
Méglichkeit einer Gotteserkenntnis durch die Vernunft aufgrund unseres Ge-
schaffenseins. — Etwas fragwiirdig erscheint hier die Formulierung in Nr. 8, das
»Objekt der Theologie® sei ,,die Wahrheit, nimlich der lebendige Gott und sein
in Jesus Christus geoffenbarter Heilsplan“. Kann man Gott, der nicht unter un-
sere Begriffe fillt und grofler ist als alles, was gedacht werden kann, zum
»Objekt einer Wissenschaft machen? Sachlich gemeint ist sicher, daff Gegen-
stand der Theologie die historisch zugingliche christliche Botschaft ist, insofern
sie beansprucht, Wort Gottes zu sein.

Besonders betont dieser zweite Hauptteil die

»Freiheit der Forschung, an der die Gemeinschaft der Wissenschaftler mit Recht als einem ihrer
kostbarsten Giiter festhilt. (...) In der Theologie ist die Freiheit der Forschung innerhalb eines ratio-
nalen Wissens [Erkennens] anzusetzen, dessen Gegenstand von der Offenbarung vorgegeben wird,
wie sie in der Kirche unter der Autoritit des Lehramtes iibermittelt, ausgelegt und vom Glauben an-
genommen wird“ (Nr. 12).

Theologie ist also insofern weisungsabhingig, als thr Gegenstand, die kirchli-
che Glaubensbotschaft, von der Kirche vorgegeben ist. Worauf bezieht sich dann
noch die Freiheit der Forschung in der Theologie? Die Instruktion will sie als die

innere Haltung verstanden wissen,
»die Wahrheit so anzunehmen, wie sie sich am Ende einer Forschungsarbeit darbietet, bei der kein

Element Einflufl gewinnt, das den Erfordernissen einer dem studierten Objekt entsprechenden Me-
thode fremd ist“ (ebd.).

Hier wire wohl hinzufiigen, daf} in der Theologie die Freiheit der Forschung
und der 6ffentlichen Lehre auch darin besteht, dafl grundsitzlich niemand, auch
keine kirchliche Instanz, befugt ist, der Theologie die Auseinandersetzung mit
irgendeiner Fragestellung an diese Glaubensbotschaft zu verbieten. Denn nur,
wenn die Theologie sich mit allen nur denkbaren Einwinden gegen den Glauben
auseinandersetzen kann, wird sie dem Glauben tatsichlich niitzen; miifite sie ir-
gendwelche Probleme tabuisieren oder im dunkeln lassen, wiirde sie ihrer Aufga-
be untreu, der Verstindlichkeit der Verkiindigung zu dienen.

Im dritten Hauptteil (Nr. 13-20) iiber das Lehramt der Hirten heifdt es zu-
nichst, daf} Gott ,seiner Kirche durch die Gabe des Heiligen Geistes Anteil an
seiner eigenen Unfehlbarkeit gegeben (Nr. 13) hat. Der Text fihrt in der deut-

schen Ubersetzung fort:

»Durch den ,ibernatiirlichen Glaubenssinn® aber [in der ﬂbersetzung hinzugefiigtes Wort] erfreut
sich auch [in der Ubersetzung hinzugefiigtes Wort] das Volk Gottes dieses Vorzugs, unter der Lei-
tung des lebendigen Lehramtes der Kirche, das kraft der im Namen Christi ausgeiibten Autoritit die
einzige authentische Instanz fiir die Auslegung des geschriebenen oder tiberlieferten Wortes Gottes
ist* (Nr. 13).

Gegeniiber der Ubersetzung ist darauf hinzuweisen, dafl nach der Kirchen-

662



Das kirchliche Lebramt und der Beistand des Heiligen Geistes

konstitution des Zweiten Vatikanums ,Volk Gottes der Oberbegriff fiir die
Kirche insgesamt ist (vgl. die dortigen Kapiteluberschriften II, III und IV). Die-
ses Volk Gottes setzt sich zusammen aus den Amtstrigern und allen anderen
Glaubigen. Es ist deshalb nicht moglich, zuerst der Kirche Unfehlbarkeit zuzu-
schreiben und dann ,aber auch® dem Volk Gottes. Die Kirche ist selber das Volk
Gottes.

Es heifdt nun in der Instruktion, das Charisma der Unfehlbarkeit in Sachen des

Glaubens und der Sitten werde

~insbesondere ausgeiibt, wenn die Bischofe mit ihrem sichtbaren Haupt vereint in einem kollegia-
len Akt, wie es bei 6kumenischen Konzilien der Fall ist, eine Lehre verkiinden, oder wenn der Romi-
sche Papst in Erfillung seiner Sendung als oberster Hirte und Lehrer aller Christen eine Lehre ,ex ca-
thedra® vorlegt® (Nr. 15).

Auch spiter im vierten Hauptteil tiber das Verhiltnis von Lehramt und Theo-

logie wird dhnlich formuliert:

»Wenn das Lehramt der Kirche unfehlbar und feierlich ausspricht, eine Lehre sei in der Offenba-
rung enthalten, ist die Zustimmung mit theologalem Glauben gefordert (Nr. 23).

Fiir sich allein genommen konnten diese Formulierungen sehr leicht mifver-
standen werden. Im lateinischen Texte geht zwar der zum Verstindnis notwen-
dige Satz voraus: ,,Christus hat die Hirten in einzigartiger Weise mit dem Cha-
risma der Unfehlbarkeit in Sachen des Glaubens und der Sitten ausgestattet.“?
Aber in der deutschen Ubersetzung ist daraus die Formulierung entstanden,
Christus habe die Hirten der Kirche ,,im besonderen in Sachen des Glaubens und
der Sitten mit dem Charisma der Unfehlbarkeit ausgestattet*; dies klingt, als sei-
en die Hirten auflerdem noch in anderen Dingen unfehlbar.

Die Ubersetzungsweise scheint zu belegen, dafl man gewdhnlich gar nicht er-
taflt, dafl der Ausdruck ,in Sachen des Glaubens und der Sitten® eine vorgingige
Einschrinkung bedeutet. Denn es trifft nicht zu, daff das Charisma der Unfehl-
barkeit in Sachen des Glaubens und der Sitten ohne weiteres bereits immer dann
ausgeiibt wird, wenn das Bischofskollegium zusammen mit dem Papst oder der
Papst (irgend)eine Lehre verkiinden oder von ihr behaupten, sie sei in der Offen-
barung enthalten*.

Gemif der Definition der papstlichen Unfehlbarkeit im Ersten Vatikanum ist
es eine Vorbedingung fiir die Unfehlbarkeit, daff diese Lehre sich nicht nur be-
haupteterweise, sondern tatsichlich auf Glanben und Sitten bezieht. Es heifit in
der Definition der pipstlichen Unfehlbarkeit: Wenn der Papst eine Lehre iiber
Glauben und Sitten als von der ganzen Kirche zu halten definiert, sind seine
Aussagen aus sich irreformabel (DS 3074). Die Bedeutung dieses Sachverhalts
soll weiter unten genauer erliutert werden.

Die Instruktion erklirt weiter, die Aufgabe des Lehramts schliefe wesentlich
ein,

»dafl das Lehramt Aussagen ,definitiv* vorlegen kann, auch wenn sie nicht in den Glaubenswahr-
heiten enthalten, wohl aber mit ihnen innerlich so verkniipft sind, daf} ihr definitiver Charakter letzt-

663



Peter Knauer S|

lich sich von der Offenbarung selber herleitet. Die Moral [was zu den Sitten gehort] kann Gegen-
stand des authentischen Lehramtes sein, weil das Evangelium als Wort des Lebens den ganzen Be-
reich des menschlichen Handelns anregt und bestimmt. Das Lehramt hat daher die Aufgabe, durch
fiir das Gewissen der Glaubigen normgebende Urteile jene Akte zu bezeichnen, die in sich selber mit
den Forderungen des Glaubens iibereinstimmen und seine Anwendung im Leben fordern, aber auch
jene Akte, die aufgrund ihres inneren Schlechtseins mit diesen Forderungen unvereinbar sind. Auf-
grund des Bandes, das zwischen der Schopfungs- und Erlésungsordnung besteht und wegen der
Notwendigkeit, das ganze Moralgesetz um des Heiles willen zu kennen und zu befolgen, erstreckt
sich die Zustindigkeit des Lehramtes auch auf den Bereich des Naturgesetzes.

Andererseits [Im iibrigen] enthile die Offenbarung selber moralische Lehren, die an sich von der
natiirlichen Vernunft erkannt werden konnten, die aber aufgrund der siindigen Verfaitheit des Men-
schen schwer zuginglich sind. Es ist Glaubenslehre, dafl diese moralischen Normen vom Lehramt
unfehlbar gelehrt werden kénnen® (Nr. 16).

Es wird also darauf hingewiesen, daf} es aufler den unfehlbaren Glaubenswahr-
heiten auch andere Lehren gebe, die ,definitiv® gelehrt werden koénnen. Ferner
gebe es Wahrheiten, insbesondere moralische Normen, die blof authentisch ge-
lehrt werden. Es sei aber Glaubenswahrheit, dafl diejenigen moralischen Nor-
men, die, obwohl grundsitzlich mit der Vernunft erkennbar, auch in der Offen-
barung selbst enthalten sind, unfehlbar gelehrt werden konnen. Fir den letzten
Satz beruft sich der Text in einer Fufinote auf die Definition der papstlichen Un-
fehlbarkeit des Ersten Vatikanums. Hier ist mit dem Einwand zu rechnen, dafd
diese Definition eine solche Aussage wohl nicht gentigend belegt®. Auch darauf
ist weiter unten zuriickzukommen.

Der vierte Hauptteil (Nr. 21-41) ist der ausfiihrlichste. Er handelt vom Ver-
hiltnis von Lehramt und Theologie, und zwar zunichst von der gegenseitigen
Zusammenarbeit von Theologen und Lehramt und eventuellen ,Spannungen®
zwischen beiden (Nr. 21-31) und dann vom Problem des ,Dissenses® (Nr. 32 bis
41). Unter ,Dissens“ versteht die Glaubenskongregation eine abzulehnende 6f-
fentliche Oppositionshaltung gegen das Lehramt® (Nr. 32).

Durch die ,missio canonica“ werde der Theologe in einem gewissen Sinn zur
Teilbabe am Auftrag des Lebramts berufen; er werde ,amtlich mit der Aufgabe
betraut, mit aller Genauigkeit und unverkiirzt die Lehre des Glaubens vorzule-
gen und zu erklaren® (Nr. 22). Es bleibt hier etwas unklar, in welchem Sinn
moglicherweise die Lehre solcher amtlich berufenen Theologinnen oder Theolo-
gen durch ihre Teilhabe am Auftrag des Lehramts vielleicht auch ,,authentisch®
wird, was ja nichts anderes als ,amtlich“ bedeutet. Zuvor war allerdings gesagt
worden, dafl das Lehramt der Kirche ,die einzige authentische Instanz fiir die
Auslegung des geschriebenen oder iiberlieferten Wortes Gottes” sei [wortlich:
das Lehramt allein tibe das Amt aus, das geschriebene oder tiberlieferte Wort
Gottes authentisch auszulegen] (Nr. 13).

Die Glaubenskongregation rechnet mit der Moglichkeit von ,Spannungen®
zwischen dem Theologen und dem Lehramt. Zunichst wird gefordert, dafl der
Theologe ,seine abweichenden Meinungen oder Hypothesen nicht so vortrage,

664



Doas kirchliche Lebramt und der Beistand des Heiligen Geistes

als ob es um undiskutable Schlufifolgerungen ginge®. Er wird deshalb auch ,ihre
vorzeitige Veroffentlichung vermeiden® (Nr. 27). Vielleicht wire hier zu fragen,
ob es nicht auch geschehen kann, dafl Theologinnen oder Theologen zu spit
warnen. Und konnen nicht auch sie wie tiberhaupt jeder Christ Dinge sagen, fiir
die durchaus Glaubensgewifiheit zu beanspruchen ist?

Die Instruktion fordert zur Wahrung der Einheit in der Wahrheit und der
Einheit in der Liebe auf (Nr. 26); dies komme

»zu seiner besonderen Anwendung im Fall eines Theologen, der sich aus ihm fundiert erscheinen-
den Griinden mit einer reformablen Auflerung des Lehramtes in ernsthaften Schwierigkeiten befindet
oder an ihrem irreformablen Charakter Zweifel hat. Eine solche Uneinigkeit kénnte niche gerechtfer-
tigt sein, wenn sie sich allein auf die Tatsache griindete, die Giiltigkeit der Lehre sei nicht offenkun-
dig[,] oder auf die Meinung, die gegenteilige Position sei wahrscheinlicher. Ebensowenig ist das Ut-
teil des eigenen subjektiven Gewissens des Theologen ausreichend, weil dieses keine autonome und
exklusive Instanz ist, um iiber die Wahrheit einer Lehre zu urteilen® (Nr. 28).

In einem gewissen Gegensatz dazu sagt — beziiglich eines eventuellen Zweifels
am irreformablen Charakter einer Lehre — CIC Can. 749, § 3 ausdriicklich, daf§
als unfehlbar definiert eine Lehre nur dann anzusehen ist, wenn dies ,,offensicht-
lich feststeht®.

Als Heilmittel fiir solche Spannungen wird ,tiefere und geduldige Reflexion®
empfohlen.

»Bleiben die Schwierigkeiten trotz loyaler Bemithungen bestehen, ist der Theologe verpflichtet,
den Lehrautorititen die Probleme vorzutragen, die eine Lehre in sich selber, in den Begriindungen,
die dafiir vorgebracht werden, oder auch in der Art, wie sie vorgelegt wird, enthilt. (...) Der Theolo-
ge wird in diesen Fillen nicht auf die Massenmedien zuriickgreifen, sondern vielmehr die verantwort-
liche Autoritit ansprechen; denn durch das Ausiiben von Druck auf die Gffentliche Meinung [durch
Beeinflussung der offentlichen Meinung] kann man nicht zur Klirung von lehrhaften Problemen bei-
tragen und der Wahrheit dienen® (Nr. 30£.).

Diese Sicht klingt etwas restriktiver als frithere Auferungen des Lehramts.
Pius XII. sagte in einer Ansprache vom 17. Februar 1950 an einen Kongref ka-
tholischer Journalisten, es wiirde dem Leben der Kirche etwas fehlen, wenn es in
ihr keine ,6ffentliche Meinung® gibe. Er warnte die Journalisten dann genauso
wie vor hemmungsloser Kritik [une critique sans contréle] auch vor stummer
Unterwiirfigkeit [servilisme muet] (AAS 42 [1950] 256f.). Wieviel mehr sind die
Theologinnen und Theologen nicht nur vor der einen, sondern auch vor der an-
deren Gefahr zu warnen! Sogar im neuen CIC von 1983, Can. 212, § 3 heiflt es:
~Entsprechend ihrem Wissen, ihrer Zustindigkeit und ihrer hervorragenden
Stellung haben die Glaubigen das Recht und bisweilen sogar die Pflicht, ihre Mei-
nung in dem, was das Wohl der Kirche angeht, den geistlichen Hirten mitzutei-
len und sie unter Wahrung der Unversehrtheit des Glaubens und der Sitten und
der Ehrfurcht gegeniiber den Hirten und unter Beachtung des allgemeinen Nut-
zens und der Wiirde der Personen den iibrigen Glinbigen kundzutun® [Hervor-
hebung vom Verf.].

Wenn die Schwierigkeiten schliefflich doch bestehen bleiben, wird in der In-

47 Stimmen 208, 10 665



Peter Knauer SJ

struktion noch einmal auf dasselbe Heilmittel der Bereitschaft verwiesen, ,die
Frage griindlicher zu studieren®. Als Allerletztes wird empfohlen, eine solche Si-
tuation als ,Aufruf zu schweigendem und betendem Leiden® zu verstehen, ,in
der Gewiflheit, daf}, wenn es wirklich um die Wahrheit geht, diese sich notwen-
dig am Ende durchsetzt“ (Nr. 31). Hier konnte die Frage entstehen, wie sich die
Wahrheit durchsetzen soll, wenn man schweigen mufl. Gerade weil die Theolo-
gie dieser Wahrheit zu dienen hat, wurde sie in der Kirche immer in der gleichen
Offentlichkeit ausgeiibt wie das Lehramt selbst. Weil der Heilige Geist in der
ganzen Kirche gegenwirtig ist, spielt kritische und zugleich liebevolle Offent-
lichkeit vielleicht doch auch innerhalb der Kirche selbst eine wichtige Rolle fur
die Klarung der Wahrheit.

Besondere Mifibilligung duflert die Instruktion gegeniiber der ,Bildung von
organisierten Gruppen® des Dissenses (Nr. 32). Dissens ist hier im oben genann-
ten Sinn der systematischen Obstruktion gegen das Lehramt gemeint; es soll si-
cher nicht verboten werden, dafl begriindete theologische Bedenken auch ge-
meinsam vorgebracht werden. Fiir den Dissens werden verschiedene Formen
von Relativismus, Liberalismus und Soziologismus als seine moglichen Griinde
genannt, und es wird schlieflich vor einer Art ,parallelen Lehramtes gewarnt
(N. 34).

Mit groflem Recht betont die Instruktion, daff man den ,iibernatiirlichen
Glaubenssinn“ der Gesamtheit der Glaubenden nicht einfach mit der ,Meinung
einer groffen Zahl von Christen® identifizieren kann (Nr. 35).

Weiterhin wird darauf hingewiesen, daff sich das Lehramt zuweilen ,,zum Er-
greifen beschwerlicher Mafinahmen® genoétigt sehen kann, wie etwa, einem
Theologen, der sich von der Lehre des Glaubens entfernt, den Lehrauftrag zu
entzichen. ,,Wenn es so vorgeht, handelt es in Treue zu seiner Sendung®; dafl die
dabei tiblichen Verfahrensweisen verbessert werden konnen, ,,bedeutet nicht, sie
stiinden in Gegensatz zu Recht und Gerechtigkeit* (Nr. 37)7.

Den Abschluff der Instruktion bildet ein Hinweis auf die Vorbildlichkeit Ma-
riens und die Mahnung an die Bischéfe, vertrauensvolle Beziehungen mit den
Theologen zu halten und mit ihnen gemeinsam den Geist der Annahme des
Wortes und des Dienstes an ihm zu pflegen (Nr. 42).

II. Grundsatzfragen

Die Instruktion sucht vor allem die Autoritit des Lehramts einzuschirfen. Es
wire sicher ein Dienst an der Verstehbarkeit der Glaubensverkiindigung, wenn
es gelinge, den Glaubigen auch ausdriickliche Rechenschaft iiber die Kriterien
des Lehramts fiir eine Inanspruchnahme von Unfehlbarkeit zu geben.

Papst Paul VI. hatte vor der Veroffentlichung seiner Enzyklika ,Humanae vi-

666



tae“ geduBert, die bisherigen Normen blieben giiltig, ,wenigstens solange Wir
uns nicht im Gewissen verpflichtet fithlen, sie zu dndern“®. In der Enzyklika
selbst wies er dann auf die Forschungen eines von ihm eingesetzten Ausschusses
hin, dessen Folgerungen jedoch

LJfiir Uns kein sicheres und endgiiltiges Urteil darstellen konnten, das Uns der Pflicht enthoben
hitte, ein so bedeutsames Problem zum Gegenstand Unserer personlichen Erwigung zu machen.
Das war auch deshalb notwendig, weil es in der Vollversammlung des Ausschusses nicht zu einer
vollen Ubereinstimmung der Auffassungen iiber die vorzulegenden sittlichen Normen gekommen
war; und vor allem, weil einige Lésungsvorschlige auftauchten, die von der Ehemoral, wie si¢ vom
kirchlichen Lehramt bestimmt und bestindig vorgelegt wurde, abwichen® (HV 6).

Das ,subjektive Gewissen® ist, wie die Instruktion erklart (Nr. 28), jedenfalls
bei den Theologen kein geniigendes Kriterium, um sich einer Aufierung des
Lehramts entgegenzustellen. Aber ist dann das ,subjektive Gewissen® eines Tré-
gers der Lebrantoritit von vornherein ein geniigendes Kriterium dafiir, dafl seine
Lehre durch gottlichen Beistand garantiert ist? Geniigt es fiir einen Triger des
Lehramts, um sich auf géttlichen Beistand berufen zu koénnen, den Sachverhalt
mit Sorgfalt untersucht zu haben und nach seinem Gewissen zu handeln?

Ein Verstandnis von Unfehlbarkeit, wonach der géttliche Beistand prinzipiell
verhindert, daf} fiir eine falsche Lehre Unfehlbarkeit beansprucht wird, liefe
wohl auf die unzutreffende Behauptung hinaus, die Triger des Lehramts hitten
nicht die psychologische Freiheit, ihre Lehrautoritit zu miflbrauchen; sie konn-
ten in der Berufung auf ihre Lehrautoritit nicht siindigen. Aber der Beistand des
Heiligen Geistes besteht durchaus nicht darin, dafl Papst oder Konzil grundsitz-
lich an mutwilligen Akten gehindert wiirden.

Die entscheidende theologische Frage lautet: Worin besteht der géttliche Bei-
stand wirklich, und wann kann man sich zu Recht auf ihn berufen? Im Folgen-
den soll — wie ich hoffe, auch im Sinn der Instruktion — versucht werden, zur
Klirung dieser Frage vom Grundverstindnis des christlichen Glaubens her bei-
zutragen.

1. Wann ist kirchliche Lehre unfehlbare Glaubenswahrheit?

Die christliche Botschaft beansprucht, ,, Wort Gottes“ zu sein, das Geschehen
der Selbstmitteilung Gottes in dem mitmenschlichen Wort der Weitergabe des
Glaubens (vgl. 1 Joh 1, 2-3). Gott schenkt uns durch sein Wort, das wir im
Glauben annehmen, Gemeinschaft mit sich. Dagegen ist alles von Gott Verschie-
dene blofle Welt und als solche Gegenstand der Vernunft und nicht des Glau-
bens. Zum Beispiel wird auch das Menschsein Jesu von der Vernunft erkannt
und kann nicht geglaubt werden; nur sein Gottsein ist Gegenstand des Glaubens.
Gegenstand des Glaubens kann allein sein, dafl Gott sich selbst schenkt. Das
Wort Gottes offenbart uns unser Hineingenommensein in die Liebe des Vaters
zum Sohn; darauf lassen sich alle einzelnen Glaubensaussagen zuriickfihren.

i 667



Peter Knauner S]

Bereits das Erste Vatikanum lehrt, dafl es nach der steten Lehre der Kirche

zwei verschiedene Erkenntnisordnungen gebe,

»die sich nicht nur der Erkenntnisfabigkeit nach [principio], sondern auch dem Gegenstand nach
[obiecto] unterscheiden: dem Erkenntnisprinzip nach, weil wir in der einen Erkenntnisordnung mit
der natiirlichen Vernunft, in der anderen aber mit gottlichem Glauben erkennen; dem Gegenstand
nach, weil uns tiber das hinaus, wozu die natiirliche Vernunft gelangen kann, in Gott verborgene Ge-
heimnisse zu glauben vorgelegt werden, die, wiirden sie uns nicht gottlich geoffenbart, nicht zu unse-
rer Kenntnis gelangen kénnten® (DS 3015).

Der Vernunft ist als Gegenstand die geschaffene Wirklichkeit zugeordnet, die
auf ihren Schopfer verweist; Gegenstand des Glaubens dagegen ist die Selbstmit-
teilung Gottes an sein Geschopf. Die christliche Botschaft ist nur dann als Wort
Gottes verstindlich, wenn sie selbst das Geschehen dessen ist, wovon sie redet,
nimlich die Selbstmitteilung Gottes. Kriterium fiir eine Glaubensaussage ist des-
halb, daf sie in sich selbst als das Geschehen der Selbstmitteilung Gottes ver-
standlich ist. Das unterscheidet Glauben von Aberglauben. Aberglauben besteht
darin, Sachverhalte zu ,glauben®, die ithrer Natur nach in Wirklichkeit Gegen-
stand der Vernunft und nicht des Glaubens sind.

Vernunftaussagen sprechen gewohnlich von Sachverhalten auflerhalb ihrer
selbst und konnen deshalb entweder wahr oder falsch oder aber unverstandlich
sein; es gibt also drei Moglichkeiten. ,Der Frankfurter Messeturm ist 256,5 m
hoch.“ Die Wahrheit dieser Aussage 1afit sich auf keine andere Weise feststellen
als durch Nachmessen am Turm selbst; sie ist nicht ,aus sich® wahr, sondern
ihre Wahrheit wird nur durch den Vergleich mit ihrem Gegenstand erwiesen, der
auch abgesehen von der Aussage in natura zuginglich ist. Die Aussage dagegen,
der Messeturm sei nur 150 m hoch, ist falsch und wird durch Nachmessen wi-
derlegt. Und wiirde jemand auf die Frage nach der Hohe des Frankfurter Messe-
turms antworten, seine Hohe sei griin, dann wire die Aussage unverstindlich.

Auf dem Feld des Glaubens und seiner Anwendung auf die Sitten kann jedoch
eine Aussage nur entweder wahr oder aber iberhaupt unverstandlich sein; es ist
jedoch apriori ausgeschlossen, daf} sie falsch ist. Es gibt also hier nur die ersten
zwei Moglichkeiten. Denn Aussagen, die sich wirklich als Glanbensaussagen ver-
stehen lassen, enthalten die Wirklichkeit, von der sie reden, in sich selbst und sind
deshalb immer ,auns sich® wabr. Das Wort Gottes ist selbst das Geschehen des-
sen, wovon es redet, nimlich der liebevollen Selbstmitteilung Gottes. Wird dage-
gen fur eine Aussage, die nicht das Geschehen dessen ist, wovon sie redet, Glau-
ben im Sinn einer der Selbstmitteilung Gottes entsprechenden Hingabe an Gott
beansprucht, dann erweist sich eine solche Aussage als dhnlich unverstandlich
wie der Satz, die Hohe des Frankfurter Messeturms sei griin oder blau. Ein sol-
cher Satz ist nicht falsch, sondern uberhaupt unverstandlich.

Angenommen, am Anfang des Jahrhunderts wire Pius X. auf den Gedanken
gekommen, die Aussage der Pipstlichen Bibelkommission, daff der Hebrierbrief
zu den echten Paulusbriefen gehore (DS 3591), als Glaubenswahrheit zu definie-

668



Das kirchliche Lebramt und der Beistand des Heiligen Geistes

ren. Dann wire dennoch kein Mensch in der Lage gewesen, diese Aussage als
eine Aussage zu verstehen, in der Gott selber sich mitteilt. Dafl der Hebrierbrief
von Paulus stamme, ist zwar verstindlich als eine historische — wenn auch ver-
mutlich unzutreffende — Aussage; aber ein solcher Satz ist nicht verstindlich als
eine angebliche Glaubensaussage. Denn zur Verstehbarkeit einer Glaubensaussa-
ge gehort, dafl in ihr Gott selber sich schenkt.

Es ist nicht moglich, als Glaubensaussagen verstehbare Aussagen, die dennoch
falsch wiren, tberhaupt herzustellen. Das allein ist die Garantie fiir die Unfehl-
barkeit der Kirche in Dingen des Glanbens und seiner Anwendung auf die Sitten.
Nur in einer solchen Sicht wird auch der in der Instruktion (Nr. 4) zitierte Satz
der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanums verstindlich, dafl die Gesamt-
heit der Glaubenden im Glauben nicht irren kann (LG 12, 1). Der Beistand des
Heiligen Geistes besteht darin, dafl die Weitergabe eines als Wort Gottes ver-
stehbaren Wortes in sich selbst die Mitteilung des Heiligen Geistes zst. Daf} fal-
sche Glaubensaussagen nicht herstellbar sind, bedeutet allerdings nicht, daff man
nicht auch das Gegenteil einer Glaubensaussage herstellen kann; nur ist es nicht
moglich, das Gegenteil einer Glaubensaussage (z. B. Jesus sei nicht der Sohn
Gottes) ebenfalls als Glaubensaussage zu verstehen, in der Gott selber sich
schenkt.

Der Beistand des Heiligen Geistes ist also nicht ein gleichsam von aufien hin-
zukommender Einfluff, der die Triger des Lehramts prinzipiell davor bewahrt,
falsche Aussagen als wahr zu behaupten. Er besteht vielmehr darin, daf} als Glau-
bensaussagen verstindliche Aussagen genau deshalb, weil — und nur dann, wenn
— sie tiberhaupt als Glaubensaussagen verstindlich sind, grundsitzlich nicht
falsch sein kénnen. Denn dann enthalten sie das, wovon sie reden, in sich selber
und sind deshalb ,aus sich“ wahr. In diesem Sinn gilt auch, daf} die Unfehlbar-
keit von Aussagen an ihrem Inhalt selbst liegt und nicht an von auflen hinzuge-
fugten Argumenten. Und so besteht auch der ,iibernatiirliche Glaubenssinn®,
der der Gesamtheit der Glaubenden und damit iiberhaupt allen in der Kirche an
Jesus Christus Glaubenden zukommt, darin, im Sinn der Hingabe des Herzens
an Gott keine anderen als die wirklichen Glaubensaussagen glauben zu kénnen.

Eine Glaubenswahrheit kann deshalb iiberhaupt nicht anders als mit dem An-
spruch auf Unfehlbarkeit vertreten werden. Von allen Glaubenswahrheiten gilt:
»Niemand kann sagen: Jesus ist Herr, aufler im Heiligen Geist® (1 Kor 12, 3).

2. Definitive Vernunftwahrheiten

Die Instruktion weist mit Recht darauf hin, daff die Kirche nicht nur eigentli-
che Glaubenswahrheiten unfehlbar lehren kann. Sie kann dariiber hinaus auch
solche Vernunftwahrheiten ,definitiv® lehren, die vom Glauben vorausgesetzt

669



werden. Eine solche Vernunftwahrheit ist zum Beispiel die Aussage, dafl die
Welt aus dem Nichts geschaffen sei; in allem, worin sich die Welt vom Nichts
unterscheidet, ist sie solcher Art, daff sie ohne Gott nicht sein kann. Denn wiren
wir nicht geschaffen, wire jede Rede von Gott und damit auch von Gemein-
schaft mit Gott sinnlos. Dafl wir geschaffen sind, ist aber keine Glaubens-, son-
dern eine Vernunftwahrheit (vgl. Nr. 10 und DS 3004, 3026). Wir sind genau in
dem Mafd geschaffen, in dem wir sind; deshalb muf§ unser Geschaffensein an un-
serem eigenen Sein mit der Vernunft ablesbar sein. Glaubenswahrheit ist nur das
LIn Christus® unseres Geschaffenseins. Im Unterschied zu unserem bloflen Ge-
schaffensein als solchem gilt von der Gnade, dafl sie nicht an etwas Geschaffe-
nem ihr Mafl hat und deshalb auch nicht am Geschaffenen abgelesen werden
kann. Sie muf} einem im Wort der Glaubensverkiindigung gesagt werden und
1afft sich als wahr nur im Glauben erkennen.

Die Vernunftwahrheit unseres Geschaffenseins wird von der Kirche in dem
Sinn garantiert, daf} es niemals einem Menschen gelingen wird, sie zu widerlegen.
Es wird gewihrleistet, dal man keine Auseinandersetzung mit Gegenargumen-
ten zu scheuen braucht; sie werden sich stets als nicht stichhaltig erweisen lassen.

Andere Vernunftwahrheiten, die vom Glauben als unwiderleglich voraus-
gesetzt werden, sind auch die Historizitit Jesu und der Kirche sowie die prinzi-
pielle sittliche Ansprechbarkeit des Menschen. Der Ankniipfungspunkt der
Glaubensbotschaft beim Menschen ist ja die Frage, wie er aus der Macht der
Angst um sich selbst befreit werden kann, die ihn sonst immer wieder daran hin-
dert, menschlich zu sein.

Movralische Einzelnormen scheinen jedoch nicht solcher Art zu sein, daff sich
ihr definitiver Charakter aus der Offenbarung herleiten liefle. Allein fir die
Selbstmitteilung Gottes und ihre Verstehensvoraussetzungen kann man sich im
christlichen Verstindnis auf Offenbarung berufen. Deshalb sind moralische Ein-
zelnormen, selbst wenn sie in der Bibel vorkommen, dennoch nicht als solche
geoffenbart, sondern bleiben fehlbare Vernunftwahrheit. Was wiirde sonst aus
dem Satz folgen: ,Wer die Rute spart, hafit seinen Sohn“ (Spr 13, 24)?

3. Was wird in bezug auf die ,,Sitten® unfehlbar gelehrt?

Wenn in der kirchlichen Lehre Unfehlbarkeit ,in Dingen des Glaubens und
der Sitten*? beansprucht wird, dann sind damit nach der Kirchenkonstitution
des Zweiten Vatikanums wohl nicht neben dem Glauben die Sittennormen ge-
meint, sondern der ,zu glaubende und auf die Sitten anzuwendende Glaube
[fides credenda et moribus applicanda]® (LG 25,1). Die wie der Glaube selbst
unfehlbare Anwendung des Glaubens auf die Sitten bestebt in der Aussage, dafs
»vor Gott gut“ nur solche Werke sein konnen, die aus der Gemeinschaft mit Gott

670



Das kirchliche Lebhramt und der Beistand des Hetligen Geistes

hervorgehen. Darum geht es in dem Zusammenhang von Gottes- und Nichsten-
liebe: Die Liebe zu Gott besteht im Glauben als dem Vertrauen auf seine Liebe
zu uns; aus ihr geht ein Verhalten hervor, das nicht mehr von der Angst um sich
geleitet ist, sondern in der Weise der Nichstenliebe der Wirklichkeit der Schop-
fung gerecht zu werden sucht.

Die blofle sittliche Richtigkeit von Werken, die darin besteht, dafl sie keinen
moralischen Vorwurf begriinden, reicht fur sich allein nicht zu ihrer Gutheit vor
Gott aus. Wenn man zum Beispiel im Selbstbedienungsladen aus Angst, erwischt
zu werden, nicht stiehlt, sondern ehrlich zahlt, verdient man zwar keinen Vor-
wurf; aber damit allein hat man noch nicht ,gut gehandelt und ist vor allem
noch kein guter Mensch.

Moralische Einzelnormen gehdren nicht wie unsere Geschdpflichkeit und
prinzipielle sittliche Ansprechbarkeit oder die historische Existenz Jesu und der
Kirche zu denjenigen Vernunftwahrheiten, die deshalb definitiv gelehrt werden
konnen, weil ohne sie der Glaube keinen Bestand hitte. Es ist keineswegs unver-
einbar mit dem Glauben, sich zuweilen in der Beurteilung der objektiven sittli-
chen Richtigkeit der eigenen Handlungen zu irren. Aber es wire mit dem christ-
lichen Glauben ganzlich unvereinbar, zum Beispiel zu meinen, Jesus habe nie ge-
lebt.

Wer sich fiir den Glauben einsetzt, mufl gegebenenfalls auch eigens fiir die
Vernunft eintreten. Deshalb kommt es der Kirche durchaus zu, auch moralische
Normen zu verkiinden. Auch wenn solche Verkiindigung fehlbar ist und bleibt,
steht zundchst die Vermutung dafir, daf sie zutreffend ist. Das ist mit dem An-
spruch gemeint, es handele sich um ,authentische® (=amtliche) Verkiindigung.
Die Amtlichkeit einer Lebre bedeutet, dafs derjenige, der sie bestreiten will, die
ithn um des Glaubens willen im Gewissen bindende Beweislast zu tragen hat.
Dies ist wohl auch die genaue Bedeutung der Forderung der Instruktion, jeder
Gliubige sei ,aufgrund seines Glaubensgehorsams® zur Grundhaltung der Be-
reitschaft verpflichtet, auch eine blof authentische Lehre loyal anzunehmen (Nr.
29). Nur wenn jemand in einem konkreten Fall eine blof authentische Lehre als
falsch erweisen kann und nicht seinerseits widerlegt wird, ist fiir ihn wie fiir alle
anderen, die davon erfahren, ihr verpflichtender Charakter beendet.

4, Wie werden Sittennormen erkannt?

Die moralische Schlechtigkeit einer Handlung lifit sich letztlich nicht durch
eine Art moralischen Intuitionismus erweisen, auch nicht durch einen solchen
von Trigern des Lehramts. Denn diese verfiigen iiber keine andere Moglichkeit
moralischer Einsicht als andere Menschen. Der allen Glaubenden geschenkte
Beistand des Heiligen Geistes besteht auf diesem Feld nur darin, daff uns der

671



Peter Knaner S|

Glaube aus der Macht der Angst um uns selber befreit, die sonst sogar den Ver-
nunftgebrauch einschrinken kann.

Zur Begriindung der Unverantwortbarkeit einer Handlung scheint es letzten
Endes keinen anderen Weg zu geben als den des ausdriicklichen Nachweises, daf§
die Handlung den Charakter von Raubbau hat. Eine moralisch schlechte Hand-
lung besteht darin, einen Wert nur auf kurze Sicht und auf eine solche Weise zu
verwirklichen, daff derselbe Wert auf die Dauer und im Ganzen gesehen unter-
graben wird.

Das laflt sich mit dem traditionellen Prinzip von der Doppelwirkung erliutern.
Dieses Prinzip antwortet auf die Frage, unter welchen Bedingungen die wissent-
liche oder vermeintliche Zulassung oder Verursachung eines Schadens dennoch
verantwortbar ist. Eine solche Fragestellung setzt die Einsicht voraus, daf§ eine
Handlung iiberhanpt nur dann moralisch schlecht sein kann, wenn man in ibr
wissentlich oder vermeintlich einen Schaden zulifit oder vernrsacht; aber nicht
jede wissentliche oder vermeintliche Zulassung oder Verursachung eines Schadens
macht die Handlung tatsichlich schlecht. Es geht also um die Angabe der genau-
en Grenze zwischen verantwortbaren und nicht verantwortbaren Handlungen;
und darin erweist sich dieses Prinzip als das Grundprinzip der gesamten Moral.

Das Prinzip von der Doppelwirkung besagt: Man darf eine tble Wirkung des
eigenen Handelns nur dann in Kauf nechmen, wenn 1. die Handlung selbst nicht
in sich schlecht ist; 2. die iible Wirkung nicht in sich selbst beabsichtigt ist; 3. die
tible Wirkung nicht der guten Wirkung des Handelns als in sich selbst beabsich-
tigtes Mittel zu ihrer Erreichung vorausgeht; 4. man fir die Zulassung oder Ver-
ursachung der ublen Wirkung einen ,entsprechenden Grund* hat.

Die entscheidende Bedingung des Prinzips ist die vierte. Wenn sie nicht erfiillt
ist, dann ist die Handlung ,in sich® und damit moralisch ,schlecht” und ein fir
allemal unverantwortbar. In diesem Fall verhindert die erste Bedingung des Prin-
zips eine sinnlose Wiederholung der bereits abgeschlossenen Untersuchung. Die
zweite Bedingung besagt, daf eine Handlung auch schon dadurch schlecht wird,
dafl sie iiber ihren eigenen Zweck hinaus auf die Erméglichung einer in sich
schlechten zweiten Handlung hingeordnet wird. Nach der dritten Bedingung
kann auch umgekehrt eine in sich schlechte Handlung nicht dadurch nachtrag-
lich gerechtfertigt werden, daff man sie zur Ermoglichung einer weiteren in sich
untadeligen Handlung benutzt (= Der gute Zweck heiligt nicht das in sich
schlechte Mittel) 1°.

Die entscheidende vierte Bedingung besagt: Eine Handlung, in der man wis-
sentlich oder vermeintlich einen Schaden zulifit oder verursacht, ist nur dann zu
rechtfertigen, wenn durch das Vorhandensein eines ,entsprechenden Grundes®
die Zulassung oder Verursachung des Schadens nicht im moralischen Sinn beab-
sichtigt ist, sondern ,indirekt wird. Anderenfalls ist die Handlung ein fiir alle-
mal ,in sich schlecht®. Hier ist allerdings entscheidend, den Begriff des ,entspre-

672



Doas kirchliche Lebramt und der Beistand des Heiligen Geistes

chenden Grundes® genau zu verstehen; es handelt sich um etwas vollig anderes
als zum Beispiel blof§ einen ,,wichtigen Grund“. Es geht vielmehr um eine innere
»Entsprechung® zwischen der Handlung und ihrem Grund im Gegensatz zu ei-
nem ,inneren Widerspruch®.

Jede Handlung hat ihren Grund in dem in ihr angestrebten Wert oder Nutzen;
aber dieser Grund ist nur dann ein ,entsprechender®, wenn die Handlung nicht
letztlich genau diesem (fiir die Analyse universal zu formulierenden) Wert da-
durch widerspricht, daf} sie ihn auf die Dauer und im Ganzen zerstort oder an-
dere Werte preisgibt, ohne dafl dies zur Erreichung des angestrebten Wertes auf
die Dauer und im Ganzen zwingend notwendig ist. Man darf nicht, um den eige-
nen Wohlstand zu erlangen, im Kontext der Gesamtwirklichkeit Woblstand
iiberhaupt untergraben. Im Deutschen haben wir daftir das anschauliche Wort
»2Raubbau“. Raubbau ist das Gegenteil von ,,Bewahrung der Schépfung®.

Aufgrund mangelnder Analyse wird manchmal der durch die obige Erldute-
rung eigentlich bereits widerlegte Einwand erhoben, das Prinzip von der Dop-
pelwirkung konne gar nicht das Kriterium fiir alle Handlungen sein. Denn es
gebe Handlungen, die schon im voraus zu jeder Anwendung dieses Kriteriums
»in sich schlecht seien. Zu dieser Klasse von Handlungen gehorten zum Beispiel
Liige, kiinstliche Empfiangnisverhiitung, Sterilisation, Masturbation, direkte T6-
tung eines Unschuldigen usw. Jedoch sind auch diese Handlungen in Wirklich-
keit nur dadurch ,in sich schlecht®, daff der in ihnen zugelassene oder verursach-
te Schaden nicht durch einen ,entsprechenden Grund® im oben definierten Sinn
indirekt wird, sondern moralisch beabsichtigt ist.

Wenn Liige, Mord, Diebstahl, Ehemiffbrauch vorliegen, sind sie in der Tat per
definitionem immer ,,in sich schlecht®. Aber: Zwar ist jede Liige eine Falschrede,
doch nicht jede Falschrede ist eine Liige. Jeder Mord ist eine Tétung, doch nicht
jede Totung ist Mord. Jeder Diebstahl ist eine Wegnahme fremden Eigentums,
doch nicht jede Wegnahme fremden Eigentums ist Diebstahl. Jeder Ehemif3-
brauch ist eine Verhinderung einer Empfingnis, doch nicht jede Verhinderung
einer Empfingnis ist Ehemiffbrauch. Der Unterschied liegt im Vorhandensein
oder Nichtvorhandensein eines ,entsprechenden Grundes®, wohlgemerkt in dem
genauen oben erlduterten Sinn. Diese Differenzierung gilt fiir tberhaupt alle
Handlungen (nur unsere Sprache erweist sich hier als noch sehr unentwickelt,
weil sie oft keine zwischen der faktischen Zulassung oder Verursachung eines
Schadens und deren moralischer Bewertung unterscheidende Termini bereit-
stellt).

So 1st zum Beispiel die grundsatzlich in sich schlechte ,Verstimmelung® eines
Menschen niemals zu rechtfertigen; wenn jedoch ein Arzt einem Kranken das
Bein abnimmt, um ihm das Leben zu retten, dann handelt es sich von vornberein
nicht um eine ,Verstimmelung® im moralischen Sinn des Wortes, sondern um
einen ,heilenden Eingriff. Dafl anderenfalls eine Verstimmelung vorliegt, weif3

673



Peter Knaner SJ

man wie bei allen anderen in sich schlechten Handlungen nur daher, daff der
Grund fir die Handlung kein ,entsprechender® im oben erliuterten Sinn ist.

Die einzige Weise, wie man die Unverantwortbarkeit einer Handlung vor der
Vernunft begriinden kann, besteht also letztlich darin, ihren Charakter als Raub-
bau aufzuweisen. Dafiir verfiigt aber auch das kirchliche Lehramt iiber kein ho-
heres Licht als alle Glaubenden. Der Glaube wirkt sich fiir die Erkenntnis mora-
lischer Normen nicht dadurch aus, dafl er Argumente ersetzt!!, sondern daf er
den Menschen aus der Macht der Angst um sich befreit, die ihn sonst auch in sei-
nem Vernunftgebrauch beeintrichtigen kann.

Als Fazit: Moralische Normen konnen gewiff vom Lehramt der Kirche au-
thentisch, also amtlich gelehrt werden; innerhalb der Kirche wird damit dem, der
sie bestreitet, die ihn um des Glaubens willen im Gewissen bindende Beweislast
aufgebiirdet. Es scheint jedoch in keinem Fall legitim méglich, fiir moralische
Einzelnormen die Unfehlbarkeit des Glauben zu beanspruchen oder sie mit der
Begriindung definitiv zu lehren, daf} ohne sie der Glaube keinen Bestand hat.

ANMERKUNGEN

! In einem ,Supplemento A“ der gleichen Ausgabe von ,L’Osservatore Romano® findet sich der italienische Text.
In deutscher Ubersetzung erschien der Text in der Beilage XXV ,Dokumente® der deutschen Aussage von ,,L’Os-
servatore Romano® vom 29. Juni, ferner in den vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz herausgegebenen
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles Nr. 98 und im Augustheft der Herderkorrespondenz 44 (1990) 365 bis
373. Die deutsche Ubersetzung ist an vielen Stellen ungenau. In den folgenden Zitaten aus der offiziellen Uberset-
zung wird, wo nétig, in eckigen Klammern eine wértliche Wiedergabe geboten.

? Allerdings scheint sich der Begriff ,,ordentliches Lehramt* bei Pius IX. (DS 2879) urspriinglich auf die Verkiindi-
gung der iiber die Welt zerstreuten Kirche, also auf die Verkiindigung der Bischéfe fiir ihre jeweilige Didzese zu
beziehen. Dann wiirde der Papst das ,ordentliche Lehramt* ausiiben, wenn er nur als Bischof von Rom handelt.
Wo aber er selbst oder andere in seinem Auftrag fiir die Gesamtkirche titig werden, handelte es sich eher bereits um
die Wahrnehmung des ,auflerordentlichen Lehramts*.

> »lpse singulari modo eos charismate infallibilitatis ditavit, in iis rebus, quae ad fidem et ad mores pertinent.

* Bereits im gemeinsamen Kanzelwort der deutschen Bischéfe ,Zum Entzug der kirchlichen Lehrbefugnis Prof.
Dr. Hans Kiings® vom 7. Januar 1980 hatte es dhnlich in Nr. 1 geheiflen: , Wenn der Papst als oberster Lehrer oder
ein allgemeines Konzil in Einmiitigkeit mit dem Papst etwas als von Gott geoffenbart feststellen und zu glauben
vorlegen, dann bewahrt sie der Beistand des Heiligen Geistes vor einem Irrtum (vgl. GL [gemeint: LG] 25).“ Ich
hatte damals an Kardinal Joseph Hoffner als den Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz geschrieben (14, 1.
1980), dafl diese Formulierung keine korrekte Wiedergabe des katholischen Dogmas sei, weil vor ,etwas® die Ein-
schrinkung ,in Sachen des Glaubens und der Siuen® fehle. Ohne die Einschrinkung wiirde der Satz ein aus den
Quellen nicht legitimiertes extrinsezistisches Verstindnis von ,Beistand des Heiligen Geistes* insinuieren, als be-
stiinde er darin, da Papst und Konzil grundsitzlich an mutwilligen Akten gehindert wiirden. Aber so wenig mit
solchen Fillen zu rechnen sei, seien sie doch nicht garantiert ausgeschlossen. Auf diesen Brief hat mir Kardinal
Héffner mit Schreiben vom 10. 3. 1980 (V 1127/80) geantwortet: ,Ich simme Threr Meinung zu, daf die entschei-
dende Einschrinkung ,in Sachen des Glaubens und der Sitten® in der Nr. 1 des Kanzelwortes der deutschen Bisché-
fe vom 7. Januar 1980 hitte hinzugefiigt werden miissen, wenn sich dies auch aus dem Verweistext — Lg 25 — ergibt.
Allerdings habe ich aus manchen Gesprachen und vielen Zuschriften den Eindruck, daff der Text in Nr. 1 des Kan-
zelwortes durchaus richtig und im vollen Sinne einschlieflich des ,in Sachen des Glaubens und der Sitten® verstan-
den worden ist. Dennoch wire es besser und richtiger gewesen, die wesentliche Einschrinkung ,in Sachen des Glau-

674



Das kirchliche Lebramt und der Beistand des Heiligen Geistes

bens und der Sitten® in den Text aufzunehmen. Gern werde ich dafiir Sorge tragen, dafl dies bei etwaigen weiteren
Verlautbarungen auch tatsichlich geschieht. Fiir Ihre Aufmerksamkeit und Mitsorge danke ich Thnen.

5 Vegl. die detaillierte Bestandsaufnahme von J. Schuster, Ethos und kirchliches Lehramt. Die Kompetenz des Lehr-
amtes in Fragen der natiirlichen Sittlichkeit (Frankfurt 1984).

¢ Vgl. z. B. die weltweit von katholischen Theologieprofessoren unterzeichnete Erklarung ,Fir die Freiheit der
Theologen und der Theologie® aus dem Jahr 1968 (Text in: La Documentation Catholique 66, 1969, 119-121), zu
deren 38 Erstunterzeichnern Walter Kasper, Karl Lehmann und Joseph Ratzinger gehorten.

7 Es sei hier allerdings die Lektire des aus Liebe zur Kirche geschriebenen kritischen Buchs von B. Héring, Meine
Erfahrungen mit der Kirche (Freiburg 1989), empfohlen.

§ Ansprache an das Kardinalskollegium vom 29. 6. 1964: ,Esse devono percio ritenersi valide, almeno finché non
Ci sentiamo in coscienza obbligati a modificarle® (AAS 56, 1964, 5881.).

9 In den Texten des Konzils von Trient (DS 1507, vgl. auch DS 1501) beziehen sich nach Ausweis der Konzilsakten
die ,mores® in dem Ausdruck ,in rebus fidei et morum, ad aedificationem doctrinae christianae pertinentium [in
Dingen des Glaubens und der zum Aufbau der christlichen Lehre gehorenden Sitten]® (DS 1507) auf diejenigen
Handlungsweisen, die wie die Kindertaufe oder die Kniebeuge vor dem Allerheiligsten Glaubenswahrheiten aus-
driicken (CT 5; 14,29-18,3). Im Ersten Vatikanum hatte Gasser in seiner Relatio den Begriff ,res fidei et morum*®
nur als allgemein bekannt vorausgesetzt, ohne iiberhaupt noch tber seine genaue Bedeutung zu reflekeieren (Mansi
52; Sp. 1224A). Vgl. auch ]. Beumer, Res fidei et morum. Die Entwicklung eines theologischen Begriffs in den De-
kreten der drei letzten Okumenischen Konzilien, in: AHC 2 (1970) 112-134.

10 Vgl. ausfithrlicher P. Knauer, Fundamentalethik: Teleologische als deontologische Normenbegriindung, in:
ThPh 55 (1980) 321-360; A Good End Does Not Justify an Evil Means — Even in a Teleological Ethics, in: Persona-
list Morals, hrsg. v. J. A. Selling (Leuven 1988) 71-85.

! Deshalb war es nicht iiberzeugend, wenn Paul VL. sich in der Enzyklika ,Humanae vitae“ an die Priester mit den
Worten wandte: , Wie ihr wohl wifit, verpflichtet euch dieser Gehorsam nicht so sehr wegen der beigebrachten Be-
weisgriinde, als wegen des Lichtes des Heiligen Geistes, mit dem besonders die Hirten der Kirche bei der Darle-
gung der Wahrheit ausgestattet sind“ (HV 28).

675



