Karl-Josef Kuschel
Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

Zur Bedeutung einer neuen Ubersetzung des Neuen Testaments

Eine Neuiibersetzung des Neuen Testaments? Kann das noch ein Ereignis sein,
nachdem die , Einheitsiibersetzung“ gerade zehn Jahre alt ist? Ist in Sachen neuer
Bibeliibersetzungen nicht langsam das Maf} voll? Wozu zur Fiille noch die Uber-
fiille hinzuftgen?

Gewif: Ein Ereignis mag das Erscheinen des Neuen Testaments von Fridolin
Stier fiir Bibelexperten sein, welche die Originalitit dieser Ubersetzung im Ver-
gleich zu anderen dstimieren kdnnen. Aber braucht es dafiir diese Ausgabe,
nachdem der Ubersetzer Stier eine Markus-, Hiob- und Psalmeniibersetzung be-
reits vorgelegt hatte?

Gewif: Ein Ereignis mag das Erscheinen des Neuen Testaments von Fridolin
Stier fiir Bibelleser sein, die sich an der hohen Variabilitit und Originalitit der
Sprache, dem Gefithl des Ubersetzers fiir Form und Rhythmus biblischer Prosa
und Verse erfreuen kénnen. Aber wer iibersicht noch die Fiille der Ubersetzun-
gen, wer zihlt die Ausgaben, die in ihrer Uniibersichtlichkeit mehr verwirren als
kliren?

Gewif}: Ein Ereignis mag dieses Neue Testament fiir die treuen Anhinger die-
ses bedeutenden Theologen und Philologen sein, fiir die Stier-Gemeinde also.
Endlich liegt ein Buch vollstindig vor, auf das man so lange hatte warten miis-
sen, endlich kann man den Meister in seiner vollen Kunst bewundern, nachdem
er mit der Ubersetzung des Markusevangeliums bereits 1965 eine Kostprobe ab-
geliefert hatte. Aber lohnt sich fiir diesen eingeschrinkten Kreis ein solcher Auf-
wand?

Doch dann beginnt man zu blittern und bleibt hingen. Mt 5: ,Ihr seid das
Salz der Erde. Wenn aber das Salz seinen Witz verliert, womit soll gesalzen wer-
den.” Das Wort ,, Witz* allein geniigt, damit man aufmerksam wird. Oder Mt 25:
»Dann ist es mit dem Kénigtum der Himmel wie mit zehn Jungfrauen. Fiinf von
ihnen waren dem Aberwitz verfallen und fiinf waren verstindig. So hatten denn
die Aberwitzigen nur Lampen und kein Ol mitgenommen.“ Nein, dieser Uber-
setzer 1aft einen so rasch nicht los, wenn er sich einmal eingehakt hat. Man fin-
det Gerechtheit statt Gerechtigkeit, Abstandsbrief statt Scheidebrief, Odnis statt
Wiiste. Man findet Worte wie Hiillrede, Abergeister, Trugpropheten, Abermes-
siasse. Man findet Blender statt Heuchler, und die Episkopen sind keine Bischéfe

687



Karl-Josef Kuschel

oder gar Vorsteher, sondern Manner mit Ubersichtsamt, die Diakone solche mit
Dienstamt.

Anders gesagt: Wer nur sicht, daf§ hier mit einer zusitzlichen Ubersetzung der
Fiille die Uberfiille hinzugefiigt wird, hat nicht verstanden, worum es Fridolin
Stier und seinen Herausgebern geht. Zum erregenden Ereignis wird das Erschei-
nen dieses Buchs freilich nur dann, wenn man ein Doppeltes beachtet: Erstens:
Was ist das fiir ein Mann, der hier als Ubersetzer auftritt? Aus welcher Welt
kommt er? Wie hat er Welt erfahren? Und: Welchen Ort hat er der Schrift in
dieser Welt gegeben? Welchen Stellenwert hat das Arbeiten am Text der Schrift
fiir sein Selbst- und Weltverstindnis als Theologe und Zeitgenosse? Und zwei-
tens: Was ist das fiir eine Ubersetzung, die uns hier vorgelegt wurde? Welchen
Bezug hat sie zu dieser Welt? Welcher Zusammenhang besteht also zwischen der
Welterfahrung dieses Theologen und der Spracharbeit des Philologen Fridolin
Suer?

Beide Fragen werden uns im folgenden beschiftigen. Ohne Einbezichung der
Welt des Fridolin Stier kein Verstehen dieser Ubersetzung; und ohne ein Verste-
hen dieser Ubersetzung kein Begreifen der Welt dieses Theologen. Diese Welt
hat er bekanntlich in eindringlicher Weise selber beschrieben, und zwar in seinen
beiden Aufzeichnungsbinden ,Vielleicht ist irgendwo Tag® (1981) und ,An der
Wurzel der Berge® (1984)".

Die Welt des Fridolin Stier

6. Marz 1958: Ein Mann kommt von Wien, wo er die letzten Monate ver-
bracht hat, nach Ziirich, 13 blaue Schulhefte im Koffer, worin er seine Aufzeich-
nungen der letzten Zeit eingetragen hatte. Einem Freund sagt er bei der Ankunft
in Ziirich, lichelnd, aber sichtlich erschépft: ,Ich habe die ,Handarbeit® beendet
und ein paar Schulhefte in Wien bekritzelt. Sie enthalten etwas ganz anderes, als
man von mir erwartet. Ich habe kein Geschichtsbild geschrieben. Heute kann
man sich nur noch aphoristisch ausdriicken und auf Bruchstiicke hinweisen.“
Die Rede ist von Reinhold Schneider, der diese seine Notizen unter dem Titel
»Winter in Wien“ noch im selben Monat dem Druck iibergeben konnte, bevor er
vier Wochen spiter, am 6. April 1958, in Freiburg starb.

Wenn es einen Autor gibt, welcher der standige, manchmal offene, manchmal
geheime Gesprichspartner der Theologen Fridolin Stier in dessen eigenen Auf-
zeichnungen gewesen ist, dann dieser Freiburger Schriftsteller. Schon die literari-
sche Form, die der Theologe wiahlt, um Welt wahrzunehmen, lifit Erinnerungen
an die Notizbiicher des Reinhold Schneider aufkommen. 1. Dezember 1971, Fri-
dolin Stier in Berlin: ,Was ich da schreibe, frage ich mich, kein Tagebuch, kein
journal métaphysique’, ein Fahrten- oder Logbuch eher, ich bin nimlich nir-

688



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

gendwo zuhause, ich bin unterwegs, exodus ex terra Aegypti, migratio in deser-
tis... Ich habe mein Agypten fiir immer verlassen, das ,Haus voll Glorie® habe
ich verlassen, mein Platz ist leer, aus den Fleischtopfen der \Wahrheiten® esse ich
nicht mehr, seit ich ahne, wie die Wahrheit schmecken miifite — nach ,Manna“?
nach ,Wachteln‘? — und wie sie erscheinen miiffite — hervorlautend aus dem lo-
henden Busch des Alls, aufstrahlend als die Sonne des Sinnes in der kosmischen
und geschichtlichen Nacht der Absurditat® (I, 135).

»Heute kann man sich nur noch aphoristisch ausdriicken und auf Bruchstiicke
hinweisen“: Mit diesem Satz des theologischen Schriftstellers Schneider hat auch
der schriftstellernde Theologe Fridolin Stier auf seine Weise Ernst gemacht. Wie
bei Reinhold Schneider wird auch in den Aufzeichnungen des Theologen die
Welt als Collage erlebt, als Montage disparater Wirklichkeitsstiicke: Da sind
Tierbeobachtungen ebenso vertreten wie Meditationen tber die kosmischen
Riume; da sind seine Leser Zeuge von Spaziergingen durch die Natur ebenso
wie von Flanierungen durch die Welt der klassischen Literatur. Da formen sich
Reflexionen zu Gedichten, da bilden sich Ansatze von Erzahlungen, da werden
Fragmente von Triumen festgehalten, auf politische Nachrichten reagiert, da
werden Sprachiibungen veranstaltet, Wortaufschiittungen inszeniert, da wird
Privates (die Krankheit, der Tod) zu Offentlichem und Offentliches (Politik,
Kirche) zu Privatem.

Und immer wieder werden die Geisterdialoge mit den groflen Dichtern und
Denkern gesucht. Immer wieder wird die grofle Tradition beschworen, in die
dieser Theologe sich hineingestellt sieht und bei der der Tiibinger Stadtfriedhof
zum Ort einer Gegenheimat wird, einer alternativen Gemeinde fiir den Heimat-
losen: ,Auf demselben Friedhof... ,ruhen® Holderlin, Uhland, Isolde Kurz, K.
Adam, Th. Steinbiuichel, E. Spranger ... Haben die Heimat gesucht, ein Weilchen
gelebt, gelitten, geliebt und geleuchtet — wozu? Nur um in die ewige Nacht des
Nichts zu sinken, in der Erde zu verkriimeln, noch ein Weilchen in Erinnerung
nachzuschimmern, bis auch diese erléschen?* (I, 134£.)

Und immer wieder wird im Spiegel der Literatur das Gegenbild gegen eine
Theologie entworfen, die auf das Niveau von Traktatchen heruntergekommen,
immer wieder wird eine Theologie unnachsichtig kritisiert, die dem Wort-
schwall, den Leerformeln, den Sprachsklerosen verfallen ist: ,,Nach der Lektiire
theologischer Traktate: Tortur! Schwilstig diese Sprache, auch wirklich an Ge-
schwiilsten leidend, briuchte sie das Skalpell des Sprachchirurgen oder eine
Strahlenkur, wenigstens entfettende oder entwissernde Pillen ... Theologen
miufiten schreiben wie Flaubert, der ganze Tage verbrauchte, um das einzig tref-
fende Wort zu finden. Als Guy de Maupassant ihm seine ersten Novellen vorleg-
te, bekam er sie wimmelnd von roten Strichen und Durchstreichungen zuriick®
(L 194.)-

Fridolin Stier also — ein Theologe, der Mafl bei den grofien Literaten genom-

689



Karl-Josef Kuschel

men hat und sich von daher auch nicht scheute, kulturkritische Anmerkungen
zum Zustand gegenwartiger deutschsprachiger Literatur zu machen. 3. Mai 1974:
»F. Kafka, S. Beckett: Sprache, die das Sprachlose und das Verstummen in Ur-
landschaften der menschlichen Existenz zur Sprache bringt ... Schade, den bun-
desdeutschen Literaturerzeugern, aus ihren derzeit meistbeachteten Erzeugnissen
zu schlieffen, fillt zum Menschen nichts anderes ein als sie selbst und ihresglei-
chen, sie plantschen brav in seichten Gewissern bourgeoiser und antibourgeoiser
Gesellschaftsproblematik herum, haschen nach den kleinen Fischen, die da her-
umtummeln, ohne je den grofien Hai zu sichten, mit anderen Worten: sie schil-
dern Menschen, ihre Charaktere, ihr Treiben, ihre Triebe, den Menschen aber in
seiner kosmischen und geschichtlichen Situation, die Urmisere, sehen sie nicht.
Bei uns gibt es keinen L. Bloy, keinen Bernanos, keinen Mauriac, keinen J.
Green, keinen S. Beckett und Kafka steht allein auf weiter Flur® (I, 178£.).

Und warum das alles? Warum diese dsthetische Vorschule der Literatur fiir die
Theologie? Weil dieser Theologe offensichtlich auf seine Weise gemerkt hatte,
was der Lyriker Gunter Eich in seiner Biichnerpreisrede einmal auf die Formel
brachte: ,Von Gott kann man nicht reden, wenn man nicht weify, was Sprache
ist. Tut man es dennoch, so zerstért man seinen Namen und erniedrigt ihn zur
Propagandaformel.“ Merkwiirdige Verwandtschaft zwischen dem Sprachkiinst-
ler Stier und dem Wortkiinstler Eich. 30. November 1975: , Giinter Eich: Spra-
che — das ist Ubersetzen aus einer Sprache, die sich rings um uns befindet und
zugleich nicht vorhanden ist — heifit Ubersetzen, ohne den Urtext zu kennen®
(1L, 96).

Es ist diese sprachkritische Tradition, in die sich Fridolin Stier bewuf3t stellt.
Was er als Philologe gelernt, von Heidegger her durchdacht und als Theologe
standig praktiziert hatte, bringt er in einem Gedicht auf wenige, aber luzide Zei-
len (I, 56):

,»Welt ist im Haus der Sprache — die Sprache des Schweigens zerschliige
in der Sprache des Menschen ,die Sprache der Welt',
sich sprechende Welt das donnernde Schweigen,
die Welt ist sie nicht. die Sprache des Gottes,
zerschliige das Sprachhaus,
Wenn aber der Abgrund aufbriche, erschliige den Sprecher,
wenn das Schweigen spriche, den es behaust,
sein Verschwiegenes brachte, es sei denn, dafd
das Sprachlose brichte zur Sprache — Gnade geschihe.®

Keine Rede von Gott also ohne Sprachkritik, ohne Bewuftsein von der ent-
stellenden und offenbarenden Kraft der Sprache, der Dialektik von Reden und
Schweigen, von Sprache und Sprachlosigkeit, von Sprachohnmacht und Sprach-
michtigkeit. Sprachkritik ist Theologiekritik fiir diesen Autor, dessen Spezifikum
gerade darin besteht, daf} er das Selbstverstindliche in dieser Welt immer wieder
neu befragt, von immer neuen Fragen her konterkariert. Was ihn in seinem theo-

690



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

logischen Denkstil auszeichnet, ist diese Grundhaltung des Staunens tber das
bisher so unkritisch Bejahte, das sich Nichtabfinden mit den festgestanzten For-
meln, das Mifitrauen gegeniiber der Selbstverliebtheit in die einmal gewonnene
Plausibilitit. Selbst das fiir ihn als Theologen Vertrauteste wird ihm im Verlauf
der Aufzeichnungen fremd; seine Prosa ist eine Prosa der Selbstunterbrechungen
und des mitkomponierten Zdgerns: , Theologie sei ,Sprechen von Gott* , notiert
er sich, ,was heiflt ,Sprechen won? Sprechen wir ,von‘ etwas — von der Schall-
platte, die wir eben gehért, von der Hochzeit in Nachbars Haus, an der wir teil-
genommen haben, von den nichsten Bundestagswahlen, an denen wir teilneh-
men werden, wir sprechen von der Liebe, wir sprechen vom Tod — immer ist
dieses Etwas den Sprechenden gegeben, etwas Vorhandenes, Geschehenes, Gese-
henes, Erlebtes, ein wirkliches Immer. Aber: wovon sprechen wir, wenn wir sa-
gen, wir sprechen von Gott?“ (I, 25)

Riickziige aus einer Theologia triumphalis, einer alles verarbeitenden, alles
vermessenden, alles besprechenden Theologie — das ist das Verfahren der Stier-
schen Selbstbefragungen. Abschied von einer Theologie der Landvermesserei —
das ist der untergriindige Cantus firmus all dieser Aufzeichnungen, Notizen und
Reflexionen. Abschied von einer vollmundigen, selbstgewissen und unangefoch-
tenen Zurschaustellung des Glaubens: Dafiir kimpft dieser Theologe Seite fiir
Seite. Und statt dessen: die Selbstzuriicknahme der Theologie in die Frage, die
Selbstbescheidung mit der demiitigen Haltung desjenigen, der seinen Gott nicht
hat, sondern zu ihm auf dem Weg ist. Statt dessen also eine ,, Theologie im Vor-
hof (I, 347), wie Stier sie selber nennt. Wie nahe sind sich Reinhold Schneider
und Fridolin Stier gerade bei Sitzen wie den folgenden: ,Was ich zu ,ldstern’
scheine, ist nicht ,Gott“, sagt Stier, ,nicht des Cusanus coincidentia opposito-
rum, nicht M. Heideggers ,gottlicher Gott, es ist das Bild eines eingebildeten
Gottes, und d. h., da ich mich als relativen Atheisten erklire, aber auch: ich be-
kenne mich zu einer radikalen theologia negativa, die leicht zu ,denken, aber
schwer zu leben ist. Denn sie bedeutet, daff mir das ,Angesicht des Gottes
schwindet, sich nichtet, und dem Abgrund weicht, der Finsternis, wo ich mich
dem All verfallen erfahre, Kosmos und Bios mich todlich anschweigen, die
dunklen Wasser mich tiberfluten® (I, 2471.).

Wahrhaftig, dieser Theologe hatte gemerkt, dafl eine Theologie heute, welche
die Schopfung und den Kosmos entweder anthropozentrisch reduziert, heilsge-
schichtlich verzweckt oder individualistisch ausblendet, gerade das verfehlt, was
sie zu bedenken sucht: Gottes Beziehung zur Welt. Die ,,Welt“ aber ist fiir die-
sen oberschwibischen Bauern-Lehrer-Sohn (1902 in Karsee bei Wangen gebo-
ren) immer mehr als die dem Menschen verfiigbare Natur. Welt ist fiir Stier mehr
als Um-Welt, sondern das Ensemble alles Lebenden, das die Tiere und den Men-
schen gleichermaflen umfafit wie die Pflanzen und das Stoffliche. Welt ist fiir
Stier eine kosmische Realitit. Der Mensch steht der Natur nicht gegeniiber, son-

691



Karl-Josef Kuschel

dern ist Teil von ihr. Frither als andere hat er das erkannt: dafl Theologie heute
wieder umfassende Schopfungstheologie sein mufl. Deshalb hat dieser Theologe
keine Hemmungen, iiber die niedrigsten Lebewesen genauso zu reflektieren wie
tber die hochsten, einer Katze oder einem Hund genausoviel Aufmerksamkeit
zu schenken wie den grofien Fragen menschlicher Geschichte, tber eine Pflanze
genauso sensibel, zartfithlend und verstindig zu reden wie tiber Fragen grofler
Philosophie.

Nein, hier tritt einer der Welt nicht im Zugriff gegeniiber, hier macht sich ei-
ner die Welt nicht als Material fungibel, unterwirft sie nicht seinem Herrschafts-
wissen, sondern — in diesem Punkt mehr Hermann Hesse als Reinhold Schneider
folgend — hier versucht jemand Naturwelt zu beschreiben und in ihrer Autono-
mie, Schonheit und Leidensfihigkeit gelten zu lassen. Seltsam: Wenn er Tiere be-
schreibt, Haustiere zumal, dann wihlt er nicht selten die Perspektive des Todes,
den Blickwinkel des Sterbens, um auch dieser Kreatur ihre eigene Wiirde, ihr ei-
genes Recht, ihre eigene Individualitit zu geben. Wenn er eine Katze beschreibt
oder einen Hund, dann geraten seine Aufzeichnungen nicht zu einer melancholi-
schen oder sentimentalen Tierverkitschung, sondern zur Meditation iiber ,die
Miseria conditionis creaturae®, das Leiden der unschuldigen Kreatur: ,Das Ge-
hen wurde ihr schwer, die Hinterbeine trugen sie nicht mehr, sie schleppte sich
nur noch — das sehen zu miissen!“ Das ist nicht von einem Menschen gesagt,
sondern von einer Katze. Und iiber einen Hund kann er schreiben: ,,Warum ich
plotzlich an Hannibal denke, den Bernhardiner, unseren Hofhund daheim, der
sich vor Freude nicht zu fassen wuflte, wenn er meinen Vater iiber den Sandbiihl
von der Schule kommen sah. Als es mit Hannibal zum Sterben kam, verschwand
er. Erst nach einigen Tagen fand ich ihn, abseits, in Stille gestorben, im Dickicht
unter jungen Fichten ... Was treibt Tiere — man weifl es auch von Elefanten —,
wenn sie, den Tod in sich fiihlend, ihr Revier, ihre Herde verlassen, um einsam
zu sterben? (I, 187)

Deshalb, weil seine Wahrnehmung der Wiirde alles Lebendigen gilt, hat dieser
Theologe auch keine Hemmungen, im Stil eines Liebesgedichts iiber eine Pflanze
zu schreiben, im Stil eines personlichen Briefs eine Landschaft zu adressieren, in
der Weise der Innenbeschreibung Riume auszuleuchten, in denen er sich wohl
tihle. Liebesgedicht an eine Rose, 26. Oktober 1972. (I, 222):

»lch streifte sie, Da sah ich sie:

als ich voriiberging, die Rose.

mit leichtem Blick, Sah sie an,

nur so. sah sie — SAH:

Auf einmal, Es war nicht mehr

Schritte weiter, die Rose,

rief’s, thr Anblick war’s, nicht mehr —
rief mich zuriick — es war, es war ihr Blick.®

692



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

Wer so wie Stier zu Perspektivenwechseln fahig war, zum Austausch von Sub-
jekt und Objekt (der Blick der Rose!), wer wie Stier ernst machte mit dem von
Albert Schweitzer verfochtenen ethischen Ursatz von der ,,Ehrfurcht vor allem
Leben®, wer wie Stier Gott im Sinnlich-Konkreten erfahren, Gott buchstablich
Lkosten wollte (I, 370), den konnte es keine Ruhe lassen, bis er an den Grund
der Griinde selber vorgestofien war, bis er die Bausteine der Materie selber kann-
te, bis er die Urformeln und Formwurzeln alles Lebendigen selber aufgedeckt
hatte. Wer so wie Stier eine Theologie der Natur betrieb — umfassend, kosmisch
verstanden und anthropokritisch zugespitzt —, der konnte nicht zufrieden sein,

bis er nicht seine eigene Genesis geschrieben hatte. 16. November 1971:

»Vor Milliarden Jahren,

als es mangels Sonne und Erde

noch keine Jahre gab,

zur Zeit, als noch keine Zeit war,

da geschah es eines Tages,

als es weder Tag noch Nacht gab,

da habe es plotzlich einen Knall gegeben — den Urknall.

Wenn nun das Nichts nicht knallen kann, muf} das Knallende wohl ein Es, ein irgendwie Etwas, ein
Seiendes, auf griechisch ein On gewesen sein, das auf einmal, wenn nicht schon von uran da war: das

Ur-ON...

Im Anfang war das Ur-On,

und das All war im Ur-On,

und aus dem Ur-On ist alles geworden® (I, 120).

Wir sind hier am entscheidenden Punkt des Denkens von Fridolin Stier. Denn
die Frage dringt sich ja nun auf: Bei allen atomisierten Reflexionen, bei allen Er-
fahrungen der Welt als Collage, als Montage verschiedenster Wirklichkeitsstiik-
ke, bei all den so unterschiedlichen, Geschichte und Geschick, Leiden und Gro-
e des Menschen bedenkenden Meditationen: Was halt diese Welt zusammen?
Was macht es, dafl die Welt des Fridolin Stier nicht einfach in Bruchstiicke sich
aufldst, nicht einfach in Fragmente sich verliert, nicht von der Zentrifugalkraft
dieses Kosmos auseinandergerissen wird? Es scheint — wenn ich richtig sehe —
zwei Grunduberzeugungen dieses Theologen zu geben, die so etwas wie die ei-
serne Ration seines Glaubens darstellen, die trotz aller Fragen, Anfechtungen
und Zweifel, trotz aller Briiche, Krisen und Widerspriiche von Anfang bis Ende
eerhalten bleiben. Sehe ich richtig, so ist dies sein Gottvertrauen auf der einen Sei-
te, das auch ein Seins- und Schopfungsvertrauen einschliefft, auf der anderen Sei-
te aber seine Beziehung zu dem Mann aus Nazaret.

Trotz aller Briiche, Anfechtungen und Zweifel ein Seins- und Schopfungsver-
trauen: Es gibt keine anrithrendere Anekdote in Stiers Aufzeichnungen dafir als
die folgende: ,,Der Bauer (Ambros Diem) auf dem Sterbebett: Weifit du, wenn
ich daran denke, Sommerfriihe, Sense auf dem Buckel, Mostkrug in der Hand,
hinaus, Sonne, glitzernder Tau im Gras, singende Vogel, Himmel und Wald...
— ,do hitt’ i denn oft grad juchza kenna! Und: ,do hon e gmerkt, dafl do no eb-

693



Karl-Josef Kuschel

bes ischt.”“ Und Stier fihrt fort: ,In Gegenwart des Todes gedachte er dieser
Seinserfahrung, dieses nur mehr des Jauchzens, nicht mehr des Wortes, der Spra-
che machtigen Gliickes, oder wie das immer zu nennen sei, was ihm da wider-
fuhr* (I, 731.).

Nirgendwo ist Stier mehr prisent als in diesem winzigen Fragment, ist doch
im Bauer Ambros Diem die ganze Vergangenheit des Fridolin Stier mitportri-
tiert, seine Heimat, seine Liecbe zu den Tieren und zu den Landschaften. Im Dia-
lektzitat (so selten bei Stier) wird ein Stiick heimatlicher Wirme gerettet, ein
Stiick Geborgenheit, Verwachsenheit mit der Erde und der Landschaft. Hier hat
Stier — versteckt hinter dem Bauern aus dem Oberschwibischen — das Geheimnis
seines Glaubens mit ausgeplaudert: ein Seinsvertrauen, trotz aller Krisenerfah-
rungen, eine Schopfungsverliebtheit, trotz aller Katastrophen, eine Erfahrung
des ,Mehr* trotz und in aller Negativitit.

Nein, Fridolin Stier war letztlich nicht bereit, den Kosmos und die Geschichte
vollends der Absurditat auszuliefern, die Erfahrung der echolosen Riume mit
der metaphysischen Echolosigkeit schlechthin gleichzusetzen, mit der Erfahrung
der Abgrindigkeit der Welt den abgriindigen Gott zu postulieren und mit dem
Gefiihl der Unheimlichkeit der Welt Gott und diese Unheimlichkeit zusammen-
zuaddieren. Warum nicht? Weil es auch Gegenerfahrungen im Denken dieses
Theologen gab, wie sie fiir ihn zum Beispiel in der Schrift aufbewahrt waren. Da
ist diese nie verstummende Hiob-Frage nach dem Warum, dem Warum des
menschlichen Schicksals in dieser Welt. Und diese Frage setzte fiir Stier voraus,
dafl der Mensch einen Adressaten dieser Frage braucht. Hiobs Frage — so meinte
Stier — setze ,das dialogische Weltverstindnis voraus“: ,Das Warum ist dem
Atheisten keine Frage, aber das Ob (ob nicht doch wer?) — dieses von allen Sei-
ten herandringende, aus allen Tiefen des Seienden herausfragende Ob pocht un-
tiberhdrbar an das verdunkelte Fenster der monistisch geschlossenen Weltschau.
Jhr aber, ihr. .. Habe ich recht, wenn ich meine, der Atheismus, der das
Ob . . . nicht hort, leide an einer — vielleicht schuldhaften — Schwerhorigkeit, ei-
ner Gehorstarre, in deren Folge thm auch das Schreien der Steine nicht in die
Ohren ginge?“ (I, 310)

Die Hiobfrage einerseits, die das Gegeniiber in ihrer Frage schon fordert, und
der Nazarener andererseits: Wenn es eine Grundspur gibt, die alle Aufzeichnun-
gen durchzieht, dann ist es die Frage nach der Bedeutung dieses Nazareners. In
der Tat: Nirgendwo wird Fridolin Stier in seinen Aufzeichnungen leidenschaftli-
cher als dort, wo er Anndherungen an den Mann aus Nazaret versucht; nirgend-
wo wird er bissiger und polemischer — gerade auch in Sachen Kirche: ,Jesus ist
nicht nur am Kreuz, er ist auch, zum zweiten Mal, im christologischen Dogma
gestorben.” (I, 207) So kann Stier formulieren und im Blick auf die Kirche fort-
fahren: ,Die Kirche ist zu sehr weltlich-imperialistisches Machtgebilde gewor-
den, um den weltverwandelnden, menschheitsbefreienden Geist Jesu verwirkli-

694



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

chen zu konnen. Aber gerade weil die Impulse Jesu in ihr wirkten, ihr Gewissen
irritierten, legte sie ihn auf das Herr-Herr-sagende System fest“ (II, 208).

Was Stier bei alldem offensichtlich erreichen wollte, war zweierlei: Zum einen
suchte er eine Vergegenwdirtigung des Nazareners, indem er auf die konkreten
Urspriinge dieser Gestalt zuriickfragte. Die Jesus-Geschichte sollte ins Konkrete
entmythologisiert werden, um wieder zum Leuchten zu kommen. Nicht nach
der Natur Jesu wollte er fragen, sondern nach dessen Botschaft: ,Die heutige
Zeit und ihre Theologie ist in bezug auf das Sein Jesu agnostisch, in bezug auf
das Wollen Jesu kritisch-fragend interessiert.” (I, 20)

Deshalb, weil er an der Botschaft Jesu Christi heute ein fragendes Interesse
spiirte, entwarf Stier — auf den Spuren Dostojewskis — die Vision von einem Jesus
redivivus, einem Jesus, wenn er heute zuriickkime: , Angenommen, es iberkime
einen modernen jungen Mann, einen Jesus redivivus (wie immer sein Name sonst
laute), die Urbotschaft und es drangte ihn, sie zu verkiinden, und es kime zu Ge-
sprachen, Auseinandersetzungen

mit Menschen auf der Strafle, mit Wohlstandsbiirgern, mit Wirtschaftlern und
Politikern, mit Kiinstlern und Wissenschaftlern, mit Kirchenminnern (,Jesus® im
Vatikan!),

und er riefe sie alle an, forderte sie auf, ,kehrt um! Denn ... und man begriffe,
dafl er nichts anderes verlangt als ein totales Anderswerden, als eine radikale
,Umkehr des Denkens und Handelns im Mit- und Zueinander der Menschen,

angenommen, inmitten der Masse, die gar nicht versteht, worum es geht, und
ihn fiir einen utopistischen Spinner hilt, gibe es doch welche, welche ihn begrei-
fen und eben darum als Feind ihrer Selbstbehauptung hassen und verfolgen, es
gibe aber auch Anhinger, die ihm auf den Anruf: ,Komm, geh mit mir!* folgen —
wie nihmen sich diese letzteren, die Nachfolger Jesu (als Politiker, als Wirt-
schaftsbosse usw.) im 6ffentlichen Leben aus? Verindernd, verwandelnd miifiten
wohl diese Verinderten wirken® (IL, 19).

Dieser Verfremdung Jesu im zeitgendssischen Gewand entspricht der Abstand
zu den christologischen Bekenntnisaussagen, die sich Stier immer wieder vom
Leib zu halten versucht. Distanz aber schafft er sich — fern aller billigen Dog-
menzertrimmerung — mit der Absicht, die Zumutung, die in diesen christologi-
schen Aussagen steckte, neu fiir heute zu entdecken. 25. August 1975: ,,,Jesus ist
der Sohn Gottes® — ist das Bekenntnis zu diesem Satz mehr als nachsprechen ei-
nes Vorgesprochenen, von einer Autoritit mir abverlangte Zustimmung zu ei-
nem Lehrsatz, so ist zu fragen, was von solchem Bekennen und Zustimmen zu
halten ist, wenn ich nicht weifS, welche Ungeheuerlichkeit ich damit bejahe® (II,
851£.).

Wie aber gehen der Gott, wie er sich in Jesus von Nazaret gezeigt hatte, und
die Erfahrungen des schweigenden Kosmos zusammen? Wie an den Gott der
Liebe glauben angesichts dieses Kosmos und Bios? Wie einen Gott aushalten, ja

695



Karl-Josef Kuschel

wie eine Welt aushalten, wenn die Evolution nach dem Gesetz von Fressen und
Gefressenwerden funktioniert? Fragen tber Fragen, bei denen wieder der
Schriftsteller Reinhold Schneider fir den Theologen zu einer Fuhrfigur gewor-
den ist: ,Als R. Schneider im Anblick der Kreaturen des Kreators ansichtig wur-
de, erschrak er und schauderte, und er fand die Liebe Gottes nur den Menschen,
nicht den Kreaturen zugesprochen. Also: in Jesus dem Gott der Liebe, in der
Schopfung einem anderen Gott begegnen? Wenn aber dieser andere einer ist mit
dem Gott Jesu, dem Liebenden? Wenn man sich mit dem Liebenden immer die-
sen zugleich anderen vor Augen hilt, wie R. Schneider, ohne die Welt und ihre
Ubel als das Werk etwa eines Demiurgen zu erkliren und ohne sich mit der Ket-
te der causae-secundae-Lehre aus dem Dilemma zu ziehen? Die Zweitursachen,
die das in eigenes Sein gesetzte All determinieren, sind Setzungen, Bestimmun-
gen der Erstursache und insofern von dieser nicht zu trennen. Verlautet nicht aus
allem, was da leibt und lebt, friflt und gefressen wird, eine Kunde von Gott, der
mir, wenn er die Liebe ist, als amor terribilis, und wenn er der Vater ist, als pater
tremendus begegnet?* (I, 382)

Gott als amor terribilis und als pater tremendus? Keine Frage: Man merkt es
all diesen Reflexionen und Entwiirfen an, daff hier Theologie nach dem Prinzip
der Selbstverritselung getrieben wird. Die christlichen Leser sollen die eigenen
Traditionen, die eigenen Lehren wieder neu als Ratsel erfahren, sich wieder neu
zur existentiellen Aufgabe machen. Und hier diirfte nun der tiefere Grund lie-
gen, warum es Fridolin Stier auch als seine Aufgabe betrachtete, eine Neuiiber-
setzung des Neuen Testaments in Angriff zu nehmen.

Das Neue Testament des Fridolin Stier

In der Tat: Auch wenn Fridolin Stier selber an keiner Stelle seiner Aufzeichnun-
gen sein Ubersetzungsunternehmen im Blick auf das ganze Neue Testament legi-
timierte, Hinweise gibt es genug, worin er die theologische Notwendigkeit einer
Ubersetzung des Neuen Testaments sah und wie er sich selber als Ubersetzer
verstand.

Ubersetzung des Neuen Testaments, das hief} fiir Stier — zum ersten — Erschlie-
PBung der Ur-Kunde angesichts einer Kirche und einer burgerlichen Gesellschaft,
die von dieser Ur-Kunde oft meilenweit entfernt war. Ubersetzungsarbeit ist fiir
Stier also stets auch beunruhigende Erinnerungsarbeit an das, was urspriinglich
einmal im Christentum intendiert war. Was das Zweite Vatikanische Konzil in
die oft zitierte Formel fafite, die Schrift musse ,,die Seele der ganzen Theologie®
sein, hier ist es radikal realisiert. Nichtregressiver Riickgang auf den Ursprung,
von der Frage beseelt, wer dieser Jesus eigentlich sei, das war das Stiersche Pro-
gramm. Er wollte sich und seinen Lesern Jesus als den , konkret Lebendigen er-

696



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

schliefen, einen Jesus, ,der Mensch unter Menschen war, zu ihnen kam, sie zu
sich rief, mit ihnen zusammen aff und trank, ihres Elends, ihrer Gebrechen sich
annahm, sie von der Schuld freisprach, sie bei der Hand nahm und aufrichtete,
sich bedringen und am Mantelsaum zupfen lieff — all dieses Konkrete und Un-
mittelbare seines in Wort und Tat, in Tatworten und Worttaten prisenten Seins“
— das wollte er neu zum Leuchten bringen. Und wie sollte das besser geschehen
als durch eine neue Schleifung des Diamanten!

Ubersetzung des Neuen Testaments, das hief fiir Stier — zum zweiten — Er-
schlieffung einer theologischen Erkenntnisquelle, die selber kein Lehrbuch war,
kein Dogmenkompendium, kein Moralkodex, sondern selber eine lebendige
Collage aus disparaten Erfahrungsbereichen, eine unsystematische Sammlung
von Geschichten und Lebenszeugnissen, eine kleine Bibliothek von Biichern, in
denen die Erfahrungsgeschichte der Menschen mit diesem Gott und diesem
Christus in komplexen lebensgeschichtlichen Zusammenhingen aufbewahrt
worden war: ,Was ist denn alles noch zu tun, um das erregendste Buch, die Bi-
bel, zum langweiligsten aller Biicher zu machen?“ — fragte Stier sich verzweifelt —
»ist es nicht genug, dafl man sie auf Lehren abhorte, thre Wahrheiten abzapfte
und Theologien damit zusammenbaute? Und daf§ man sie — neuerdings — auch
auf das ,Kerygma‘ reduzierte? Aber ihr Sinn ist es nicht, nur als Quelle oder
Steinbruch zu glaubender Wahrheiten zu dienen. Diese Wahrheit in allen Ehren
— aber sie ist mehr: lebendige Stimme, Anrede, Aufruf des Menschen zur Um-
kehr, Umdenken fordernd, und Aufbruch, Unruhe stiftend, dringend auf Ver-
wandlung. .. und was ist noch zu tun, um dieses wildeste Buch zu domestizie-
ren? Tut die Sprache seiner Ubersetzer noch nicht genug? ,Jahwe briillt vom
Sion her...‘ (Amos) — aber du meinst, blokende Schafe zu héren ... Sie halten
der Bibel Schalldimpfer vor den Mund; denn der theologisch verdolmetschte
Gott brille nicht* (I, 181.).

I"Jbersetzung des Neuen Testaments, das hieR fiir Stier — zum dritten — Newu-
entdeckung der urspriinglichen, undomestizierten, unabgedimpften Kraft des
Wortes Gottes — aller kirchlichen Eingemeindung und aller wissenschaftlichen
Sterilisierung zum Trotz. Und in der Tat konnte Stier der Wissenschaft gegen-
tiber genauso bissig und kritisch sein wie der Kirche gegeniiber: ,,Die Verfasser
solcher Kommentare 2 la Bultmann kommen mir vor wie (kaltbliitige) Pyrotech-
niker, die — kiihl bis ans Herz hinan — sich mit hochexplosiven Stoffen beschifti-
gen — als Analytiker freilich nur ... im analysierten Zustand, in Komponenten
zerlegt — vermoge des exegetischen Know-how — ist sogar eine Atombombe ein
harmloses Ding... Aber wenn das Ding, das sie traktieren, einmal ,/osginge‘ und
bewirkte, was, was es ja wirken will und soll; d.h. in ihr Bewufitsein und in ihre
Existenz einschlige ... wenn ... 2 (I, 86)

Hier wollte Stier ansetzten. Das Neue Testament sollte in seiner urspriingli-
chen Kraft erscheinen und in den K6pfen und Herzen der Menschen ,losgehen.

49 Stimmen 208, 10 g 697



Karl-Josef Kuschel

Ich greife einige Beispiele heraus, um die Stiersche Ubersetzungskunst zu illu-
strieren. Beispiel I: Matthius 11,29, eine Stelle, die Stier schon in seinen Auf-
zeichnungen bedacht hatte. Er {ibersetzt nun: ,Mein Joch nehmt auf euch und
lernt von mir. Denn: Sanft bin ich und von Herzen niedrig, und ihr werdet Auf-
atmen finden fiir euer Leben.“ Man vergleiche diese Passage mit der revidierten
Lutheriibersetzung, der Einheitsiibersetzung, dem Neuen Testament von Ulrich
Wilkens oder der Matthiusiibersetzung von Walter Jens. Es ergibt sich folgendes
Bild:

Revidierte Lutheriibersetzung: ,Denn ich bin sanftmiitig und von Herzen demiitig; so werdet ihr
Ruhe finden fiir eure Seelen.* Einbeitsiibersetzung: ,Denn ich bin giitig und von Herzen demiitig; so
werdet ithr Ruhe finden fiir eure Seele.“ Wilkens-N. T.: ,Denn ich brauche keine Gewalt und halte
mich in meinem Herzen zu den Geringen — bei mir sollt ihr finden, was eurem Leben Erquickung ge-
wihrt.“ Jens-Matthausiibersetzung: ,Bedenkt: ich brauche keine Gewalt / ich bin selbstlos und arm /
und ihr werdet Ruhe finden in eurem Herzen.“ Und dagegen nochmals Stier: ,Denn sanft bin ich
und von Herzen niedrig, und ihr werdet Aufatmen finden fiir euer Leben.*

Im Vergleich auch mit dem griechischen Original wird die Stiersche Uberset-
zungs- und Sprachkunst iiberdeutlich: Die psychologisierende und moralisieren-
de Wendung: ,sanftmiitig (bzw. giitig) und von Herzen demiitig* tibersetzt Stier
ganzheitlicher und sozialkritischer mit: ,ich bin sanft und von Herzen niedrig.
Diese beinahe soziologische Kategorie ,niedrig“ klingt dariiber hinaus weniger
sozialromantisch als die Jenssche Wendung ,ich brauche keine Gewalt und bin
selbstlos und arm®. Und was genauso wichtig ist: Die Stiersche Ubersetzung hilt
sich an den Wortrhythmus des Neuen Testaments selber, den etwa die Wilkens-
sche Ubersetzung in unertriglicher Weise auflost: ,Denn ich brauche keine Ge-
walt und halte mich in meinem Herzen zu den Geringen.“ Ahnlich im zweiten
Vers: Das statische Wort ,Ruhe® ersetzt Stier durch ,,Aufatmen®, wodurch er
die Aktivitit des Menschen stirker betont, und das dualistische Wort ,,Seele®
(immer hort man ja den Gegensatz zum Kérper mit) iibersetzt er ganzheitlicher
und konsequenter mit ,,Leben®. Aufatmen soll der Mensch also nicht nur in sei-
nem ,Inneren® unter Vernachlissigung des Aufleren, aufatmen soll der ganze
Mensch. Ruhe finden soll der Mensch in seiner Totalitit von innen und auflen,
Leib und Seele, Korper und Geist, Kopf und Herz.

Man sieht, daf hier ein Ubersetzer eigene Wege geht: anschaulicher als die re-
vidierten Lutheraner; sozialkritischer als der ansonsten sozialkritische Walter
Jens; ganzheitlicher als alle zusammen, rhythmischer und dem Urtext angepafiter
als die Schriftverstindigen vor ihm. Oder man lese Mk 5,13, die beriihmte Di-
monenaustreibung in die Schweine. Stier iibersetzt: ,Und heraus fuhren die un-
reinen Geister und hinein in die Schweine. Und die Herde schof8 den Steilhang
hinab in den See — an die 2000 — und ersoff im See.“ Wie glattpoliert, steril und
biirokratisch klingt die Einheitsiibersetzung: ,Darauf verliefen die unreinen
Geister den Menschen und fuhren in die Schweine, und die Herde stiirzte sich
den Abhang hinab in den See. Es waren etwa 2000 Tiere, und alle ertranken.

698



Beispiel II: Eine berithmte Passage aus dem ersten Korintherbrief, Kapitel 13.

Man vergleiche hier nur die Einheitsiibersetzung mit der von Stier.
Einbeitsiibersetzung: ,Wenn ich in den Sprachen der Menschen und Engel redete, hitte aber die
Liebe nicht, wire ich ein dréhnendes Erz oder eine lirmende Pauke. Und wenn ich prophetisch re-
den kénnte und alle Geheimnisse wiifite und alle Erkenntnis hitte; wenn ich alle Glaubenskraft besi-
e und Berge damit versetzen konnte, hatte aber die Liebe nicht, wire ich nichts. Und wenn ich mei-
ne ganze Habe verschenkte und wenn ich meinen Leib dem Feuer tibergibe, hitte aber die Liebe
nicht, niitzte es mir nichts.“
Und dagegen Stier (und man beachte die Zeilenbriiche):

»Wenn ich mit Zungen

der Menschen und der Engel rede,

die Liebe aber nicht habe,

— dréhnender Gong bin ich oder lirmende Zimbel.

Und wenn ich Prophetenrede habe

und weil die Geheimnisse alle

und alle Erkenntnis,

und wenn ich allen Glauben habe

— zum Bergeversetzen —

die Liebe aber nicht habe,

so bin ich nichts.

Und wenn ich all mein Hab und Gut veralmose

und meinen Leib zum Verbrennen ausliefere,

die Liebe aber nicht habe
— 50 niitzt es mir nichts.

Deutlich wird auch hier der Unterschied, ohne dal man beide Ubersetzungen
einfach gegeneinander ausspielen konnte; beide haben ja auch ein verschiedenes
Zielpublikum vor Augen. Stier macht aus Erzihlprosa rhythmisierte Prosa, will
durch Zeilenbriiche, stirkere Strukturierung und rhythmisierende Flexibilisie-
rung dem Leser ein Bewufitsein davon geben, daf} er diesen Text als ,,Lied” iiber
die Liebe versteht. Auch bei den einzelnen Worten ist er um Genauigkeit be-
mitht. Statt ,Sprache® bleibt er bei dem Wort ,Zungen®. Statt die griechische
Wortfolge aufzulosen, ahmt er sie im Deutschen nach: ,die Liebe aber nicht
habe“. Das ist plastischer {ibersetzt und erzeugt durch die Parenthese grofiere
sprachliche Spannung. ,Drohnender Gong® und ,lirmende Zimbel“, auch das
klingt konkreter als ,dréhnendes Erz“ oder ,lirmende Pauke®. Ahnlich im
nachsten Vers. Statt die Wortfolge verbal aufzuldsen (,,wenn ich prophetisch re-
den konnte®), belafit Stier es bei der urspringlich auch im Griechischen vorhan-
denen Substantivform ,,und wenn ich Prophetenrede habe“, um dann einen ge-
wohnlich tbersetzten Konsekutivsatz (,,so dafl ich Berge versetzen kénnte®) mit
einer Parenthese auf engstmoglichen Raum zusammenzuziehen: ,,Und wenn ich
allen Glauben habe — zum Bergeversetzen —.“ Ahnliches gilt fir die kithne Ver-
wendung des Wortes ,,veralmosen®, das in der Tat genauer klingt als die Wen-
dung ,,und wenn ich all meine Habe den Armen gibe®. Keine Frage: Die Sprache
Stiers ist plastischer, der Rhythmus hirter, der deutsche Text kantiger und doch
auf eine merkwiirdige Weise dichter und biegsamer zugleich.

49+ _ 699



Karl-Josef Kuschel

Stier war sich dabei dariiber im klaren, dafl er als Ubersetzer fast Unmégliches
zu erreichen versuchte: ,Was am Mark des Bibeliibersetzers zehrt, ihn bis zur
Ohnmacht schwicht, ist der von der tiglichen Erfahrung genihrte Zweifel, ob
unsere Sprache, wie sie nun ist, iiberhaupt noch vermag, das ihr Zugesprochene
nachzusprechen. Und dieser Zweifel wird um so stirker, je besser er das aus dem
Griechischen Gesprochene verstanden hat“ (I, 62).

Das war sein Programm: Er wollte Ubersetzung nicht als glatte Aktualisierung
verstanden wissen, er wollte die Ungereimtheiten, Ungelenkheiten, Roheiten des
Stils mancher neutestamentlicher Schriften nicht glattpolieren und wegbtigeln; er
wollte gerade auch das Fremde des neutestamentlichen Griechisch, das schon die
Zeitgenossen so empfunden haben mufiten, in der deutschen Ubersetzung hor-
bar machen: , Tag um Tag schlage ich mich mit Ubersetzungsproblemen herum.
Der erste Johannesbrief ist wieder dran: simples Griechisch, ungeschlachte Syn-
tax, den Zusammenhang verwischende Parataxen, eine ,Logik’, die sich zwischen
den Zeilen versteckt . . . Mit diesem Text werden auch die antiken Leser ihre lie-
be Not gehabt haben; er war ihnen nicht nach dem Munde geschrieben. Der
,dokumentarische® Ubersetzertyp, von gewissen Leuten als anfinger- und stiim-
perhafte Interlinearwértlichkeit verichtlich gemacht, macht mich taub gegen das
Feldgeschrei der Leute, die zu wissen wihnen, wie ,Johannes® in der ,Sprache
von heute‘ geschrieben hitte. Er schriebe heute wie damals, wie man ,heute
nicht mehr zu schreiben pflegt® (I, 140). ;

Das also war es, was dieser Ubersetzer erreichen wollte: nicht die glatte, ak-
tualisierende Ubersetzung ,in heutiges Deutsch®, sondern durch die Uberset-
zung etwas vom urspriinglichen Geist der biblischen Sprache fiir heute transpa-
rent machen. Das setzte voraus, dafl man schon bei den neutestamentlichen Au-
toren selber zwischen verschiedenen Sprachebenen und Sprachstilen zu unter-
scheiden wufite. Das setzte voraus, dafl man ein Sprachgefihl fur die Art des
neutestamentlichen Griechisch besafl, das man ins Heutige wiirde iibertragen
konnen.

Er nannte das ,dokumentarisches Ubersetzen®, wobei er drei Forderungen
folgen wollte: ,,1. der Forderung, das, was dasteht, vollstindig zu ibersetzen,
nichts hinzuzufiigen und nichts wegzulassen. 2. der Forderung, die urspriingli-
chen Bilder und Vorstellungen des Originals unverfilscht auch ins Deutsche
iibertragen. 3. die Abfolge dieser Vorstellungen, d. h. Syntax und Wortfolge des
griechischen Satzes soweit nur irgend moglich auch im Deutschen einzuhalten.

So verbindet sich die Arbeit des Theologen und Sprachkiinstlers Fridolin Stier
exemplarisch mit der Arbeit des Philologen am Neuen Testament. All das, was
ihn auszeichnet: die Liebe zur Literatur und zu den Urspriingen der Jesus-Ge-
schichte, die Arbeit an und mit Sprache, die Ubernahme der Sprachkritik, der
Theologie- und Kirchenkritik, das Bewufitsein, dafl die Wirklichkeit Gottes sich
letztlich aller Sprache entzieht und dennoch in der Gestalt des Nazareners kon-

700



Fridolin Stier als Theologe und Sprachkiinstler

krete sinnliche Gestalt angenommen hat; die paradoxe Aufgabe des Theologen,
daf} er von dem reden mufi, was sich aller Sprache entzieht, dafi Gott durch seine
Sprache Subjekt bleiben muf}, obwohl Sprache Gott stindig auch verobjektiviert:
das alles ist in die Arbeit am Neuen Testament eingegangen.

Aber am Ende unseres Durchgangs wird nun klar, daf} dieses Neue Testament
ohne die Frage-Welt des Fridolin Stier gar nicht zu verstehen ist und dafl auch
die Frage-Welt dieses Theologen vom Neuen Testament her gelesen werden
mufl. Wenn es eine paradoxe Grundspannung im Denken des Theologen und
Sprachkiinstlers Fridolin Stier gegeben hat, dann ist es die Spannung zwischen
dem Gott, der sich aller Sprache entzieht, zwischen dem dunklen, schweigenden,
manchmal unheimlichen Gott und dem Gott, wie er sich — dem Neuen Testa-
ment zufolge — in Jesus als menschenfreundliche Wirklichkeit geoffenbart hat. Ja,
dieses Neue Testament — isoliert und fiir sich betrachtet — miifite in der Lebens-
welt dieses Theologen Fridolin Stier wie eine fromme Energieleistung erschei-
nen, wiren da nicht seine Kommentare, seine Gegenerfahrungen, seine Riickfra-
gen, seine bohrenden Zweifel. Und diese Kommentare treiben das Gott-Denken
immer wieder in solche Spannungszustinde, daf} beide Hilften manchmal aus-
einanderzufallen drohen: Hier das Neue Testament und seine Botschaft vom in
Jesus Christus offenbarenden Gott und dort die Theologia negativa, die apopha-
tische Theologie, die von Gott eher schweigen zu miissen meint als von ihm
standig zu reden, die die Welt als Frage erlebt, als dunkles, schweigendes Ritsel,
das sich auch mit Hinweis auf das Neue Testament nicht einfach auflésen lifit.
Nur also, wenn man das Neue Testament neben die Aufzeichnungen hilt, wenn
man Gesprichsfaden hertiber und hintiber kniipft, wenn man das Neue Testa-
ment im Licht der Aufzeichnungen und die Aufzeichnungen im Licht des Neuen
Testamentes begreift, hat man die Spannungen verstanden, denen dieser Theolo-
ge ausgesetzt war: Erfahrung und Gegenerfahrung, Botschaft und Widerspruch,
Trost und Protest, Offenbarungen und Zweifel. Das Neue Testament #nd die
Aufzeichnungen: das erst ergibt den ganzen Fridolin Stier.

Man hére zum Schluff in zwei Texte hinein: einen, den er selber schrieb (24.
Mai 1972), und einen anderen, den er iibertrug und wo er die Botschaft gewisser-

maflen treuhdnderisch weitergab (Kol 1):
»Wenn ich aufmerksam lausche,
lautet die Stille,
briillt der Sturm der Atome
im schweigenden Schilf.
An die Wand des kosmischen Kerkers geschrieben:
wieviel auch von mir —
ich selbst bin nicht hier.
Miinchhausen! schrieb einer darunter,
auch der zog sich am eigenen
Zopf aus dem Sumpf . . .“ (I, 192)

701



Karl-Josef Kuschel

LEr ist das Bild des unsichtbaren Gottes,

der Erstgeborene aller Schopfung.

Denn in thm wurde erschaffen das Allsamt:

in den Himmeln und auf der Erde,

das Sichtbare und das Unsichtbare.

Ob Throne, ob Herrenwiirden,

ob Michte, ob Vollmachten:

das Allsamt ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen.
Und er ist vor allen

und das Allsamt ist in thm zusammengehalten.®

Nur also, wer beide Welten zusammenzudenken gelernt hat, nur wer immer
wieder im Gesprich ist mit der Welt des Hiob und des Nazareners und gleich-
zeitig mit der Welt von Einstein und Teilhard, Camus und Camoes, Unamuno
und Bloch, Kafka und Beckett, der ahnt noch etwas von der Sprengkraft, die im
Wort des Neuen Testaments verborgen ist. Aus dieser Spannung heraus miifite
Theologie heute getrieben werden, wenn sie sich auf Fridolin Stier berufen will.
So soll am Ende die Vision einer anderen Theologie stehen, wie sie Fridolin Stier
einmal entworfen hat, eine Theologie an der Grenze der Sprache und an der
Grenze des Schweigens, eine Theologie, die sich bewufit ist, dafl von Gott nur in
der Dialektik von Reden und Schweigen, von Zugriff und Entzug, von Nihe und
Distanz tiberhaupt noch gesprochen werden kann. Fridolin Stier am 28. Novem-
ber 1970 (I, 82):

»Wenn der Theologie einer a la Samuel Beckett geboren wirde,
und wenn solcher Samuel Beckett zu Jesus von Nazaret kime,
und dieser ihn riefe,

und er ginge mit ihm,

weiter und weiter ging er mit thm,

bis an die Grenze der Sprache,

und dariiber hinaus bis dahin,

wo das Unsagbare die Sprache erschlagt,

und — wenn dann dieser Samuel theologus

von dort, von da driiben,

zur Grenze zuriickfinde, dahin,

wo die Sprache noch schweigt

und das Schweigen schon zu sprechen beginnt —
dann! Dann?

Wenn der Theologie,

wenn das der Theologie geschihe,

wenn, wenn, wenn. . .“

ANMERKUNG

I F. Stier, Vielleicht ist irgendwo Tag. Aufzeichnungen (Freiburg 1981), zit.: I; ders., An der Wurzel der Berge.
Aufzeichnungen 11 (Freiburg 1984), zit.: II; Das Neue Testament, iibers. v. F. Stier (Miinchen, Diisseldorf 1989),
s. dazu E. Biser, Die Botschaft — horbar gemacht, in dieser Zschr. 208 (1990) 1351

702



