Meinungsbildung in der Kirche

In der Kirche gilt eine fundamentale Gleichheit aller. Jede Unterscheidung in
Amtstriger und Nichtamtstriger ist demgegeniiber zweitrangig; die Amter ha-
ben ausschlieflich dienende Funktion. Mit dieser Aussage hat das Zweite Vatika-
nische Konzil das Bild der Kirche als einer ,,Gesellschaft von Ungleichen®, in der
es ,zwel Gattungen von Christen® gibt, im Grundsatz iiberwunden. Es fithrte
jedoch nicht niher aus, was dies fiir die Struktur und die Praxis der Kirche be-
deutet. Vor allem hielt es an der Alleinzustindigkeit und dem Gewaltmonopol
des Amtes fest. Damit blieben die Rechte der Nichtamtstriger auf blofe Bera-
tung beschrinkt. Immerhin empfahl das Konzil die Errichtung von Pastoralriten
und schrieb Priesterrite vor. Im iibrigen betont die Kirchenkonstitution, die
Nichtamtstriger hitten die Moglichkeit, ,,bisweilen auch die Pflicht®, ihre Mei-
nung in der Kirche zu duflern. Gleichzeitig werden sie aber ermahnt, ,im christ-
lichen Gehorsam bereitwillig aufzunehmen®, was die ~geweihten Hirten® fest-
setzen. Diese wiederum sollen den Rat ,gern benutzen® und die Eingaben und
Wiinsche, die ihnen vorgetragen werden, ,mit viterlicher Liebe aufmerksam in
Christus in Erwigung ziehen®.

Diese frommen Anmutungen und der in ihnen deutlich werdende Paternalis-
mus waren allerdings nicht das letzte Wort des Konzils. Denn in seinem ganzen
Verlauf und im Stil seiner Verhandlungen hat es beispielhaft gezeigt, auf wel-
chem Weg Entscheidungen gefunden und Probleme gel6st werden kénnen, nim-
lich im Dialog und in der offenen Auseinandersetzung.

In Deutschland wurden diese Impulse vor allem von der Gemeinsamen Syn-
ode (1971-1975) aufgenommen. Sie entwickelte sich zu einem zukunftsweisen-
den Modell, wie gemeinsame Beratung und gemeinsame Beschliisse méglich
sind, ohne dafi die Kompetenzen des Amtes eingeebnet wiirden. In ihrem Be-
schluff iiber die Verantwortung des ganzen Gottesvolkes machte sie auch grund-
sitzlich deutlich, dafl Mitverantwortung die Beteiligung an Entscheidungspro-
zessen bedeutet und daf es fiir die gemeinsame Willensbildung und Entschei-
dungsfindung institutionalisierte Formen der Zusammenarbeit von Amtstrigern
und Nichtamtstrigern braucht. Die Synode wies darauf hin, daf dies nicht nur
aus dem Kirchenbild des Konzils folgt, sondern in einer ,partnerschaftlich ge-
prigten Welt® fiir ein glaubhaftes Zeugnis der Kirche unerliflich ist.

Das neue Kirchenrecht, das im Dezember 1983 in Kraft trat, interpretiert die
Beschliisse und Anregungen des Konzils eher restriktiv. So hat der Priesterrat
kein Selbstversammlungsrecht und auch kein Recht zur Festsetzung der Bera-
tungsgegenstinde. Ob der Bischof einen Pastoralrat errichtet, liegt in seiner frei-

36 Stimmen 209, 8 505



Meinungsbildung in der Kirche

en Entscheidung. Fiir die Pfarrgemeinderate bestimmt das Kirchenrecht abwei-
chend von der Regelung der deutschen Dibzesen, dafl der Bischof frei tiber die
Errichtung von Pfarrgemeinderiten entscheiden kann, dafl sie nur beratende
Funktion haben und den Vorsitz immer der Pfarrer innehaben soll. Die Vor-
schriften iiber die Dibzesansynode unterscheiden sich zwar vom alten Kirchen-
recht, weil nun auch Nichtpriester teilnahmeberechtigt sind. Aber im Unter-
schied zur deutschen Gemeinsamen Synode hat sie ausschliefflich beratende
Funktion; rechtsverbindliche Normen kann nur der Bischof erlassen.

Trotz dieser einengenden Vorschriften versuchten seitdem drei deutsche Di-
ozesen, im Rahmen einer Didzesansynode anstehende Probleme zu beraten:
Rottenburg-Stuttgart (1985-1986), Hildesheim (1989-1990) und Augsburg
(1990). In allen drei Synoden wurden die Tagesordnungspunkte nicht vom Bi-
schof allein dekretiert, sondern ergaben sich aus den Vorschligen aus der Di6ze-
se. Auch die Diskussionen wurden in aller Offenheit gefihrt. Unterschiedlich
verhielten sich die Bischofe: In Rottenburg-Stuttgart brachte der Bischof seine
Meinung in der Diskussion ein und veréffentlichte die Beschliisse in der Form,
wie sie von der Synode verabschiedet worden waren. Der Bischof von Hildes-
heim tiberarbeitete einige Passagen, teilte aber dies der Synode mit und lieff den
urspringlichen Text in Fufinoten abdrucken. Der Bischof von Augsburg erginz-
te jedes der zehn Dokumente mit einer ,lehramtlichen Grundlegung® und dnder-
te auch die Beschliisse selbst, ohne die Synode von dieser Absicht zu unterrich-
ten und ohne die Anderungen in der offiziellen Ausgabe kenntlich zu machen.

Um freier agieren zu konnen und in der Hoffnung auf einen lebendigen, auch
thematisch offenen Dialog luden andere Bischéfe zu einem mehr informellen
Gesprichsforum ein. In Freiburg hat die erste Runde im Mai 1991 stattgefunden,
in Minchen und Freising ist sie fir den Herbst vorgesehen. Solche Versammlun-
gen sind nicht an die engen Vorschriften der Synode gebunden und auch nicht
durch den Zwang belastet, zu Beschlissen zu kommen. Sie konnen daher offe-
ner, auch ungeschiitzter diskutieren. Es bleibt aber die Frage, ob ein blofler Aus-
tausch von Meinungen und Argumenten zu Ergebnissen fiihrt, die den Tag iiber-
dauern und den Katholiken das Bewufltsein geben, an den Entscheidungsprozes-
sen beteiligt zu sein.

Hier zeigt sich ein Grundproblem der Akzeptanz kirchlicher Strukturen in
unserer Zeit. Meinungsbildung und Mitsprache sind nur méglich als unverbindli-
cher Rat. Es liegt in der freien Entscheidung der Amtstrager, ob sie diesen Rat
annehmen oder nicht. Eine solche Praxis lauft aber nicht nur dem Bewuf3tseins-
stand der Menschen zuwider. Sie wird weder vom Evangelium noch von der ver-
bindlichen Tradition der Kirche zwingend gefordert. Die Gemeinsame Synode
hat richtig gesehen: Die Kirche kann nur dann Gottes Heil als Zukunft der Welt
glaubhaft bezeugen, wenn Mitsprache und Mitverantwortung aller auch in insti-
tutionalisierter Form gesichert sind. Wolfgang Seibel S§]

506



