Geschichtslosigkeit?

Unter den Versuchen, unsere Zeit zu kennzeichnen, ist ihre Beschreibung als
Postmoderne vielleicht der auffilligste. Er will sie von einer Moderne absetzen,
fiir die das ,,Ineins von Rationalitit und Funktionalitit* charakteristisch gewesen
sei, die also nur das als verniinftig gelten gelassen habe, was sich als zweckmafig
erwies; auflerdem habe die spate Moderne nach den auf Synthese ausgerichteten
Systembildungen des vorigen Jahrhunderts im analytischen Denken geglaubt, al-
les in letzte, fiir sich zu betrachtende Einheiten auflésen zu kénnen, um dann
von diesen ,,Atomen® aus erst komplexe Gebilde konstruktiv erfassen zu kon-
nen. Demgegeniber will die Postmoderne dem Mythisch-Irrationalen und dem
svernetzten Denken wieder zum Recht verhelfen. Vor allem im Umkreis dieser
Diskussion taucht dann das Schlagwort ,post-histoire“ auf, das vom Herauf-
kommen eines ,,nachgeschichtlichen Zeitalters“ kiinden mochte.

Da wohl niemand behaupten wollen wird, die von Menschen zumindest mit-
bestimmte Ereignisfolge, in der wir stehen und die man Geschichte genannt hat,
breche nun ab, fragt es sich, worauf sich diese These einer angeblich jetzt eintre-
tenden Geschichtslosigkeit griinden kénnte. Es bieten sich zwei sehr verschiede-
ne Begriindungsmodelle dafiir an, ein cher traditionelles und ein postmodernes.

Das erste, wohl schon iiberholte Begriindungsmodell steht in der Hegelschen
Tradition und sieht ein Endstadium der Geschichte erreicht, in der ein weiteres
~Fortschreiten® sich ertbrigt. Es hat, wenn nicht ein Vorbild, so einen Vorfahr
in der urchristlichen Endzeitverkiindigung, in der weitere geschichtliche Schritte
belanglos scheinen. Als Beispiel dieser Sicht kann die Position des marxistischen
Historischen Materialismus dienen. Wenn nach den Stufen des Urkommunis-
mus, der Sklavenhaltergesellschaft, des Feudalismus und der Bourgeoisie schliefi-
lich die ,,Endform der menschlichen Gesellschaft“ im Kommunismus erreicht ist,
erloschen die Antagonismen, die bisher die Geschichte vorangetrieben haben;
folgerichtig verkiindet der russisch-franzésische Marxist Alexandre Kojeve be-
reits 1968, mit Stalin sei ein , Etat universel et homogene“ angebrochen, der ,la
fin de ’'Histoire bedeute. Ganz unmarxistisch — und doch im gleichen Denk-
schema — hat dann vor zwei Jahren der Amerikaner Francis Fukuyama ebenfalls
~The End of History“ vermeldet, weil mit dem Sieg der westlich-liberalen De-
mokratie Giber alle rechten wie linken totalitiren Systeme keine politische oder
soziale Alternative mehr bleibe und somit die historische Evolution abgeschlos-
sen sel.

Deutlich anders laufen die eher postmodernen Argumente dafiir, daf} Ge-
schichte im bisherigen Sinn am Ende sei. Zumindest weisen sie in doppelter Wei-

6 Stimmen 210, 2 73



Geschichtslosigkent?

se darauf hin, daf wir uns in der Nachmoderne mit einem von Grund auf veran-
derten Geschichtsverstindnis auseinanderzusetzen haben. Sie stellen nidmlich ei-
nerseits das Ziel und zum andern die Gemeinsamkeit der Geschichte in Frage.
Wer daher nur einen sinnhaften und zudem eine Gemeinschaft betreffenden Ge-
schehenszusammenhang Geschichte nennen méchte, der kénnte, wo beide Be-
dingungen nicht (mehr) erfiillt scheinen, durchaus von Geschichtslosigkeit
sprechen.

Dafl wir nicht unbesehen — und in Zukunft wohl immer weniger — von einer
gemeinsamen Geschichte ausgehen konnen, laflt sich vielleicht an einem heraus-
gegriffenen Beispiel erliutern. Wenn ein Sohn tiirkischer Gastarbeiter, in
Deutschland geboren und hier aufgewachsen, schliefflich als Deutscher eingebiir-
gert wird, kann er dennoch wohl kaum die deutsche Nazivergangenheit als Teil
seiner Geschichte auffassen. US-Amerikaner der ersten Generation standen
schon immer vor diesem Problem, was sie denn als ihre Geschichte ansehen soll-
ten, und die dortigen Nachkommen der ehemaligen Negersklaven bewegt neuer-
dings dringlicher die Frage, wo sie denn ihre ,roots“, ihre historischen Wurzeln
festmachen kénnen. So wird man wohl immer weniger von ,unserer Geschichte®
reden konnen, es sei denn, man meint die der eigenen Familie oder die der gan-
zen Menschheit.

Die zweite Bedingung als erfiillt zu betrachten und ein Ziel der Geschichte an-
zunehmen, gelingt nur dort miihelos, wo man geschichtstheologisch, wie etwa
im Alten Testament, Gott als Geschichtslenker auffaflt, der mit ihr sein Ziel ver-
folgt. In einer sikularisierten Sicht, in der Geschichtsphilosophie die Theologie
abgelost hat, kann das Ziel der Geschichte nicht mehr aus einer Offenbarung
hergeleitet werden, in der Gott kundtut, was er mit dem Gang der Welt beab-
sichtigt. Da findet sich niemand mehr, der ,mit der Geschichte zielt“. Der Ver-
such, ihr dennoch ein Ziel zu unterstellen, wie ithn Hegel oder Engels unternah-
men, mufl wohl als gescheitert gelten, nicht erst, seit mit dem Marxismus auch
der Historische Materialismus seinen Geist aufgegeben hat.

Vielmehr ist diesem Versuch bereits durch Darwin der Boden entzogen wor-
den. Dessen Leistung besteht nimlich nicht so sehr darin, dafl er eine Theorie
der Evolution aufstellte — das haben auch andere vorgetragen —, sondern daf§ er
die Entwicklung des Lebens afinal, also ohne Bezug auf ein Ziel erklirte. Wenn
es aber gelingt, das augenscheinlich zweckmifligste und zielgerichtetste Gesche-
hen in der beobachtbaren Welt, eben die Organisation des Lebendigen und seine
Zusammenhinge, ohne Riickgriff auf ein Ziel zu erldutern, dann besteht wenig
Grund, fiir die Gesamtgeschichte dennoch ein Ziel zu behaupten.

Aus diesen Uberlegungen muff zwar nicht die eher auf Sensation angelegte
These vom ,,Ende der Geschichte“ abgeleitet werden; auf ein neues und in seinen
weitreichenden Konsequenzen kaum zu iiberschitzendes Geschichtsverstindnis
sollten wir uns jedoch wohl einstellen. Albert Keller S]

74



