Eugen Biser
Der Indikator

Grinde und Folgen des Falles Drewermann

Uber den theologischen und spirituellen Ansatz Eugen Drewermanns ist seit
Jahren, ebenso ausgiebig wie kontrovers, diskutiert worden. Doch wurden dabei
zwel Fragekomplexe von erheblicher Bedeutung kaum angeschnitten: Woher
kommt seine stupende Resonanz, die in nahezu reziprokem Verhiltnis zur
wachsenden Zahl der sich von der Kirche Distanzierenden steht? Und insbeson-
dere: Wie soll es weitergehen? In beiden Richtungen muff der Disput weiterge-
fithrt und vertieft werden, wenn er nicht in Konfrontationen steckenbleiben und
schliefflich versanden soll.

Die Beweggriinde

Wenn die Zustimmung Ausdruck eines weithin empfundenen Defizits, wenn
nicht gar einer Entbehrung ist, wird man zunichst an die im Feld der Theologie
cher spirlich gewordenen Innovationen zu denken haben. Nach Karl Rahners
kithnen Vorstéflen in 6kumenisches (,,anonymes Christentum®) und spirituelles
(,der Christ der Zukunft — ein Mystiker“) Neuland und der Entstehung der Be-
freiungstheologie sind vergleichbare Entwiirfe heute eher zu Seltenheitswerten
geworden, zumal sich die Gegenwartstheologie zunechmend der Aufgabe des
Sammelns, Archivierens und Systematisierens, vornehmlich in Form von Hand-
biichern, Lexiken und Katechismen, verschrieb. Nimmt man hinzu, daf} die
weltpolitisch-geistesgeschichtliche Situation im Gefolge des grofien Umbruchs
nach theologischer Neuorientierung geradezu schreit, so wird verstindlich, daff
die danach hungernde Intelligenz nur zu bereitwillig nach einem Modell greift,
das alle Anzeichen eines innovatorischen Konzepts aufweist. Gemessen an sei-
nem Selbstverstandnis ist Drewermanns erstaunlicher Erfolg damit aber allenfalls
vom Rand her erklart.

Verstindlich wird dieser Erfolg erst im Blick auf den dreifachen Perspektiven-
wechsel, der das Bild des Christentums, der Kirche und insbesondere der Gestalt
Jesu betrifft. Des Christentums zunichst, von dem in Abgrenzung von Islam
und Buddhismus zunehmend deutlich wird, dafl es nicht als nomothetische und
asketische, sondern als eine therapeutische und mystische Religion zu gelten hat.

2+ 291



Eugen Biser

Ungeachtet aller Anliufe zur Entwicklung einer therapeutischen Theologie wird
man Drewermann zugestehen miissen, dafl er am weitaus nachhaltigsten auf die-
sen Perspektivenwechsel hingewirkt hat. Das trug ihm unlingst den Vorwurf
von seiten der Bibelwissenschaft ein, daff er damit das Kernstiick des Christen-
tums, die Lehre vom Sithnetod Jesu, verkannt und im therapeutisch-psychologi-
schen Sinn aufgelost habe. Indessen setzt sich, wer so argumentiert, in die Nes-
seln des eigenen Fachs, das in seinen Spitzenvertretern langst schon zwischen
den originalen Jesusworten und deren frither Interpretation und Fortbildung
nach Maflgabe des alttestamentlichen Opfer- und Siihnerituals unterscheiden
lernte und mit wachsendem Nachdruck nach Jesu ,ureigenem® Sendungs- und
Todesverstindnis fragt.

Die Kontroverstrage

Im Licht dieser Riickfrage aber zeigt sich zweifelsfrei, daff Jesus seinen Tod als
letzte und duflerste Konsequenz seiner Lebenstat begriff, und daff sein Sterben,
wie vor dem Hintergrund der modernen Todesreflexion immer schon anzuneh-
men war, zweckfrei, losgel6st von der Hypothek der Sithnevorstellung, und dar-
um als Erweis seiner vollkommenen Hingabe an den von ihm entdeckten neuen
Gott der bedingungslosen Liebe gedacht werden muff. Damit ist in keiner Weise
in Abrede gestellt, daff der Tod dessen, der ,den Widerspruch der Siinder® auf
sich nahm, die sihnende Aufarbeitung dieses Widerspruchs leistete; doch war
dies die Frucht, nicht aber Sinn und Zweck seiner Todeshingabe.

Der Kernpunkt, an dem sich die Geister scheiden und von dem aus die Reso-
nanz erst voll erklarbar wird, ist jedoch erst mit dem an Drewermann gerichteten
Vorwurf erreicht, dafl er den Ernst der Siinde verkannt und aus dem Erloser Je-
sus einen Therapeuten gemacht habe. Wenn damit Drewermanns Intention wirk-
lich getroffen wird, hat er mit dieser These jedoch nur die Lebensader des Chri-
stentums freigelegt. Denn dieses bindet, entgegen einer tief eingewurzelten und
nur mit duflerster Mithe zu berichtigenden Ansicht, die Heilstat Jesu keineswegs
an die Bedingung der Stinde, da diese in seiner Sicht die Ausgeburt einer ungleich
tieferen Verstorung ist. Thm geht es, wie sein hellsichtiger Deuter Kierkegaard
urteilt, um die ,Heilung von Grund auf® und damit um die Therapie der
»Krankheit zum Tode*, die letztlich in der Todverfallenheit der Schépfung wur-
zelt und der insbesondere die verfallen, die an ihrer Lebenslast zerbrechen und in
der Bodenlosigkeit ihrer Angste vergeblich nach Halt und Hilfe Ausschau halten.

Es sind somit, wie die Charakteristik der um den ,,Tisch der Siinder Versam-
melten zeigt, weit weniger die von individueller Schuld Beschwerten als vielmehr
die unter den Folgen der ,strukturellen Stinde®, also der gesellschaftlichen Un-
rechtverhiltnisse Leidenden, denen er sich als der mit seiner Hilfe identische

292



Der Indikator

Helfer zuwendet. Sie meint das Bildwort von dem ,geknickten Rohr* und dem
»glimmenden Docht®; ihnen, den Erniedrigten und Beleidigten, Geichteten und
in die Schattenzone der Lebenswelt Gedringten, gilt seine Einladung: ,Her zu
mir —ich will euch aufatmen lassen! Und zu ihnen bekennt er sich mit dem pro-
grammatischen Wort: ,Nicht die Gesunden brauchen den Arzt, sondern die
Kranken®, mit dem er sich in aller Form zu seiner therapeutischen Aufgabe be-
kennt und seinen Heilswillen zugleich auf die einfachste Formel bringt.

Die Differenz

Nur scheinbar wird damit die Frage blof auf eine tiefere Schicht zuriickverlegt,
ohne dafl sich das zugrunde liegende Modell verindert. Nur scheinbar behilt die
Erlésungstat Jesu auch in dieser Sicht ihren lediglich kompensatorischen, auf die
Behebung menschlicher Notstinde beschrinkten Charakter. In der traditionellen
Perspektive ist dies die Not des gegen Gottes Willen verstoffenden Siinders, die
den Erléser vom Himmel rief und ihn schlieflich in der letzten Konsequenz sei-
nes satisfaktorischen Dienstes am Kreuz sterben lief3. Jetzt geht es dagegen, kom-
plementir zu der ,Heilung von Grund auf, um die Behebung der Not des
Menschseins als solchen und damit um die Erhebung der, wie die Liturgie sich
ausdriickt, ,,darniederliegenden® Welt.

Damit tritt aber das Christentum insgesamt in einen neuen Aspekt. An die
Stelle einer Religion, der es um die ,Reparatur® eines primar moralisch verstan-
denen ,Defekts“ zu tun ist, tritt die der Erhebung des Menschen auf den ihm zur
Integration seiner selbst und seiner Lebensverhiltnisse verhelfenden Stand.
»Wenn ich erhoht bin“, versichert der johanneische Jesus in der Bekundung die-
ses Willens, ,werde ich alle an mich ziehen“. Und die Ubersetzungen greifen
nicht zu hoch, die das ,alle® dieses Herrenworts zu einem ,alles“ erweitern.
Doch damit bricht, kausativ gesehen, der Abgrund jener Elementardefizienz des
Daseins auf, aus dem sich alle seine manifesten Verstérungen herleiten. Und das
besagt fiir die Siinde in ihren vielfiltigen Erscheinungsformen: der Abgrund der
Verzweiflung und der Angst. Es ist dies, wie Drewermann mit Kierkegaard sagt,
der Abgrund des verzweifelten Willens, ,selbst sein zu wollen®, der dabei doch
immerfort an dem sich ihm entgegensetzenden Widerwillen scheitert. Und dar-
um der Abgrund, der lauter als jedes vernehmliche ,De profundis“ nach dem
Abgrund der gottlichen Hilfe schreit. Der Erléser wird somit bei Drewermann
keineswegs zum Therapeuten gemindert, womdglich gar verfilscht; vielmehr ge-
schicht das Gegenteil: Er erscheint in seiner Urgestalt als der die ,Heilung von
Grund auf“ bewirkende Heiland.

Dennoch lifit sich die dem Befiirworter dieser Sicht entgegenschlagende Zu-
stimmung nicht auf die Parole zuriickfiihren: Jesus ja — Kirche nein. Vielmehr

293



Eugen Biser

lebt diese, auf ihre affektive Grundstimmung zuriickverfolgt, von der Sehnsucht
nach einer ,anderen® Kirche, die Drewermann freilich durch die fatale Gleich-
setzung von Kirche und kollektiver Zwangsneurose stindig desavouiert. Indes-
sen zeigt sich hier erstmals, daf} die von ihm geweckten und demgemif§ auch in
ihn gesetzten Erwartungen zumindest partiell an ihm vorbeigehen und, losgelst
von seinem ,,Feindbild“, ihr Ziel selbstindig suchen. Im angesprochenen Fall ist
das aber nicht etwa eine hierarchielos-anarchische und normenfreie Kirche, son-
dern das Zielbild einer Kirche, die, orientiert an dem Sabbatspruch Jesu, ihr in-
stitutionelles Geflige und ihre normative Weisung konsequent in den Dienst am
Menschen stellt, die ihre Verkiindigung, unbeschadet der autoritativen Dignitit
ithres Wortes, in der Korrespondenz mit den Gliubigen entwickelt und die sich
diesen so als den Raum der aufgehobenen Entfremdung, des Aufatmens und der
gegenseitigen Akzeptanz darstellt. Nicht die Bestatigung vorgefafiter Urteile und
bestehender Aversionen, sondern das Verlangen nach Verifizierung dieser Sehn-
sucht ist das innerste Motiv, das Drewermann den massenhaften Zustrom ein-
trigt und das von ihm gerechtfertigt werden sollte.

Der Fortgang

Der aktuelle Diskussionsstand ist schwer zu bestimmen. Manche Anzeichen las-
sen befiirchten, daff sich die auftretenden Sprachbarrieren verfestigen und im Zu-
sammenspiel mit einer wachsenden Konfrontation einen tragischen Ausgang her-
aufbeschworen. Um so dringlicher stellt sich die Frage nach dem Fortgang, zu-
mal diese in Drewermanns eigener Konsequenz liegt. Es ist in erster Linie die
Konsequenz aus seiner Sprache. Zweifellos prisentiert er sich in seinem Werk
vorwiegend als Meister einer analytisch-hermeneutischen Sprache, so wie sich
seine Methode als die einer analytisch-verstehenden Psychologie erweist. Kritik,
die ihn am Kanon der empirischen Psychologie bemifit, greift zu kurz, ganz ab-
gesehen davon, daf} in Fragen der Methodologie nicht die Ubereinstimmung mit
andern, sondern zuletzt nur der Erfolg des angewandten Verfahrens entscheidet.
Was aber den Erfolg seiner Werke betrifft, so durfte er sich vor allem aus einer
weiteren Sprachqualitit ergeben, die als ,dichterisch® zu kennzeichnen ist. Sei-
nen Ausfiihrungen eignet nicht selten ein mitreilender Zauber, wie er nur von li-
terarischen Kunstwerken ausgeht. Wer das in Rechnung stellt, wird Drewer-
manns Gedankendichtungen dann aber auch divinatorische Qualititen zuerken-
nen. Was er sagt, sucht Gegebenes zu beschreiben und weist zugleich auf Kom-
mendes voraus. Bei aller Verkiirzung der Perspektiven und Einseitigkeit der Ur-
teile verleiht ihm das den Rang eines Indikators, der kaum gefithlte Ansitze
wahrnimmt und prospektive Tendenzen aufgreift.

Hellsichtig hat er, um nur wenige Belege anzuftihren, die von Hans Urs von

294



Der Indikator

Balthasar ausgehende und von den Tendenzen zur Wiederverzauberung der ent-
zauberten Lebenswelt bestitigte Linie der theologischen Asthetik aufgenommen
und im Gefolge dessen grofiten Nachdruck auf die biblischen Bildmotive gelegt.
Damit appelliert er an die Bibelwissenschaft, deutlicher noch als bisher zwischen
Sach- und Bildaussagen zu unterscheiden und dort, wo sich das Bildhafte vom
Faktischen nicht abheben liflt, die Funktion des Bildmoments kenntlich zu ma-
chen. Kaum weniger sensibel geht er auf die Ichschwiche und Identitatskrise des
heutigen Menschen ein, denen er mit seinem Konzept einer religiés fundierten
Individuation zu begegnen sucht. Damit wendet er sich an die Systematiker mit
dem Ansinnen, entschiedener als bisher auf die anthropologischen Implikationen
der Heilsbotschaft abzuheben und deren menschlicher Rezeption den ihr zu-
kommenden Stellenwert einzurdumen.

Vor allem aber hebt er mit dem Schwerpunkt seines Konzepts auf die Auswir-
kungen der den Lebenswillen untergrabenden Angst ab, die sich angesichts des
nicht zuletzt auch von den Medien ausgehenden Wirklichkeitsentzugs zuneh-
mend als der wahre Widersacher des Glaubens herausstellt. Wegweisend fiir eine
zeitgerechte Glaubenstheorie nimmt er damit Impulse auf, die schon am Vor-
abend der europiischen Verfinsterung von Karl Jaspers, Gertrud von le Fort und
Werner Bergengruen gegeben, von der theologischen Reflexion zum Schaden der
Sache aber nicht hinreichend berticksichtigt wurden.

Bei der Frage nach dem Fortgang geht es vor allem aber um Erwartungen, die
sich nicht so sehr mit den Voranzeigen als vielmehr mit dem Indikator selbst ver-
binden. Sie werden nie ausdriicklich artikuliert und begriinden doch wohl mehr
noch als alles andere die von ihm ausgehende Faszination. Es ist dies in erster Li-
nie, stimuliert von dem verbreiteten Unbehagen gegeniiber einer sich in der blo-
Ren Wiederholung religioser Stereotype ergehenden Verkiindigung, das wach-
sende Verlangen nach einem vertieften, auf den Wissens- und Reflexionsstand
der Gegenwart abgestimmten Glaubensverstindnis. Fast will es scheinen, als sei
die frithscholastische Suche nach dem Intellectus fidei, also dem den Glaubensar-
tikeln eingestifteten Sinngehalt, aufs neue in Gang gekommen. Dabei handelt es
sich, widerspriichlich genug, um eine Erwartung, die sich um so mehr an Dre-
wermann klammert, als dieser dazu neigt, die Tragweite seiner tiefenpsychologi-
schen Methode zu iiberdehnen und sie auf jene Zentralmysterien anzusetzen, die
ihrem innersten Wesen nach verstanden, nicht aber nach Art von Chiffren
sentschlisselt” sein wollen.

Der Ausweg

Wenn daraus eine Konsequenz gezogen werden soll, die dazu angetan ist, die
festgefahrene Diskussion aufzubrechen und in eine fiir alle Teile hilfreiche Initia-

295



Eugen Biser

tive umzusetzen, dann nur in Form einer konzentrierten Anstrengung, die der in
Drewermann gesetzten Erwartung entspricht. Doch auch unabhingig von der
Diskussion um seinen Ansatz gilt, daf} eine Neuinterpretation des Glaubens an-
gesagt ist. Es sind gerade die Erfahrungen der Zeit, aus der er zu verstehen ist
und auf die er reagiert, die einem jeden, der sehen kann, vor Augen fiihren, daf§
sowohl von den Zeitverhiltnissen wie von den Vorgaben des Konzils ein Sinn-
druck auf den Christenglauben ausgeht, der eine Neuinterpretation seiner Inhal-
te erzwingt, wenn er nicht unheilvoll hinter den Vorgaben des Zweiten Vatika-
nums, insbesondere hinter seinem Offenbarungsbegriff, und hinter den geistigen
Ansprichen der Zeit zurtickbleiben soll. Mit einer bloflen Repetition des Tra-
dierten, sei es in einhimmernder oder persuasiver Form, ist es lingst nicht mehr
getan. Die im Schrein der biblischen Aussagen und dogmatischen Sitze enthalte-
nen Wahrheiten miissen entborgen und neu zum Leuchten gebracht werden.
Nur so ist die von Drewermann mit Kierkegaard so dringlich geforderte Gleich-
zeitigkeit des Glaubens zu erreichen. IThrer ganzen Natur nach besteht diese in
einer Doppelbewegung: Sowohl des Glaubenden auf den Geglaubten wie in des-
sen Bewegung zum Glaubenden hin. Zur Bewegung des Glaubenden hat die tie-
fenpsychologische Deutung wichtige Aufschliisse und Anstéfle gegeben. Doch
ist und bleibt der Vorgang letztlich das Werk dessen, den der Hebraerbrief den
»Wegbereiter und Vollender des Glaubens“ nennt.

Das mufl im Blick auf das Zentralereignis der glaubensgeschichtlichen Ent-
wicklung, die Neuentdeckung Jesu, klarer als bisher gesehen und ins kirchliche
Bewufitsein gehoben werden. Denn nur im Maff, wie dies geschieht, ist die Basis
fir die Neuinterpretation des Glaubens gewonnen, die sich ihrerseits als die un-
erlaflliche Vorbedingung fiir die viel beredete, aber nur unklar gedachte Neu-
evangelisierung erweist. In der Verkniipfung der christologischen Einsicht mit
der von Drewermann entwickelten Innovation, also mit der Erschliefung der bi-
blischen Bilder, der Anleitung zu einer im Glauben gewonnen Individuation und
Selbstfindung, vor allem aber mit der der Mitte des Evangeliums entstammenden
Uberwindung der Lebensangst, besteht die Vorwirtsstrategie, die allein noch ei-
nen Ausweg aus der festgefahrenen Situation verspricht. Seine Richtigkeit aber
kann dieser Ausweg nur dadurch erweisen, dafl er ebenso umsichtig wie konse-
quent beschritten wird.

296



