Karl-Hemnz Weger S

Ist Gott erfahrbar?

Zwar wird die Frage nach einer Erfahrbarkeit Gottes heute in manchen Vortri-
gen oder Artikeln gestellt; dennoch diirfte die Vorstellung einer Erfahrbarkeit
Gottes im normalen Leben manchen als fremde und eigenwillige theologische
Behauptung vorkommen, wieder anderen mag dies als eine blofle Worthiilse er-
scheinen bzw. von ihnen ginzlich bestritten werden. Wenn demgegeniiber die
Benediktinerin Corona Bamberg bei den Salzburger Humanismusgesprachen die
Gotteserfahrung als ,Schicksalserfahrung fiir Christen heute® kennzeichnet!,
dann hat sie, zusammen mit anderen Theologen, zweifelsfrei etwas Bedeutendes
genannt. Es sei hier nur an Karl Rahners bekannten Satz erinnert: ,,Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker® sein, einer, der etwas ,erfahren® hat, oder er wird
nicht mehr sein, weil die Frommigkeit von morgen nicht mehr durch... selbst-
verstindliche 6ffentliche Uberzeugung und religidse Sitte aller mitgetragen ist.“?
Die Plausibilititsstruktur des Gottesglaubens zersplittert mehr und mehr, so daf§
fiir den Glauben an Gott tatsichlich so etwas wie Erfahrung nétig sein wird,
freilich nicht im streng mystischen Sinn, sondern als eine allen reflektierenden
und reflektierwilligen Menschen miterfaibare Erfahrung. Es ist aus der Themen-
stellung klar, daf die Beantwortung der Frage von den Begriffsbestimmungen
_Gott* cinerseits und ,Erfahrung® andererseits abhingen wird. Deshalb wird
sich der Kern dieser Uberlegungen auch mit diesen Begriffen auseinanderzuset-
zen haben.

Der Hunger nach Erfahrung

Zuvor soll jedoch noch einmal an eine wohl unbestreitbare Tatsache erinnert
werden, an das nimlich, was in einer Zeit, in der die Grenzen der exakten Wis-
senschaften immer deutlicher werden und sich der Mensch als der Nachgeborene
der Aufklirung betrachten darf, als Hunger nach echter und innerer Erfahrung
bezeichnet wird. Alle heute praktizierten dufieren Verrenkungen und alle inneren
Versenkungen (deren Wert hier keineswegs in Zweifel gezogen werden soll) wol-
len ja Erfahrung lebendig werden lassen, egal ob es sich um Selbsterfahrung oder

Etfahrung von etwas anderem handelt. Dogmen und Glaubenssitze, einschliefl-
lich moralischer Vorschriften, haben an Bedeutung, vor allem an Interesse des
_Normalchristen® bzw. des wirklich noch suchenden Christen verloren, was

385



Karl-Heinz Weger

nicht zuletzt die ,,von unten® gelebte Skumenische Bewegung belegt. Man will
nicht (nur) wissen; man will erfahren, was auch insofern verstindlich ist, als
nicht das nur Gewufite, sondern das Erfahrene existentielle Sicherheit schenkt.

Hingewiesen sei auch auf die bekannte Tatsache, daff in der Agrargesellschaft
der Mensch durch das Wachsen und Werden der Natur, ihre Schénheit oder
auch ihre Bedrohung an den Schépfergott erinnert blieb. Durch den geschichtli-
chen Wandel, durch die Kenntnis der Naturgesetze, durch die Aufhebung einer
in sich geschlossenen Agrargesellschaft — in der der einzelne an Gott glaubte,
weil jeder wie selbstverstindlich an ihn glaubte und eine Leugnung der Existenz
Gottes gar nicht zu seinen Ohren kam — steht der Mensch vor der Notwendig-
keit, gleichsam der Schicksalsfrage, sich der Existenz Gottes (auch) iiber den
Weg der Erfahrung zu versichern.

Auch in einer weithin selbstkonstruierten Welt entrinnt der Mensch der Frage
nach Gott und vor allem der Frage nach dem Sinn seines Lebens nicht, wobei die
Sinnfrage nur eine andere Form der Frage nach Gott ist. Da der Mensch weif,
dafl nicht er selbst der Sinn seines eigenen Lebens sein kann, sucht er, bis hin zu
ekstatischen Erhebungen, Sinnerfahrung und findet diese leider nicht selten in
quasireligiésen Sekten, die es oft sehr gut verstehen, Erfahrungen oder zumin-
dest das Gefiihl davon zu vermitteln. Dies wiederum lift den an sich bedauerns-
werten Schlufl zu, daff die Liturgie der traditionellen christlichen Kirchen eine
Gotteserfahrung kaum vermittelt, weil sie vom durchschnittlichen Kirchenbesu-
cher eher als langweilig empfunden wird und zu keiner Intensitét fiihrt. Jeden-
falls wird nicht jene Gotteserfahrung vermittelt, von der hier die Rede sein soll.
Die Folge ist, dafl das Volk Gottes in puncto Religion, besonders aber hinsicht-
lich Gott und Gotteserfahrung, immer sprachloser wird. In der normalen Kon-
versation werden religise Themen (von moraltheologischen Fragen, die den ein-
zelnen direkt betreffen, vielleicht einmal abgesehen) totgeschwiegen — und ein
totgeschwiegener Gott ist auch ein fiir den Alltag des Lebens toter Gott. Es gibt
wahrlich ehrliches christliches Leben und christliche Uberzeugung. Allerdings
konnte bei manchen ,,Christen® christliches Verhalten nicht mehr sein als eine
sikularisierte Internalisierung des jahrhundertelangen christlichen Einflusses.

Zur Bedeutung des Begriffs Erfahrung

In der Alltagssprache wird der Begriff Erfahrung unterschiedlich gebraucht. Ety-
mologisch mufl erfahren wohl von fahren abgeleitet werden: Durch fahren
serfihrt® man Neues, bisher Unbekanntes und UngewufStes, der Horizont er-
weitert sich. Auch heute kommt diesem Begriff in erster Linie diese dufiere Be-
deutung zu: Meist durch die Berichte anderer erfihrt man etwas Neues, vorher
nicht Gewuftes. In diesem Sinn ist Erfahrung hier natiirlich nicht gemeint.

334



Ist Gott erfabrbar?

Dem stehen die inneren Erfahrungen gegeniiber, die Schmerz, Freude, Angst,
Trauer sein kénnen und nicht selten mit einer Weise besonderer Betroffenheit
verbunden sind. In einem weiteren Sinn konnen auch noch Stimmungen, wie
eine bestimmte Laune, aber auch Ausgelassenheit oder Depression zu inneren
Erfahrungen gezihlt werden. Hier lafit sich schon eine vorsichtige Verbindung
zur Gotteserfahrung herstellen. In vielen Erfahrungen letztgenannter Art weifl
man einerseits zwar, was etwa Freude oder Angst ist, und dennoch ist die unmit-
telbare Erfahrung wirklicher Freude und echter Angst nicht identisch mit dem
bloflen Wissen darum. Nicht selten wird man sich sagen: Jetzt erst weiff ich, was
Freude, Angst und vieles mehr ist; in der Reflexion auf solche betroffen machen-
de Erfahrung wird etwas erkannt, was in dieser Weise vorher nicht gewufit war.

Freilich sollte man sich davor hiiten, nun auch schon jede beliebige Erfahrung
Gotteserfahrung zu nennen. Der zu schnelle Verweis auf Gotteserfahrung mag
sogar fiir manchen Menschen ein Anlaf} sein, das ,theologische Gerede“ von
Gotteserfahrung von vornherein zu verwerfen, weil fiir thn — wie ja auch fir die
Theologen — seine banale Alltagserfahrung im Vordergrund des Bewufitseins ste-
hen mufl.

Aus diesem Grund muf8 noch auf einen weiteren Erfahrungsbereich verwiesen
werden, der schon eher eine Gotteserfahrung — die im {ibrigen ja nicht die Erfah-
rung der Anschauung Gottes sein kann — erahnen lafit. Gemeint ist jener Bereich
menschlich-geistlicher Erfahrungen, der zwar eine Unmittelbarkeit besitzt, aber
auch einer Vermittlung bedarf, also in vermittelter Unmittelbarkeit geschieht.
Der Mensch kann seine innersten Gefiihle und Empfindungen nicht als solche
hinstellen, nicht als solche dem andern mitteilen. Wir sind vielmehr immer auf
Auflerungen angewiesen, wobei dieses Wort wirklich , Auflerung® meint, die
Verlagerung nach auflen. Wir miissen unser Innerstes verduffern, und dies tiber
das Mittel unserer Leiblichkeit, durch Worte, Zeichen, Gesten, Symbole usw.
Der Anthropologe Helmuth Plessner hat ein ganzes Buch iiber die spezifisch
menschliche Eigenart des Lachens und Weinens geschrieben. Es geht jetzt frei-
lich nicht darum zu zeigen, daff im Lachen und Weinen der menschliche Kérper
gleichsam dem Geist durchgeht; es geht vielmehr darum, dafl wir im Lachen ei-
nes Menschen (wenn es nicht Tauschung der Liige ist, dies sei einmal ausge-
schlossen) aus einem bestimmten Gesichtsausdruck, aus Gerduschen und Gesten
seinen Frohsinn wahrnehmen, ihn erfahren. Was aber geschieht hier wirklich?

Wir nehmen Frohsinn oder Freudigkeit nicht unmittelbar wahr; es sind dies ja
innerliche Gegebenheiten. Und dennoch ,errechnen wir nicht erst durch kom-
plizierte Schluffolgerungen den Gemiitszustand des anderen. Wenn auch iber
den Leib und die Leiblichkeit vermittelt, wissen wir unmittelbar, wie es um den
anderen bestellt ist. Gleiches gilt auch fiir Trauer, Liebe, Dankbarkeit, Treue,
Angst usw. Wichtig an diesen ganzen Gedanken ist primar die Feststellung, dafl
wir in solchen Verdulerlichungen innerer Gegebenheiten eines anderen etwas

335



Karl-Heinz Weger

gleichzeitig mittelbar und unmittelbar erfahren. Unmittelbar wissen wir um die
innere Verfassung eines anderen, und doch wissen wir dies nur iiber das Mittel
des verleiblichten, sichtbaren, objektivierten Ausdrucks. Folglich gilt auch: In-
dem wir ein eines erfahren, erfahren wir ein anderes mit. Dieses andere ist miter-
tahren, mitbewuflt, ohne als solches schon ins ausdriickliche Bewuf3tsein gelan-
gen zu miissen. Dies freilich schliefit nicht aus, dafl wir nachher sagen: Die oder
der waren heute aber besonders gut aufgelegt — obwohl wir das ,eigentlich®
schon die ganze Zeit wuf3ten!

Auf die Vergleichbarkeit dieses personalen Bereichs mit der gemeinten Gottes-
erfahrung hat kein Geringerer als Karl Rahner immer wieder verwiesen. So er-
klart er ausdricklich in seinem Artikel ,,Gotteserfahrung heute®: ,Was Freude,
Angst, Treue, Liebe, Vertrauen und vieles mehr, was logisches Denken und ver-
antwortliche Entscheidung ist, das hat der Mensch schon erfahren, bevor er dar-
auf reflektiert und zu sagen versucht, was das ist, was er schon immer erlebt und
erfihrt.“? Und es wird weiter verdeutlicht, inwiefern von einer Gotteserfahrung
tiberhaupt die Rede sein kann. Es gibt auch fir Rahner keinen Zweifel, daf} jede
Erkenntnis Gottes aposteriorisch ist, das heifit aus den Gegebenheiten dieser
Welt gewonnen werden mufl. Dies schliefit keineswegs aus, ja es ist notwendige
Bedingung der Moglichkeit von Welterfahrung, daf unser freies und erkennen-
des Umgehen mit den Gegenstinden dieser Welt ,etwas“ miterfahren lassen
muf}, was wir ,,Gott“ nennen, weil es nicht in den Gegenstinden dieser Welt auf-
geht, sondern thnen zugrunde liegt. Bildlich gesprochen: Gleichsam mit den
Sandkornern des Strandes beschiftigt, wohnt der Mensch am Rand des unendli-
chen Meeres des Geheimnisses®. Insofern kann von einer Erfahrung gesprochen
werden, da eine mitgegebene, als notwendige Bedingung mitbewufite ,,vermittel-
te Unmittelbarkeit“ auch eine Erfahrung ist, mag sie auch besonderer Art sein.
Dies fithrt zum Begriff ,,Gott®.

Die Bedeutung des Wortes ,,Gott“

Gott soll erfahrbar sein. Aber wer oder was ist das? Es muf eingerdumt werden,
dafl wir normalerweise Gott, wenn vielleicht auch gegen besseres Wissen, wie ein
Gegentiber betrachten, wie eine andere Person. Zu diesem anderen beten wir,
wir verehren es, den liturgischen Formulierungen nach loben und preisen wir es,
danken und bitten. Nicht selten meinen wir durch die Aufzahlung einiger gottli-
cher Eigenschaften wie Allmacht oder Allwissenheit schon zu wissen, mit wem
wir es da zu tun haben. Dies liflt sich nicht verurteilen, denn wir wollen und
miissen ja von und iiber Gott sprechen. Und dieses Sprechenmiissen zwingt uns
dazu, das, was wir mit Gott meinen, eben mit einem Namen zu benennen und
damit in einen Begriff zu bringen. Wenn jedoch Begriff mit begreifen zu tun hat,

336



Ist Gott erfabrbar?

dann sollten wir uns im klaren sein, daf} wir mit dem Wort Gott die damit ge-
meinte Wirklichkeit nie und nimmer erfassen. Wenn es Gott gibt, dann ist er per
definitionem keine Wirklichkeit als Teil dieser Welt, sondern die ganz andere
Wirklichkeit, in den Worten des evangelischen Theologen Paul Tillich ,,das, was
uns unbedingt angeht“. Und fiir das, was Grund und Bedingung der Moglichkeit
der Welt ist, fehlt uns zwangsliufig ein Name. Deshalb ist Gott auch der Na-
menlose, das Geheimnis schlechthin, der Unbegrenzte, der Unbegreifliche oder
die Unbegreiflichkeit. Wir sollten auch, wann immer wir iiber Gott sprechen
oder zu ihm beten, etwas von dieser heiligen Scheu der Anrede im Wort durch-
schimmern lassen und nicht auch noch so tun, als wiirden wir Gott einen Gefal-
len erweisen, wenn wir zu ihm beten oder uns nach seiner Offenbarung richten.

Wenn es eine Weise einer Gotteserfahrung gibt, dann sollten wir auch nicht
tiberrascht sein, wenn der Gott dieser Gotteserfahrung als Unbegreiflichkeit er-
fahren wird; obwohl in uns anwesend, entzieht sie sich dennoch jedem geistigen
Zugriff. In welchem Sinn aber ist in uns eine Erfahrung von Unbegreiflichkeit
mitgegeben? Einer Unbegreiflichkeit, die gerade nicht das vorher noch nicht Ge-
wuflte, sondern das grundsitzlich und fiir immer Unbegreifliche meint? Im tat-
sichlichen Leben ist es so, daff wir zunichst einmal von anderen Menschen, also
von auflen her, erfahren, dafl es auch noch so etwas wie Gott gibt.

In Wirklichkeit hingegen sollte es so sein, dal wir unseren Gottesbegriff und
unsere Gottesvorstellung im Lauf des Lebens nicht mehr aus dem von aufien her
Andoktrinierten und Angelernten gewinnen, sondern aus der Gotteserfahrung
selbst. Ist dem nicht so, dann bleiben wir — wie es in vielen Fallen leider ist — in
unserem Gottesglauben kindlich, bewahren einen naiven Kinderglauben und
sind womdglich noch tiberrascht, wenn sich viele unserer Erwachsenenerfahrun-
gen nicht mehr auf diesen Gott der kindlichen Naivitdt reimen. Im Verhiltnis zu
Gott werden viele Menschen nie erwachsen und entsprechend reif. Uber Gott
haben sie, im Gegensatz zu anderen Bereichen, seit ihrer Kindheit nichts dazuge-
lernt. Dabei sollte doch unser Wissen und unser Denken von und iiber Gott aus
dem gewonnen werden, was in vermittelter Unmittelbarkeit als Gotteserfahrung
mitbewufit ist.

Orte der Gotteserfahrung

Erfahre ich nun aber diese grundsitzliche Unbegreiflichkeit wirklich, die ich im
Nachhinein mit dem Namen Gott benenne, die mir in Wirklichkeit aber immer
unbenannt und unausdriicklich iber die Schultern meines Lebens schaut? Jeder
weill, wie sehr die ewige Warum-Fragerei eines Kindes ,nerven“ kann. Im
Grund freilich hat das Kind recht; denn jede Antwort ist nur der Anlafl zu einer
neuen Frage. Wenn wir als Erwachsene die kindlich-ehrlichen Fragen nicht mehr

24 Stimmen 210, 5 3B



Karl-Heinz Weger

stellen, dann nur deswegen, weil wir gelernt haben, daf} es in unserer Welt nichts
gibt, das den Grund seiner selbst in sich selbst hitte, und somit die eine Warum-
Frage nur die nichste aufwerfen wiirde. Wir stoffen immer nur auf das neu Hin-
terfragbare, wihrend uns das Ziel und der Sinn des Ganzen des Daseins in seltsa-
mer Weise dunkel und verschleiert bleibt. Deshalb ist der Mensch das Wesen der
Offenheit. Er weif8, daff ihn nichts in und von dieser Welt auf die Dauer zufrie-
denstellen kann, daf er, selbst wenn er alles Wissen und Kénnen, allen Reichtum
oder alle Erfahrungen der Menschheit besifle, im letzten noch immer unzufrie-
den bliebe. Wir leben auf ein Ziel hin, auf einen Sinn unseres Lebens, um den wir
einerseits ,irgendwie® schon wissen miissen und der dennoch tber sich hinaus
auf die Zukunft verweist, uns zu-kiinftig ist. Die Frage nach dem Sinn unseres
ganzen Lebens scheint der Geistigkeit des Daseins eingebrannt. Moderne Sozio-
logen sprechen von einer quasi-instinkthaften Suche des Menschen nach Sinn.

Der Frage nach dem Warum und Wozu, dem Woher und Wohin entgeht, wie
eingangs schon erwihnt, auf die Dauer niemand, selbst wenn wir durchaus zuge-
ben diirfen, dafl es Wege gibt, die sich zu gehen lohnen, wie auch Wegstrecken,
an deren Ende sich fiir eine Zeit in Ruhe rasten liflt. Aber wenn das Ganze Sinn-
losigkeit ist, dann ist auch jedes zuriickgelegte Stiickchen Weg letztlich sinnlos.
Nichts ist jedoch unertriglicher, als fiir ein Ziel, eine Aufgabe oder einen Sinn
umsonst gearbeitet, gesorgt, gemiiht, geliebt zu haben, weil es diesen Sinn nicht
mehr oder iiberhaupt nicht gibt. Sinn ist ein letzter, uniiberbietbarer Wert, der
nicht wiederum von der Gnade eines anderen Sinnverleihenden her lebt, sondern
Sinn und Gut in sich selbst ist>.

Wenn nun an das iiber Gott Gesagte erinnert wird, dann vermag von daher
deutlich werden, dafl in den tausend Zielen und Sinnen, fiir die der Mensch wie
selbstverstindlich lebt und arbeitet, immer auch jener letzte Sinn unseres Lebens
miterfahren wird, jener Ganz-Sinn, der sich unserem Begreifen entzieht, und
dennoch als die Bedingung des Wissens um Einzelsinne da ist. Damit wird auch
Gott erfahren, nicht in unvermittelter Direktheit, sondern in vermittelter Unmit-
telbarkeit. Dies und jenes hat Sinn. Das ist zwar richtig. Aber es hat nur Sinn,
weil es noch einmal getragen und bedingt ist durch einen Sinn, der schlechthin ist
und nie vergeht, der jetzt alles umfaflt und zukiinftig bleibt. So erfahren wir
Gott; er ist das an unseren konkreten Titigkeiten Miterfahrene und Mitbewufite
und kann nur gewufit werden durch die Reflexion, durch das Nachdenken auf
das, was gegeben sein mufl, damit es Sinn tiberhaupt gibt.

Es ist damit nicht behauptet, dafl man diese Uberlegungen nicht auch bestrei-
ten konnte. Jeder Atheist oder Agnostiker tut dies. Und dennoch weifl jeder
Mensch nicht nur um Einzelsinne, sondern um einen Sinn seines ganzen Lebens.
Wire dieses unthematische Wissen nicht schon immer da (und darin Gotteser-
fahrung), dann miifite doch unerklirlich bleiben, warum der Mensch sich nicht
einfach damit zufrieden gibt, dafl am Ende alles umsonst war, dafl mit dem Sarg

338



Ist Gott erfabrbars

auch alles begraben wird, was wir an Miihe, Arbeit, Sorge, an Glaube, Hoffnung
und Liebe in unser Leben investiert hatten.

Wenn Karl Rahner, wie eingangs erwihnt, von Gotteserfahrung nur deshalb
reden mag, weil sie an den konkreten Erfahrungen mit unserer Um- und Mitwelt
gemacht wird, so heifit das, daf} sie als ,transzendentale Erfahrung“ mitgegeben
ist und miterfahren wird. ,Transcendere® bedeutet iibersteigen. Transzendentale
Erfahrung ist daher ,,fjberstiegserfahrung“. Niemand, auch der Atheist nicht,
wird die blofle Tatsache solcher Uberstiegserfahrung leugnen. Gemeint ist ein-
tach, dafl die uns gegebenen geistigen Fihigkeiten in Erkenntnis und Freiheit als
Wirklichkeiten unserer Welt und unseres Daseins nie restlos zu erkliren sind
und erst recht nicht verstehbar bleiben. Alles uns Begegnende iibersteigen wir
vielmehr in Erkenntnis und Freiheit, zunichst auf ein ,,Mehr® hin, dem sich frei-
lich bei niherem Zusehen gar keine Grenze setzen lifit und das so in die Unbe-
greiflichkeit und Unendlichkeit reicht. Ja noch mehr: Der Mensch selbst kénnte
sich gar nicht als Wesen der Endlichkeit und Begrenztheit erfahren, wiirde er
nicht gleichzeitig das Unendliche und Unbegrenzte miterfahren, das so zur Be-
dingung der Moglichkeit menschlicher Endlichkeitserfahrung vorauszusetzen ist.

Entscheidend ist und bleibt, daf es einerseits Erfahrungen gibt, die zwar in
uns, aber dennoch nicht von uns sind, nicht in unserer irdischen Wirklichkeit
aufgehen. Als Menschen sind wird endlich und begrenzt, sind gleichzeitig aber
auch Wesen, die iiber diese ihre Endlichkeit und Begrenztheit auch wissen und
dadurch schon immer dariiber hinaus sind. In allen Erfahrungen von Leid, Not,
Ungliick, Verlassenheit wissen wir, dafl es anders, besser sein konnte. Als Ge-
genseite der gleichen Miinze wissen wir in den positiven Erfahrungen von
Gliick, Geborgenheit, Treue, Hoffnung, Liebe, daff all diesen Erfahrungen von
uns aus gar keine Grenze gesetzt werden kann, daff sie somit in eine Unendlich-
keit verweisen, die nicht die Summe aller Endlichkeiten sein kann. Hier wird
nicht nach den Bediirfnissen der Menschen gefragt, die wir sicher auch haben.
Gefragt ist nach der Bedingung der Moglichkeit, nach der Bedingung also, die
unbedingt gegeben sein muff, damit diese Erfahrungen auch wirklich gemacht
werden konnen.

Diese Bedingung der Moglichkeit ist eine ausdriickliche, unthematische Miter-
fahrung des Unendlichen und Unbegrenzten, das wir Gott nennen. Ahnliches
laflt sich von den Absolutheitsforderungen in unserem Leben sagen. ,,Absolut®,
das heifit unabhingig von allen Bedingungen ist jedes Urteil, das nicht nur Hy-
pothese, sondern wahr sein will; es erhebt den Anspruch, fir alles Seiende wahr
zu sein, unabhingig von den Umstinden oder Bedingungen, unter denen es ge-
sagt ist. Noch deutlicher wird der Absolutheitsanspruch unserer Verantwortung.
Es gibt Werte, die absolute Giiltigkeit besitzen, und dementsprechend Verant-
wortung, die wir keinem anderen aufbiirden konnen, die fir immer und ewig
unsere Verantwortung bleibt. Gleiches gilte fiir Hoffnung oder fir Liebe. Auch

I 339



Karl-Heinz Weger

wenn wir feststellen miissen, dafl wir dem Anspruch der Liebe nie ganz entspre-
chen, weder im Geben noch im Empfangen: von sich aus jedenfalls will Liebe
absolut, bedingungslos sein. Auch Sinn kann, wie gesehen, nicht relativiert wer-
den.

Wo aber ist in unserer Welt etwas Absolutes? Etwas, das nicht von tausend
Bedingungen und Voraussetzungen abhiangt? Es ist schwer zu leugnen: Was wir
in den konkreten Erfahrungen unserer Urteile, unserer Verantwortung, unserer
Hoffnungen und unserer Liebe mitwissen und miterfahren, nennen wir im
Nachhinein, in der Reflexion auf die Bedingung der Moglichkeit unseres
Menschseins Gott. Von daher erst ,wissen® wir, wer oder was wir mit ,,Gott®
meinen. Das geheimnisvolle Unbegreifliche, das unausweichlich und dem Men-
schen unentrinnbar in seinem Leben mit da ist, das nicht die Welt und die Sum-
me der Welten sein kann (weil auch diese wieder uberstiegen werden konnte),
nennen wir Gott, und daher gibt es Gotteserfahrung.

Wenn sich deshalb die Frage: Ist Gott wirklich erfahrbar? mit einem scheuen,
aber bestimmten Ja beantworten laflt, dann konnen trotzdem die Schwierigkeiten
nicht bestritten werden, eine solche Erfahrung einem anderen zu vermitteln. Oft
wird eine solche Vermittlung nicht gelingen. Aber wir kénnen wenigstens mit
ruhiger Selbstverstandlichkeit sagen, dafl wir Gott erfahren oder erahnen, daff al-
les sinnlos und umsont wire, wenn es nicht einen letzten Sinn gibe, der auch
dann noch sein muf}, wenn wir ihn als ganzen nicht verstehen, niemals begreifen
konnen.

Mystagogie

Da die beschriebene Weise der Gotteserfahrung zwar, wie Karl Rahner meinte,
allen traditionellen Glaubensbeweisen zugrunde liegt, dennoch aber nicht mit ih-
nen identisch ist, ist ein Hinweis auf die ,Mystagogie®, eine Einfihrung aller
Christen in diese Erfahrung, unerlallich. Es handelt sich ja um eine Erfahrung,
die sich von sich aus nicht aufdringt, sondern des Nachdenkens, der Reflexion
bedarf. Aller Meditation liegt dieses Nachdenken zugrunde; das ignatanische
»Gott finden in allen Dingen® meint nichts anderes.

Hier kann unmaoglich tber eigentliche Mystik geschrieben werden. Dennoch
mag ein Gedanke niitzlich sein. Setzt man einmal voraus, daff es im Lauf der Kir-
chengeschichte (und vielleicht auch auflerhalb des Christentums) wirkliche My-
stik gab oder noch gibt, dann muf es auch erlaubt sein, tiber diese Gegebenheit
nachzudenken, ohne deshalb den Einfluf} der Gnade oder der Selbstmitteilung
Gottes in irgendeiner Weise zu schmilern. Stimmen die oben angestellten Uber-
legungen, dann ist es zumindest naheliegend, anzunehmen, dafl ein besonders re-
ligioser Mensch nicht nur ungewuflt transzendentale Erfahrung macht, sondern

340



Ist Gott erfabrbar?

diese besser als der eher Gleichgiiltige ins ausdriickliche Bewuf3tsein rufen kann,
dafl er um die stindige Gegenwart Gottes auch stindig weiff. Ein solcher Mensch
wird folglich im Wissen um die Gegenwart Gottes in ausdriicklicherer Weise in
der Gotteserfahrung leben, die der Normalsterbliche erst durch die Reflexion er-
reichen und so wissen kann. Es gibt also nicht nur eine (heute nétige) mystagogi-
sche Einfiihrung in die Gotteserfahrung; vielmehr 1aflt sich Gotteserfahrung
auch durch heiligmifiges Leben, Denken, Beten, Meditieren intensivieren, so
dafl die transzendentale Erfahrung das Objekt dieser Erfahrung, also Gott,
gleichsam bildlich sichtbar vorstellt — dies zumindest nach dem Eindruck des
Mystikers.

Wenn auch transzendentale Erfahrung als der ungenannte Horizont unserer
Erkenntnis und Freiheit dem Menschsein als solchem immer mitgegeben ist, so
legen es die unterschiedlichen Weisen mystischer Erfahrungen doch nahe, diese
auch von der konkreten Art der Frommigkeit eines Mystikers her mitzubetrach-
ten. Wie Gott verehrt wird, so, oder so dhnlich jedenfalls, wird auch der ,,Inhalt*
mystischer Erfahrung sein. Fur denjenigen, in dessen Frommigkeit in erster Li-
nie der gekreuzigte oder der arme Jesus Christus steht, fur den wird auch die
mystische Erfahrung den gekreuzigten oder armen Jesus in der Vision sehen las-
sen. Diese Uberlegung hat eine Bedeutung. Verweist sie doch den Normalchri-
sten — womit hier der Nichtmystiker gemeint ist — auf die Moglichkeit, transzen-
dentale Erfahrung als Uberstiegserfahrung nicht nur in der Reflexion als Gottes-
erfahrung zu erkennen; dariiber hinaus wire die Moglichkeit einer spezifischen
Gotteserfahrung angedeutet, die zumindest die Person Jesu Christi als Gott ein-

schliefit.

ANMERKUNGEN

! C. Bamberg, Gotteserfahrung als Schicksalsfrage fiir den Christen von heute, in: Gott, hrsg. v. P. Gordan (Graz
1986) 257.

2 K. Rahner, Frommigkeit frither und heute, in: Schriften zur Theologie, Bd. 7 (Einsiedeln 1966) 22.

* Ders., Gotteserfahrung heute, ebd. Bd. 9 (1970) 163.  * Ebd. 170.

5 Mit dieser Art eines Gottesaufweises hat sich B. Welte vor allem in seinen spiten Schriften auseinandergesetzr,
z.B. in: Das Licht des Nichts (Diisseldorf 1980).

341



