Thomas Eggensperger OP
Urspringe lateinamerikanischer Literatur

Sor Juana Inés de la Cruz und Octavio Paz

Bei jeder Beschiftigung mit dem Quinto Centenario werden zwei historische
Ebenen zum Thema der Reflexion. Dies ist zum einen die Entdeckerzeit selbst.
Wir setzen uns mit der spanisch-europiischen Eroberung der Neuen Welt aus-
einander, fragen nach der Bedeutung eines Christoph Kolumbus oder Hernan
Cortés auf der einen Seite und bewundern Minner wie Antonio Montesino und
Bartolomé de las Casas auf der anderen Seite. Ein beliebtes Thema ist die nahere
und weitere Beurteilung dieses Phinomens, das in einem Textband ,Der Griff
nach der Neuen Welt“! genannt wird. War der erste Schritt des Kolumbus am
12. Oktober 1492 ,der grofie Karfreitag des Leidens und des Blutes, der bis zum
heutigen Tag andauert, ohne dafl ihm ein Auferstehungssonntag folgte“?, oder
ging es vielmehr um die ,Entdeckung der Menschenrechte®? als die Erfolgsmel-
dung des ausgehenden 15. Jahrhunderts schlechthin?

Die zweite Reflexionsebene setzt dann nicht in der Historie, sondern in der
Gegenwart an: Was ist los in Lateinamerika? Immer noch oder schon wieder
werden die Menschenrechte miffachtet — es wird gefoltert und ausgebeutet. Auf
der anderen Seite sucht Lateinamerika nach einem Selbstbewufltsein — keines-
wegs umsonst, denn selbstverstindlich hat dieser Kontinent seine Identitit und
kann seinen individuellen Ort im Rahmen der Geschichte, der Gegenwart und
der Zukunft finden.

Beide Ebenen — die der Geschichte und jene der Gegenwart — haben eine Ge-
meinsamkeit. Letzten Endes setzen sie sich mit dem Verhiltnis zwischen Europa
und Lateinamerika auseinander. Europa (in diesem Jahrhundert Europa und die
USA) reprisentiert das Starke, Michtige mit deutlicher Tendenz zur Dominanz,
Lateinamerika muf} sich mit dem Standort des Untergebenen begniigen.

Im folgenden soll versucht werden, die ambivalente Beziehung zwischen Alter
Welt und Neuer Welt im Blick auf den Beginn und die Entfaltung genuin latein-
amerikanischer Literatur darzustellen, und zwar anhand biographischer Skizzen
tiber die mexikanische Ordensfrau Juana Inés dela Cruz. Fiir das breitere Publi-
kum wurde Sor Juana Inés de la Cruz neuerdings durch die Ubersetzung des
mafigeblichen biographischen Berichts bekannt, den der weltberithmte mexikani-
sche Schriftsteller Octavio Paz verfafite®. Es wird unter anderem zu fragen sein,
warum gerade Octavio Paz auf diese Ordensfrau aus der Barockzeit verwiesen

3 483



Thomas Eggensperger OP

hat. Fast zeitgleich mit der Biographie erschien die Ubersetzung einer ihrer
wichtigen Texte>.

Spanien und Lateinamerika im 16. und 17. Jahrhundert

Juana wurde am 12. November 1648 in der Nihe von Mexiko-Stadt geboren. In
dieser Zeit waren die Spanier schon gut hundert Jahre in Mittelamerika. Obwohl
Christoph Kolumbus 1492 die dem amerikanischen Kontinent vorgelagerten In-
seln betreten hatte, erreichte der spanische Conquistador Herndn Cortés die me-
xikanische (d. h. aztekische) Hauptstadt Tenochtitlin erst 1519. Kurz darauf
(1522) wurde Cortés zum Gouverneur ernannt. Damit unterstand Mexiko spani-
scher Herrschaft. In den Jahren 1535 und spiter 1543 wurde die junge spanische
Kolonie in Amerika rechtlich in zwei Vizekénigreiche aufgeteilt®. Man war sich
bewuft, dafl der spanische Kénig von Europa aus nicht umfassend prisent sein
konnte. In Spanien kiimmerte sich der Indienrat (,Consejo de Indias®) und die
,Casa de Contratacién® um die Belange in Amerika. In der Neuen Welt fungier-
te der Vizekonig von Neuspanien, spiter auch noch jener von Peru, als verlin-
gerter Arm der spanischen Krone. Die Vizekonige hatten ihren Sitz in Mexiko-
Stadt bzw. in Lima und wurden nur fiir eine bestimmte Zeit eingesetzt. Daneben
entstand ein kompliziertes und gleichzeitig faszinierendes System von Politikern,
Militars und Beamten, das im wesentlichen bis ins 17. Jahrhundert gleich blieb
und damit auch in unserem Zusammenhang von Wichtigkeit ist.

Das 16. und 17. Jahrhundert ist in Europa die Zeit des Barock. Fir Spanien
nennt man diese Epoche ,Siglo de Oro®, das ,Goldene Zeitalter”. Dieser Begriff
bezeichnet nicht nur den beginnenden Reichtum der spanischen Halbinsel, der
sich aus den Eroberungsziigen in der Neuen Welt ergab, sondern es war auch ein
wirklich ,Goldenes Zeitalter® der Kunst und Literatur. Zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts (1605/1615) erschien der Klassiker ,Don Quijote®. Mit dem Abenteuer
des Don Quijote und seines Pagen Sancho Pansa bearbeitete Miguel de Cervan-
tes den traditionellen Rittermythos, der in Spanien gepflegt wurde, und stellte
ihn in parodistischer Manier auf den Kopf. Es gab aber auch andere Themen; in
den Schiferromanen beispielsweise wurde das ruhige und ziichtige Landleben
idealisiert. Ein wichtiges Thema blieb aber auch die Religion. Dabei ist in beson-
derer Weise an die spanische Mystik zu denken, deren bedeutendste Vertreter
Juan de la Cruz und Teresa de Avila sind.

Im 17. Jahrhundert schlieflich stellen vor allem Autoren wie Lope de Vega
oder Géngora, Calderén de la Barca oder Baltasar Gracian jene Literatur dar, die
so typisch werden sollte fiir die Iberische Halbinsel. Das Theater Lope de Vegas
wurde als ,der theatralisierte Alltag der spanischen Gesellschaft“ bezeichnet.
Denn genauso wirken die Texte — sie sind ausladend dramatisch, beschiftigen

484



Urspriinge lateinamertkanischer Literatur

sich mit Liebe und Religion. Deutlich wird die Idealisierung und Verklirung der
Welt und des konkreten Alltags (,,Ontologisierung des Imaginiren — Entwirkli-
chung des Alltags®7).

Es ist wohl einsichtig, daf} das spanische Siglo de Oro sowohl in politischer als
auch in kultureller Hinsicht auf Neuspanien zu tibertragen ist. Die Kolonie wur-
de von zwei Institutionen beherrscht: zum einen durch den jeweiligen Vizekonig
und dessen Verwaltung, zum anderen durch die katholische Kirche. Es ist klar,
daf protestantische Tendenzen keine Rolle spielen konnten. Dafiir hatte das spa-
nische Mutterland gesorgt. Reformatorisches oder humanistisches Gedankengut
aus Europa hatte von jeher Importverbot; offiziell kannte man diese Schriften
nicht. Im Geheimen und Privaten sah dies selbstverstindlich ein wenig anders
aus.

Ein Blick auf die Triger der Machtpositionen zeigt, daf} die soziale und politi-
sche Stellung immer mehr abnahm, je mehr man mit Mexiko zu tun hatte. Kon-
kreter formuliert: Die eigentlichen Ureinwohner — die Indios — waren von wich-
tigen Positionen ausgeschlossen. Die Mestizen gehorten weder ganz zu den Wei-
flen noch zu den Indianern und miissen (zumindest im 17. Jahrhundert) als so-
ziale Randexistenzen bezeichnet werden. Die Kreolen hatten zwar spanische
Vorfahren, aber sie waren in Lateinamerika geboren worden. Obwohl sie die ge-
sellschaftlich wichtigste Schicht darstellten, mufiten sie dennoch hinter den Spa-
niern zuriicktreten, die aus dem Mutterland kamen, um politische oder militdri-
sche Aufgaben wahrzunehmen.

Die frithen Jahre Juanas

In diese Zeit hinein wurde Juana geboren®. Die Geburt hatte bereits etwas Anrii-
chiges. In der Taufurkunde steht namlich, sie wire eine , Tochter der Kirche®.
Dies bedeutet, dafd sie unchelich war. Sie trug zunachst den Namen ihrer Mutter
und hief Juana Inés Ramirez. Vom Vater weifl man sehr wenig, zumindest ist
bekannt, dafl er Pedro Manuel de Asbaje hief}. Juana selbst hatte noch fiinf Ge-
schwister, wohl ebenfalls alle unehelich. Uberhaupt scheint die Familie Ramirez
einen recht lockeren Lebenswandel gepflegt zu haben. Jedenfalls wimmelte es
von Seitenspriingen, Liebhabern und unchelichen Kindern. Interessanterweise
hatte dies im grundsitzlich sittenstrengen Spanien bzw. Neuspanien wenig Kon-
sequenzen. Ohnehin war dies ein typisches Phinomen des Barock: Die Kirche
war empfindlich, wenn die Lehre angegriffen wurde oder man sie fiir angegritfen
hielt. Grofziigiger erwies sie sich in Fragen der praktischen Sexualmoral.

Davon abgesehen war die Familie Ramirez kreolischer Abstammung und diirf-
te recht wohlhabend gewesen sein. Wenn wir den Erinnerungen Juanas Glauben
schenken diirfen, war sie bereits in ihrer Kindheit duflerst wiflbegierig. Sie las viel

485



Thomas Eggensperger OP

in der Bibliothek des Grofivaters und lernte Latein. Sie versuchte sogar, ihre
Mutter dazu zu tberreden, an der Universitit studieren zu diirfen. Das war da-
mals aber absolut unmoglich und stand auflerhalb jeglicher Debatte. Nicht ganz
unbescheiden schreibt Juana:

»Als ich dann nach Mexiko kam, staunte man weniger tiber meinen Verstand als vielmehr tber
mein Gedichtnis und die Kenntnisse, die ich in meinem Alter besaf}, in dem ich doch kaum Zeit ge-
habt zu haben schien, sprechen zu lernen® (Antwort 29).

Juana Ramirez spielt damit gleichzeitig auf ihren Umzug nach Mexiko-Stadt
an. Im Alter von acht Jahren verlief§ sie das Elternhaus und lebte von da an eine
Zeitlang im Haus ihrer Tante und ihres Onkels in der Hauptstadt des Vizekonig-
reichs Neuspanien. Eine entscheidende Wende ergab sich im Jahr 1664. Damals
tibernahm der Marqués de Mancera das Amt des Vizekonigs. Er kam zusammen
mit seiner Frau Leonor Carreto direkt aus Spanien und nahm in Mexiko-Stadt
seine Amtsgeschifte auf. Kurz darauf — Juana war knapp 17 Jahre alt — wird der
vizekonigliche Hof auf das Madchen aufmerksam. Sicherlich war man von Jua-
nas Bildung beeindruckt, aber ihren Biographen zufolge (z. B. Diego Calleja)
soll sie auflerdem sehr gut ausgesehen haben. Was immer auch ausschlaggebend
war, Juana wird in den Palast als Hofdame aufgenommen. Das Verhiltnis des vi-
zekoniglichen Ehepaars zu Juana soll sehr gut, geradezu freundschaftlich gewe-
sen sein. Iir Juana jedoch bedeutete diese Position sehr viel — nicht nur, dafl sie
von nun an am Hof lebte; fiir das uneheliche Kind war es zusitzlich ein uner-
warteter gesellschaftlicher Aufstieg.

Eintritt ins Kloster

Im Jahre 1667 trat Juana in den strengen Orden der Karmelitinnen ein. Auf den
ersten Blick scheint die Entscheidung, ins Kloster zu gehen, tiberraschend. Wenn
sie in jungen Jahren bereits Hofdame in Mexiko-Stadt war, dann verwundert es,
dafl die Karriere durch einen Ordenseintritt jah unterbrochen werden sollte. In
dem Kloster der Karmelitinnen hielt sie es jedoch gerade einige Monate aus.
Kurz darauf verlie} sie es wieder. Sicherlich darf nicht leichtfertig dariiber spe-
kuliert werden, warum sie dem Kloster den Riicken kehrte. Wenn beispielsweise
behauptet wird, dafl sie ,,aufgrund ihrer korperlichen Zartheit“ unfihig gewesen
wire, ,,die strengen Ordensregeln zu ertragen®?, so dirfen wir die Angelegenheit
durchaus unromantischer sehen: Die junge Juana hatte iiberhaupt keine Lust, die
strengen frommen Ubungen der beschaulichen Schwestern mitzumachen. Diese
Vermutung bestitigt sich auch nach ihrer neuerlichen Entscheidung: Zwei Jahre
spiter, am 24. Februar 1669, trat sie in das Kloster San Jerénimo ein, das von den
Hieronymitinnen betreut wurde. Von nun an trug sie den Namen Sor Juana Inés
de la Cruz. Uber ihre Motivation schreibt sie spiter:

486



Urspriinge latemamerikanischer Literatur

LIch trat ins Kloster ein, obwohl ich wufte, dafl dieser Stand Dinge — ich spreche von nebensichli-
chen, nicht von grundsitzlichen — mit sich brachte, die meinem Charakter widersprechen mufiten.
Aber da ich eine tiefe Abneigung gegen den Ehestand hatte, schien jener diesem gegeniiber weniger
grofie Nachteile mit sich zu bringen. Er war die angemessenere Wahl, um mein Seelenheil, das zu er-
langen ich erstrebte, mit groferer Sicherheit zu gewinnen. Dieser letzten und wichtigsten Uberlegung
wichen und unterwarfen sich alle listigen Launen meines Charakters: der Wunsch, allein zu leben,
keine Verpflichtung zu haben, die die Freiheit meiner Studien beeintriichtigte, nicht den Larm der
Mitschwestern zu horen, der die friedliche Stille meiner Biicher storte” (Antwort 30).

Diese Aufzeichnungen machen deutlich, daff es nicht gerade die Frommigkeit
war, die diese Frau dazu bewegt hatte, den Schleier zu nehmen. Die Griinde, die
sie selbst nennt, haben mit der klassischen ,,Berufung® recht wenig zu tun. Be-
griffe wie ,Nachfolge Jesu Christi“ oder LBufle“ kommen im Text nicht vor.
Vielmehr — so ist der Abschnitt zu verstehen — ist es nicht ganz unpraktisch, das
Klosterleben zu genieflen. Man hat Zeit, man kann viel studieren, ein wenig sto-
rend sind eigentlich nur die Gebetsverpflichtungen. Octavio Paz (175) bemerkt
dazu sehr treffend: ,,Diese Uberlegungen waren . . . eindeutig weltlicher Art, von
Besorgnissen sowohl materieller wie gesellschaftlicher und moralischer Art ge-
tragen. Das Wort, das diese Besorgnisse ausdriickt, ist nicht Heiligkeit, sondern
Schicklichkeit.“ Damit zeigt Paz auch Hintergriinde auf. Juana mufite wissen,
daf eine traditionelle Ehe fiir sie, auch wenn sie gewollt hitte, nicht moglich ge-
wesen wire. Sie war ein uncheliches Kind und war dadurch zweifellos gesell-
schaftlich gebrandmarkt. Am Hof konnte sie ohnehin nur bis zu dem Zeitpunkt
bleiben, solange ihr Génner de Mancera Vizekonig war.

Einzelne Forscher haben versucht, die Hintergriinde psychologisch oder psy-
choanalytisch zu beurteilen . Dieser Aspekt soll an dieser Stelle nicht weiter
diskutiert werden. Vielmehr soll neben den sozialen Zwingen eines Klosterein-
tritts auch die intellektuelle Komponente nicht unberiicksichtigt bleiben. Es ist
cinsichtig, daf es fiir eine gebildete Frau der Barockzeit kaum Moglichkeiten
gab, sich frei zu entfalten. Das Leben am Hof hatte zwar seine kulturellen Seiten,
die auch den Frauen offenstanden, aber letztlich war Juana dort eher mit Palast-
intrigen oder politischen Rinkespielen konfrontiert als mit Geist und Verstand.
So gesehen war das Kloster fiir Frauen wie Sor Juana ein gewisses Refugium.
Man kann zwar nicht sagen, daf§ die Frauenkldster generell Orte hoher wissen-
schaftlicher Qualitit waren, aber immerhin gab es gute Ansitze. Octavio Paz be-
tont, dafl es in México auf Grund der Ordensfrauen iiberhaupt wenigstens eine
weibliche Kultur gab, wenn sie de facto auch nur durchschnittliches Niveau er-
reichte (Paz 183).

Das Klosterleben, wie es Sor Juana von nun an praktizierte, darf getrost als
recht gemichlich bezeichnet werden. Die Zimmer hatten mit Klosterzellen nicht
viel zu tun, vielmehr waren es im Kloster San Jerénimo zweistéckige Apparte-
ments mit mehreren Riumlichkeiten, darunter eine kleine Kiiche. Die Ordens-
frauen hatten in der Regel mehrere Dienstmigde an der Hand. Das Kloster San

487



Thomas Eggensperger OP

Jerénimo hatte regen Besucherverkehr. Die Nonnen durften das Kloster norma-
lerweise nicht verlassen, aber Besuche waren erlaubt. So ist bekannt, daff das vi-
zekonigliche Ehepaar und viele weitere Prominente hiufig zu Gast waren.

Im grofien und ganzen kann gesagt werden, dafl Sor Juana eigentlich eine sehr
bequeme Wahl getroffen hatte, die durchaus im Bereich ihrer Interessen und ih-
rer Neigungen angelegt war.

Die Dichterin

Soweit tiberliefert, hatte Sor Juana Inés de la Cruz verschiedene Amter im Klo-
ster inne. So war sie eine Zeitlang Archivarin und Schatzmeisterin. Thre eigentli-
che Qualitit hatte sie aber zweifellos als Schriftstellerin und Dichterin. Es sind
unzihlige Sonette und Romanzen erhalten, die Sor Juana im Lauf ihres Lebens
verfafit hat. Sehr oft sind es Liebesgedichte, hiufig geistliche Lieder, auflerdem
existieren mehrere Theaterstiicke und einige Prosatexte. Die Gedichte und Ro-
manzen sind oft an bestimmte Persénlichkeiten und Freunde adressiert oder ih-
nen gewidmet. 1677 erschien ihr erster Sammelband, die ,,Villancicos a San Pe-
dro®.

Das zweite grofiere Opus Sor Juanas erschien einige Zeit spiter und stand in
engem Zusammenhang mit der Ernennung eines neuen Vizekénigs. Im Jahr 1680
trat der Marqués de la Laguna das neue Amt an. Sein Name war Tomads Antonio
de la Cerda y Aragén. Seine Gattin war Maria Luisa Manrique de Lara y Gonza-
ga. Politisch waren sie fiir Neuspanien nicht sonderlich wichtig, aber sehr wohl
spielten sie eine Rolle in der Lebensgeschichte Sor Juanas. Damals war es iiblich,
zu besonderen Anlissen sogenannte Triumphbdgen zu errichten. In der Regel
waren sie aus einfachem Material und nur fiir eine bestimmte Zeit aufgestellt!!.
Sie erinnern ein wenig an den Triumphbogen des siegreichen Feldherrn im alten
Rom. Diese Triumphbégen, die in Neuspanien eine lange Tradition hatten, wa-
ren hiufig mit antiken Zeichen verziert. So rekurrierte man gerne auf griechi-
sche, romische oder dgyptische Symbole. Es finden sich allerdings auch Elemente
aus der indianischen Kultur. Sehr hiufig sind stilisierte Indios mit Pfeil und Bo-
gen oder fiir Amerika typische Pflanzen und Tiere abgebildet. Solch einen Tri-
umphbogen lieff man also fir Tomds de la Cerda und seine Frau Maria Luisa er-
richten. Gleichzeitig beauftragte man Sor Juana, diesen Triumphbogen zu ent-
werfen. Sie plante eine Holz-Gips-Konstruktion mit den Meeresgottheiten Nep-
tun und Amphitrite. Der Gott Neptun symbolisierte den neuen Vizekonig. Dies
diirfte fiir ihn sehr schmeichelhaft gewesen sein, und letzten Endes war das auch
die Absicht jenes Bogens. Sor Juana hat eine Schrift iiber jenen Triumphbogen
verfaflt, genannt ,Neptuno Alegérico“. Uber den ersten Teil des Textes urteilt
Octavio Paz:

488



Urspriinge lateinamerikanischer Literatur

»Der Allegorische Neptun ist ein vollkommenes Beispiel fiir die bewundeswert scheufiliche barok-
ke Prosa, die . .. voller Echos, Labyrinthe, Embleme, Paradoxa, Scharfsinnigkeiten, Antithesen, von
lateinischen Zitaten, griechischen und dgyptischen Namen glitzernd durch die Seiten daherschreitet
in endlos gewundenen Sitzen, langsam, aber doch nicht erdriickt von der Last ihres Gepringes, mit
einer gewissen elefantenhaften Majestat (Paz 241).

Abgesehen von dieser Arbeit blieb Sor Juana weiterhin in engem Kontakt zu
den Vizekonigen. Thre Dichtung zeigt deutlich die enge Beziechung zur Vizekoni-
gin Maria Luisa. Es war fiir das Kloster San Jerénimo sicherlich niitzlich, einen
solch wichtigen Verbiindeten wie den koniglichen Hof zu haben, aber zweifellos
handelte es sich zusitzlich um eine personlich gute Beziehung. Verse, die an die
Vizekonigin gerichtet waren, bezeichnen hiufig Dankbarkeit. Sor Juana wurde
gefordert; im Blick auf ihre problematische Herkunft konnte ihr nichts Besseres
passieren. Als sie von Maria Luisa ein Federdiadem geschenkt bekam, schrieb sie
beispielsweise folgendes Gedicht (ibers. n. Paz 2831.):

Ich werde es tragen, Herrin, Zum Dank dafiir driick ich dir
damit mein Kopf, so bekrinzt, tausend Kiisse auf die Fiifle,
wiirdiger sei, deinen Sohlen ohne Anstofigkeit; denn wer

als Teppich dienen zu dirfen. driickt und kiflt, der siindigt nicht.

Neben solchen Versen der Dankbarkeit gibt es aber auch ganz andere Verse an
die Vizekonigin. Eine erotische Konnotation findet sich auffallend haufig (ebd.
323): '

Weder mein Frau- noch mein Fernsein denn du weifit: Die Seelen kennen
kkann mich hindern, dich zu lieben; nicht Distanz und nicht Geschlecht.

Ahnlich gelagerte Gedichte gibt es eine ganze Reihe. Einige sind sehr diskret
und bleiben an der Oberfliche. Andere wieder sind tiberraschend eindeutig. So
schreibt Sor Juana wihrend der Fastenzeit — Besuche im Kloster waren wihrend
dieser Woche verboten — folgende Romanze (ebd. 327):

. . .ich Armste, trig, ohne Reiz, der Geschmackssinn,
die so lang dich nicht gesehen, ohne Gegenstand die Augen.

daf, deine Nihe entbehrend, Wahrlich, mein herzlieber Schatz,
meine Sehnsucht sich verzehrt hat, ohne dich — ich iibertreibe

meine Willenskraft geknicke ist, nicht — kommen mir meine eignen
ausgehungert der Verstand, Gedanken wie fremde vor.

Das sind keine metaphysischen oder spirituellen Ergiisse, sondern das sind die
Leiden einer verliebten Frau. Und die Verliebtheit richtet sich nicht an einen
Mann, sondern an die Vizekonigin Maria Luisa. Die Kommentatoren dieser Ge-
dichte sind sehr zuriickhaltend bei der Beurteilung solcher Verse. Ungern will
man eingestchen, daf} diese Zeilen auf eine lesbische Beziehung hindeuten konn-
ten. Octavio Paz versucht diesbeziiglich eine sehr differenzierte Analyse (2891f.).
Es darf nicht vergessen werden, daff es sich um Barocklyrik handelt. In dieser
Zeit beschrieb man bestimmte Gefiihle und Leidenschaften viel intensiver. Das
gilt auch fiir freundschaftliche Bezichungen. Was in der Lyrik des 17. Jahrhun-
derts die Beschreibung einer Freundschaft ist, kann im 20. Jahrhundert durchaus

489



Thomas Eggensperger OP

als sexuelle Beziehung deklariert werden. Vielleicht hat Juana ihre Bezichung zu
Maria Luisa nur dichterisch dramatisiert, aber wer vermag schon in die innerste
Seele von Menschen zu schauen!

Sor Juana Inés de la Cruz wurde mit der Zeit weithin berithmt. Man schitzte
ihre Intelligenz, bewunderte ihre Poesie und ihre kiinstlerische Neigung. In ihrer
Klosterzelle soll es eine Reithe von Musikinstrumenten gegeben haben. Juana
Inés de la Cruz hatte sich ganz offensichtlich fiir Musik interessiert und beschaf-
tigte sich unter anderem auch mit Musiktheorie. Sie wufite diese Neigung gut zu
begriinden. Den Hintergrund bildet ihre Liebe zu den Wissenschaften. So
schreibt sie einmal:

,So fuhr ich fort und lenkte meine Schritte, wie ich schon sagte, immer mehr dem Gipfel der heili-
gen Theologie zu. Um dorthin zu gelangen, schien es mir notwendig, tber die Stufen der weltlichen
Wissenschaften und Kiinste hinaufzusteigen. Denn wie kénnte jemand das Wesen der Konigin aller
Wissenschaften verstehen, wenn er noch nicht einmal das ihrer Dienerinnen kennt?* (Antwort 31)

Mit diesen Satzen, die jedem Theologen schmeicheln dirften — das war auch
die Absicht Juanas —, leitet sie zur Musik tber. Fiir Juana ist die Harmonie und
Schonheit in der Musik eine Voraussetzung des Verstehens von Bildern in der
Bibel (Antwort 33). Sie verfafite ein Buch iiber Harmonielehre, das aber heute
nicht mehr erhalten ist.

Sor Juana war eine interessierte Frau. Sie scheute sich nicht, sich mit allen
moglichen Themen zu beschaftigen. Aber es fallt auf, daf§ sie sich aus einem Be-
reich vollig heraushielt, nimlich aus der Theologie. Zunichst ist dies verwunder-
lich, denn es wire naheliegend gewesen, dafl eine geistvolle Ordensfrau sich mit
religivsen Fragen beschiftigte. Allerdings gebot thr moglicherweise ihre Intelli-
genz, sich nicht darauf einzulassen. Theologie im 17. Jahrhundert zu treiben, zu-
mal auf dem Terrain Spaniens, war ein gewisses Risiko, und dies manifestierte
sich in der allgegenwirtigen Inquisition. Sor Juana genoff den Schutz des Hofes,
aber dennoch wurde sie auf Grund ihres ungewohnlichen Auftretens von einigen
Kirchenvertretern mifStrauisch beobachtet. Gebildete Nonnen mit politischem
und gesellschaftlichem Einflufl waren damals selten und fielen auf. Dennoch
werden ihre Schriften in Druck gegeben. In einer Auflage (1690) wird sie als
szehnte Muse“ bezeichnet (Paz, 404). Seitdem nennt man sie immer wieder die
zehnte Muse Mexikos*,

Krise

Das Jahr 1690 bedeutet fiir Sor Juana eine Wende. Sie ist 42 Jahre alt und steht
am Hoéhepunkt ihres Schaffens. Kurz davor (vermutlich zwischen 1685 und
1690) verfafite sie den ,,Primer Suefio®, ein langes Gedicht, das eher den Charak-
ter einer philosophischen Studie trigt. Der Umbruch wurde aber nicht durch
den Primer Suefo eingeleitet, sondern durch einen recht eigenartigen Briefwech-

490



Urspriinge lateinamerikanischer Literatur

sel, auf den im folgenden einzugehen ist, wenn auch nur in groben Ziigen. Jene
Korrespondenz ist der Grund, warum Octavio Paz seine Biographie ,Sor Juana
Inés de la Cruz y las trampas de la fé“ nennt. Die Ubersetzung des Untertitels
wird mit ,Die Fallstricke des Glaubens“ wiedergegeben. Denn zu diesem Zeit-
punkt drohte Juana Gefahr (Paz 569ff.).

Der Anlaff war eine Predigt, die Jahrzehnte zuvor gehalten worden war. Der
Urheber war der portugiesische Jesuit Antonio de Vieyra, der versuchte, eine
recht eigenwillige Interpretation des Liebesgebots Jesu Christi zu geben. Sor Jua-
na wollte auf diese nicht unumstrittene Thesen niherhin eingehen und verfafite
die sogenannte ,,Carta Atenagoérica de la madre Juana Inés de la Cruz®. Der Brief
ist gerichtet an eine Sor Filotea de la Cruz aus dem Kloster der HI. Dreicinigkeit
von Puebla. Sor Juana verfafite eine geistreiche Kritik an den Behauptungen des
portugiesischen Jesuiten. Die Argumentation soll an dieser Stelle nicht weiterver-
folgt werden; es soll vielmehr auf ihre eigenen Schlufffolgerungen cingegangen
werden. Sor Juana Inés de la Cruz schreibt nimlich:

»Danken wir ihm und rithmen wir diese Vollkommenheit der gotelichen Liebe, die eine Wohltat
tut, wenn sie belohnt, die eine Wohltat tut, wenn sie bestraft, die die gréite Wohltat tut, wenn sie
Wohltaten zuriickhalt, und deren Liebesbeweis es ist, keinen Liebesbeweis zu geben.* 12

Aus diesem Ergebnis lifit sich folgern, daff Gott uns seine Liebe dadurch be-
weist, daf} er uns in Freiheit entscheiden liflt und nicht in unser Handeln ein-
greift. Diese These mufl im Kontext der damaligen Zeit und ihrer Theologie ge-
sehen werden. Durchaus konnte es gefihrlich sein, in dieser Weise zu argumen-
tieren. ,,Freiheit” in der Dogmatik, und alles, was damit zu tun hatte, war grund-
satzlich vor der Inquisition suspekt.

Diese ,,Carta Atenagorica® wurde gedruckt. Allerdings unter merkwiirdigen
Umstinden. Dem Druck wurde namlich ein Vorwort vorangestellt, das eine ge-
wisse Sor Filotea de la Cruz verfafft hatte. Diese Sor Filotea hat es aber niemals
gegeben. Vielmehr handelte es sich um ein Pseudonym. Jeder wufite damals, wer
damit gemeint war. Wenn Sor Juana ihr Schreiben an Sor Filotea aus Puebla
adressiert, dann war das niemand anderes als der Bischof von Puebla. Dieser
Mann — Don Manuel Ferndndez de Santa Cruz — war mit Sor Juana befreundet.
Er war ihr zugeneigt und respektierte ihre theologische Schrift und lief sie sogar
auf seine Kosten drucken. Dennoch konnte und wollte er die unheimlichen The-
sen Sor Juanas nicht stehen lassen und stellte dem Text ein Vorwort voran. Frei-
lich setzt der Bischof nicht seinen Namen darunter, sondern unterschreibt wie-
der mit ,Sor Filotea“. Ein Blick in das Vorwort zeigt, daf§ es der Versuch einer
vorsichtigen Ermahnung sein soll. ‘

Das Vorwort beginnt sehr mafivoll und betont die Bewunderung ob dieses
Briefes der Sor Juana. Sehr bald kommt Sor Filotea/Bischof Manuel Fernindez
aber zur Sache. Eigentlich habe er nichts dagegen, daf eine Frau wissenschaftlich
arbeite. Dennoch meint er, Sor Juana ermahnen zu miissen:

491



Thomas Eggensperger OP

LIch mifbillige die allgemein verbreitete Ansicht derer, die die Beschiftigung der Frauen mit den
Wissenschaften nicht gutheifien. Denn viele widmen sich den Studien und wurden dafiir vom heiligen
Hieronymus mit Lob bedacht ... Ich verlange nicht, daff Ihr Euer Wesen verleugnet und auf die Bi-
cher verzichtet, aber dafl Thr Euch vervollkommnet und bisweilen das Buch Jesu Christi lest ... Euer
Gnaden (Sor Juana) hat viel Zeit fiir das Studium der Philosophen und Dichter verwendet, nun miis-
sen die Taten vollkommener und die Biicher frommer werden® (Filotea 111.).

Damit hat der Bischof — in origineller Art und Weise zwar * — eine klare Mah-
nung erteilt, die durchaus auch als Warnung verstanden werden mufite.

Dieses Spiel geht weiter, und es kommt einige Monate spater (1. Mirz 1691)
zu einer ,Respuesta a Sor Filotea de la Cruz®. Sor Juana versucht in dieser
JAntwort® eine Rechtfertigung und Verteidigung ihres Wirkens. Es ist eindeutig,
daf sie sehr vorsichtig argumentieren muff, um gewissen kirchlichen Institutio-
nen nicht unangenehm aufzufallen. Sor Juana iiberschlagt sich fast an Beschei-
denheit und Demut und nimmt alles zuriick, was ihr irgendwie zum Schaden
ausgelegt werden konnte. Sie betont ihre mangelnde Kompetenz in theologi-
schen Sachfragen, sie nimmt sich die Ermahnung des Bischofs zu Herzen, etwas
mehr in der Heiligen Schrift zu lesen. Eigentlich habe sie gar nicht so viel schrei-
ben wollen, eher sei sie von anderen dazu gezwungen worden. Dennoch betont
Sor Juana, daf sie von Kindheit an eine starke Neigung zum Studium und der
Wissenschaft gehabt hitte, aber letzten Endes habe sie nur das Ziel gehabt, Fra-
gen der Religion und Theologie dadurch besser zu verstehen. Sehr empfindlich
reagiert sie in ihrer Antwort auf das traditionelle Frauenbild:

,Was ... kénnte ich Euch nicht alles iiber die Geheimnisse erzihlen, die ich beim Kochen der Na-
tur entlockte? Da sicht man, daf ein Ei wie eine Masse zusammenhilt, wenn es in Schmalz und Ol
gebraten wird, in Sirup aber auseinanderliuft; der Zucker bleibt fliissig, wenn man ithm ein wenig
Wasser hinzufiigt, in dem eine Quitte oder eine andere saure Frucht gelegen hat. Eigelb und Eiweif}
desselben Eis sind so gegensitzlich, daft sie sich einzeln mit Zucker vermischen, zusammen jedoch
nicht. Tch will Euch nicht weiter mit diesen Albernheiten ermiiden, ich habe sie nur erzihlt, damit
Ihr meine Veranlagung genau kennenlernt; ich vermute, daf ihr dariiber lachen werdet. Aber ... was
bleibt uns Frauen anderes als Kiichenphilosophie? (Antwort 501.)

Sor Juana weist ausfiihrlich darauf hin, dafl es in der Geschichte der Mensch-
heit und in der Bibel immer wieder hochbegabte und einflufireiche Frauen gab.
Sie hat den Mut, iiber die Folgen nachzudenken, sollte es den Frauen einmal ge-
stattet sein, Gelehrte zu werden. So zeigt sie die Absurditit der Tatsache, dafl
man junge Midchen lieber ungebildet liflt, als ihnen durch Minner den Unter-
richt erteilen zu lassen, von denen mégliche Gefahr droht. Viel sinnvoller wire
es doch, dafl den Madchen iltere und erfahrene Frauen fiir die Ausbildung zur
Seite gestellt wiirden.

Die ,Respuesta® wurde erst nach dem Tod Juanas in Druck gegeben. Dennoch
lag die Schrift mindestens bei Bischof Manuel Ferndndez vor, moglicherweise
auch noch bei weiteren Personen. Sor Juana mufite feststellen, dafl es mittlerwei-
le einige einflufireiche Gegner gab. In den kommenden Jahren wurde sie von un-
terschiedlichster Seite so unter Druck gesetzt, daf§ sie schlieflich innerlich zu-

492



Urspriinge lateinamerikantscher Literatur

sammenbrach. Die bis dahin so energische und mutige Frau sah sich gezwungen,
verschiedene Schriftstiicke zu verfassen, in denen sie sich selbst anklagt. Sie ka-
steite sich, und zu guter Letzt {ibergab sie ihre liebsten Gegenstande — die Biicher
und Musikinstrumente — einem ihrer bischoflichen Gegner, damit er sie zu wohl-
titigen Zwecken verkaufen sollte. Im Verlauf einer Epidemie im Kloster San Je-
rénimo starb Sor Juana Inés de la Cruz am 17. April 1695 im Alter von 47 Jah-
ren.

Sor Juana und Octavio Paz: Literaten Mexikos

Die Kreolin Juana Inés de la Cruz war zweifellos ein Kind Mexikos. Sie hat Spa-
nien in ihrem Leben nie besucht. Ihre Beziehung zu Europa — der Alten Welt —
beschrinkte sich auf personliche Kontakte und auf die Rezeption europdischen
Denkens. Wir diirfen davon ausgehen, dafl sie die zeitgenéssischen Schriften der
Gelehrten Europas kannte. Trotzdem lafit sich bei aller Vorsicht vor unkritischer
Vereinnahmung behaupten, daff ihre Dichtung den Beginn lateinamerikanischer
Literatur zumindest einleitete. Sor Juana hat ihre Poesie in der Regel spanisch
verfaflt. Dennoch sind einzelne Gedichte bekannt, die Juana im Néihuatl verfafite
(Paz 468). Sie wird diese Sprache der Azteken kaum beherrscht haben; deshalb
diirfen die Ndahuatl-Verse nicht iiberbewertet werden. Vielmehr versuchte Sor
Juana damit eine Bereicherung der Dichtersprache durch die Aufnahme einer an-
deren Kultur.

Dennoch ist zu fragen, warum sich Octavio Paz mit dieser Ordensfrau be-
schiftigte. Der mehrfach preisgekronte mexikanische Schriftsteller hat sich in sei-
nen Schriften immer wieder mit der Geschichte seiner Heimat beschiftigt. Paz
lieR sich von der Frage nach der Identitit lateinamerikanischer Literatur leiten.
Ein Klassiker in diesem Zusammenhang ist sein 1950 erschienenes Buch ,El la-
berinto de la soledad® (dt.: ,Das Labyrinth der Einsamkeit“), das die Suche nach
dem genuin Mexikanischen beschreibt. Paz bleibt immer Realist. So sagte er in
seiner Rede anliflich der Verleihung des Nobelpreises fiir Literatur im Jahr
1990:

»Die spanische Exzentrizitat wurde in Amerika reproduziert und vervielfacht, vor allem in Lan-
dern wie Mexiko und Peru, wo es uralte, blihende Kulturen gegeben hat. In Mexiko eroberten die
Spanier zusammen mit der Geographie auch die Geschichte. Die Geschichte ist immer noch leben-
dig: Sie ist eine Gegenwart und nicht nur Vergangenheit. Die Tempel des prikolumbianischen Mexi-
ko liegen in Trimmern, aber der Geist, der diese Welt mit Leben erfillte, ist nicht verflogen; er
spricht zu uns in der hermetischen Sprache von Mythos und Legende, in bestimmten Formen des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens, in Volkskunst und Brauchtum.“ ™

Ahnlich interpretiert Octavio Paz Leben und Werk Sor Juanas. Sicherlich war
sie keine Revolutionirin; dazu hat sie sich mit den spanischen Herrschern in der
Regel viel zu sehr arrangiert. Die Suche nach einem spezifisch mexikanisch-la-

493



Thomas Eggensperger OP

teinamerikanischen Bewufitsein begann in Neuspanien erst Jahrzehnte spiter. Es
gab in der Zeit Sor Juanas ohnehin nur wenig Anlafl zur Sozialkritik. Wenn die
Kreolen auch regelmaflig gegeniiber den Spaniern benachteiligt waren, lebten sie
unter wirtschaftlichem Gesichtspunkt das Leben von Begiinstigten. Wohlge-
merkt beziehen sich diese AuBerungen auf die Kreolen, nicht aber auf die azteki-
schen Nachfahren, die Indios. Nach ihrem Leid hat man im 17. Jahrhundert
nicht gefragt. Die Indios werden sich erst in den revolutioniren Auseinanderset-
zungen des 19. Jahrhunderts zur Wehr setzen.

Sor Juana Inés de la Cruz hatte keine gezielt politischen Optionen. Thr Ver-
dienst fiir Mexikos Geschichte ist die Dichtung — die Poesie einer selbstbewuf-
ten Frau des 17. Jahrhunderts. Wenn ein Zeitgenosse wie Octavio Paz mit seiner
Literatur den mexikanischen Geist reprasentiert, so steht er in der Tradition Sor
Juanas. Vielleicht ist diese eintrichtige Linie letzten Endes das gemeinsame gei-
stespolitische Profil, das es zu beobachten gilt.

ANMERKUNGEN

! Der Griff nach der Neuen Welt. Der Untergang der indianischen Kulturen im Spiegel zeitgendssischer Texte,
hrsg. v. C. Strosetzki (Frankfurt 1991).

2 L. Boff, V. Elizondo, Die Stimme der Opfer: Wer wird sie horen?, in: Concilium 26 (1990) 445.

3 Conquista. Amerika oder die Entdeckung der Menschenrechte, hrsg. v. E. Straub (Kéln 1991).

4 ©. Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o Las trampas de la fé (Barcelona 1982); dt.: Sor Juna Inés de la Cruz oder die
Fallstricke des Glaubens (Frankfurt 1991), zit. Paz.

5 Sor Juana Inés de la Cruz, Die Antwort an Schwester Philotea (Frankfurt 1991), zit. Antwort; dies., Obras com-
pletas, 4 Bde. (México 1951 ff.)

§ H. Pietschmann, Staat und staatliche Entwicklung am Beginn der spanischen Kolonisation Amerikas (Minster
1980) 116 ff.

7 H. U. Gumbrecht, Eine Geschichte der spanischen Literatur, Bd. 1 (Frankfurt 1990) 388, 426.

§ Vgl. die Anm. 4 u. 5. zit. Werke; K. Vossler, Die ,zehnte Muse von Mexico“. Sor Juana Inés de la Cruz (Miin-
chen 1934).

9A. Moreno, Sor Juana Inés de la Cruz oder Die Geschichte eines unmdglichen Abenteuers, in: Antwort 91.

10 Bes. L. Pfandl, Die zehnte Muse von Mexico. Juana Inés de la Cruz. Thr Leben. Ihre Dichtung. Thre Psyche
(Miinchen 1946).

1l Vgl. F. J. Pizarro Gémez, La iconograffa del Nuevo Mundo y su repercusion en las artes espanolas y portugue-
sas, in: Las relaciones artisticas entre la Peninsula Ibérica y América (Valladolid 1990).

2 Ubers. n. A. Moreno, Essay, a. a. O. 107.

13 Vgl. aber dazu die differenzierten Ausfithrungen von Paz 5841f.

4. 0. Paz, Die Moderne war unsere Géttin und unser Dimon, in: FAZ 14. 12. 1990.

494



