Georg Langenhorst
Jesus im modernen Roman

Schriftsteller auf den Spuren seiner Zeitgenossen

Der Artikel ,Die literarische Wiederentdeckung Jesu im Roman der achtziger
Jahre“! versuchte, dem Phinomen der Renaissance von Jesusromanen in den
letzten 15 Jahren nachzugehen. Besonders zwei schriftstellerische Grundentwiir-
fe fanden dabei Beachtung: zum einen der quasihistorische Jesusroman (G. Mes-
sardié), zum anderen der literarisch wie theologisch angemessener wirkende Zu-
gang zu Jesus iiber biblische Spiegelfiguren, Pilatus (7. Aitmatow), Maria Mag-
dalena (L. Rinser) und Judas (W. Jens) vor allem. Zeitgenossische Schriftsteller
versuchen aber noch auf ganz andere Art und Weise, sich Jesus literarisch anzu-
nahern, und von diesen innovativen Entwiirfen soll im folgenden die Rede sein.
Die hier vorgestellten Romane schildern in je eigener Perspektive die Suche nach
— neuentdeckten, neuerdachten, neuerforschten — Spuren von Zeitgenossen Jesu.

Ein Blick auf die Herrschenden — Gertrud Fussenegger

Ein solches literarisches Verfahren findet sich in Reinform in einem bemerkens-
werten und zu Unrecht nur wenig bekannten Roman der osterreichischen
Schriftstellerin Gertrud Fussenegger (* 1912): Sie blickt nicht direkt auf Jesus,
auch nicht aus den Augen einer vorgegebenen Spiegelfigur, sondern auf eine
Vielzahl seiner Zeitgenossen, die cher weniger als mehr mit ihm zu tun haben,
Im gleichen Jahr erschienen wie Luise Rinsers ,Mirjam* von einer fast gleichalt-
rigen und einem dhnlichen sozialen Umfeld entstammenden Autorin, prisentiert
sich ihr Jesusroman unter dem programmatischen Titel ,Sie waren Zeitgenos-
sen“? ebenfalls als religiose Lebenssumme einer katholischen Autorin. Doch wo
Rinser die Form der direkten Nachzeichnung der Jesusereignisse und damit auch
die Form des direkten Glaubenszeugnisses wihlt, greift Fussenegger auf eine in-
direkte Darstellung des Geschehens zuriick. So prisentiert sich dieser Roman als
eine bunte Collage aus fiktiven Briefen, Notizen, Berichten, aber auch aus Bibel-
stellen, Zitaten aus dem Werk des Historikers Flavius Josephus und dhnlichen
Elementen, in denen sich das Zeitgeschehen spiegelt. Einige Figuren wie die Ho-
henpriester Kaiphas und Annas oder Pilatus, der rémische Prokurator, erschei-
nen aktiv als aus der Bibel bekannte Charaktere, andere sind frei erfunden: etwa

819



Georg Langenborst

Eljakim, der Halbbruder des Kaiphas, der vom Kommen des Messias iiberzeugt
ist, sein in Maria Magdalena verliebter Sohn Aristobul, oder der Grieche Antist-
henes, der im Auftrag des Pilatus durch Palistina reist und diesem Berichte iiber
die Lebensgewohnheiten der Bewohner und iiber aktuelle Geschehnisse ablie-
fert.

Mittels dieser vielfach variierten Collagentechnik gelingt es der Autorin, ein
breites Spektrum der Zeitzeugen zu Wort kommen zu lassen — besonders die
Herrschenden -, unterschiedlichste Positionen zu vermitteln und vielfaltige
Wahrnehmungen und Bewertungen wiederzugeben. Spezifischer Vorteil dieses
Verfahrens: Die Hauptcharaktere der neutestamentlichen Texte, namentlich Jo-
chanaan, also Johannes der Taufer und besonders Jesus, treten nie direkt auf, von
ihnen ist vielmehr nur aus dritter Hand die Rede. Ein typisches Beispiel ist der
erste Hinweis auf Jesus: Aristobul erzihlt, er habe von Dritten aus Galilda erfah-
ren, dort ,soll schon wieder ein neuer Prophet aufgestanden sein® (56).

Uber diese drei-, manchmal gar vierfache Brechung der Erwihnung Jesu und
seines Auftretens wird den méglichen Umdeutungen des Uberlieferungsprozes-
ses und der letztlichen Unmoglichkeit historischer Authentizitit Rechnung ge-
tragen: keine wortlich bezeugte Wiedergabe der Worte Jesu etwa, sondern aus
der Erinnerung niedergeschriebene Notizen, die selbst noch einmal nur indirekte
Berichte iiber Jesus zusammenfassen. Keine literarisch so unglaubwiirdigen
Wunderberichte hier, aber auch nicht deren eher heutiger Sicht entsprechende
rationale Erklarungsversuche, sondern das Bezeugen des Aufkommens einer
Rede von Wundern Jesu und den damals schon verschiedenen Erklirungsstrate-
gien.

Und Jesus, hier wie bei Rinser stets mit seinem jiidischen Namen Jeschua ge-
nannt? Jeschua war ein Wanderprediger, dem man grofle Wunderheilkrifte nach-
sagte, der grofie Volksmassen begeisterte und dessen Lehren nicht eindeutig wie-
dergegeben werden konnen, weil sie sich je nach Person des Zeugen anders
darstellen. Jeschua wurde letztlich Opfer einer politischen eifersiichtigen Intrige,
eines Rinkespiels um Macht und Vorherrschaft in Palistina zwischen den alten
Rivalen Kaiphas und Pilatus. Da Pilatus mit Barabbas den Hauptschuldigen der
zeitgendssischen Unruhen ergreift, ist Kaiphas seinerseits in Zugzwang geraten,
um Pilatus diesen Triumph gerade vor dem Passahfest nicht zu iiberlassen. Mit
allen ihm zur Verfiigung stechenden Machtmitteln und Tricks prisentiert er sei-
nerseits den eigentlich politisch harmlosen Jeschua und erzwingt gegen Pilatus’
Willen und die objektiven Tatbestinde Jeschuas Hinrichtung.

Aus der Sicht dieser Zeitgenossen werden die nachtriglichen christlichen Deu-
tungen dieser Ereignisse also radikal relativiert und zurechtgeriickt: Drei Kreuze
auf dem Hinrichtungsberg — kein besonderer Anblick. Im Gegenteil: Keine be-
sonderen Vorkommnisse, meldet der Berichterstatter, und in einem Brief lesen
wir die Zeilen: ,Ein so friedliches Passahfest habe Jeruschalaim schon lange nicht

820



Jesus im modernen Roman

mehr gefeiert* (237). Und dafl einige wenige Randgestalten diese Ereignisse um
den Rabbi Jeschua mit der Messiaserwartung in Verbindung bringen — den gro-
fen alltiglichen Ablauf der Gegenwart hat dies nicht wesentlich beeinflufit. Dafl
die Wirkungsgeschichte Jesu jedoch weitergeht, wird durch den Jingerkreis
deutlich, in dem sich der ,Irrsinn® verbreitet, ihr Herr und Meister sei von den
Toten auferstanden. Das Buch endet seiner Form entsprechend: offen. Aristobul,
zuvor Anhinger des Jochanaan und dann ein zelotischer Mitkampfer des Barab-
bas, gesellt sich zu diesen Jiingern, ohne dafl man wiifite, ob er bei ihnen bleiben
wird.

Ein Blick auf das ,einfache Volk“ — Werner Koch

Ohne die Fusseneggersche Collagetechnik aufzunehmen, findet sich ihr perspek-
tivisches Grundprinzip, die indirekte Spiegelung des Jesusereignisses mittels ei-
nes Blicks auf das Leben seiner Zeitgenossen, in einem weiteren Jesusroman, in
Werner Kochs 1986 erschienenem ,Diesseits von Golgatha®. Koch (1923-1992)
hatte sich bereits zuvor mit der Person Jesu literarisch auseinandergesetzt: So
war schon 1959 sein ,Pilatus“~-Roman erschienen und 1966 der ,Versuch eines
Tatsachenberichts® {iber den ,Prozef Jesu“’. Nun blickt er im wahrsten Sinn
des Wortes auf die einfachen Menschen ,,diesseits von Golgatha“, die am See Ge-
nesaret zur Zeit Jesu leben. Zu ihnen gehoren etwa Judas, der Krimersohn, der
in den politischen Untergrund geht, um eine Verinderung der Umstiande herbei-
zufiihren, Barabbas, der schweigsam in sich zurtickgezogene Schifer, und Simon,
der alte umherziehende Gelegenheitsarbeiter.

Fiir diese einfachen jiidischen ,,Leute vom See“ (16) geht das Leben seinen ge-
wohnten alltiglichen Gang. Nur von fern haben sie von Jesus gehort, der umher-
zieht, predigt und angeblich Kranke heilt. Doch all dies ist nur Gerede und hat
keine wirkliche Bedeutung fiir ihr Leben. Immer mehr Geriichte um Person und
Botschaft Jesu verbreiten sich. Es gehe darum, so ein Anhinger Jesu, ,,wie wir al-
len anderen, die ihn nur vom Horensagen her kennen, klarmachen, daf Jesus
wahrhaftig von Gott gesandt ist und im Namen Gottes spricht (131). Doch Si-
mon, der bezeugt, ,natiirlich® an Jesus zu glauben, antwortet auf die Frage:
,Und hat dein Glaube dein Leben verindert?® mit realistischer Skepsis: ,Was
soll sich da indern? Ich muf sehen, dafl ich Arbeit finde und mit meinen Leuten
vom See zurechtkomme. Zu indern gibt es da nicht viel* (133).

Als Jesus einmal in die Nihe des Sees kommt, gehen nur wenige, um ihn pre-
digen und wirken zu sehen; die Pflicht des Alltags oder schlichtes Desinteresse
hilt sie fern. Johannes aber, ein junger Anhinger Jesu, der vom See stammt, wird
ein Jiinger Jesu und verkiindet dessen Worte weiter. Doch ob er sie authentisch
wiedergibt, wird schon von den Zuhérern damals bezweifelt: LAnscheinend habt

821



Georg Langenhorst

ihr alle etwas anderes gehort“ (179), so der lakonische Kommentar eines skepti-
schen Zeitgenossen. Schlieflich dringt die Kunde zum See, Jesus sei unter Mithil-
fe des Judas verhaftet worden; doch viel heftiger wird die gleichzeitige Verhaf-
tung des Barabbas diskutiert. Barabbas, der schweigsame und friedliebende Schi-
fer, hatte einen rémischen Spitzel getotet, der seine Schwester Maria vergewaltigt
hatte. Mit allen Mitteln versuchen die Seebewohner, ,ihren® Barabbas freizube-
kommen, was ja schlieflich auch mittels einer bezahlten Volksmasse gelingen
sollte. Jesus aber wird hingerichtet.

Das Leben der Menschen am See geht daraufhin wieder seinen normalen
Gang. Die Ereignisse um Jesus bleiben eine von den meisten sowieso nur am
Rand registrierte Episode. Nur Johannes — und mit ihm eine kleine Gruppe wei-
terer ehemaliger Jesusanhinger — verbreitet unermiidlich in Jerusalem die Bot-
schaft Jesu. ,Du solltest das alles einmal aufschreiben®, rit ihm Barabbas, der ihn
zu tliberreden versucht, an den See zuriickzukommen. Antwort des Johannes:
»Wollte man dies alles niederschreiben, wiirde die ganze Welt nicht ausreichen
fiir die noch zu schreibenden Biicher® (203).

Wie bei Fussenegger, so relativiert sich auch bei Koch die gemeinhin unter-
stellte Bedeutung des Jesusgeschehens fiir seine Zeitgenossen radikal. Mit dem
Auftritt Jesu verindert sich eben gerade nichts von heute auf morgen mit Pau-
ken, Geigen und Trompeten, weder fir die Herrschenden noch fiir das einfache
Volk. Im Rahmen dieser Prisentationstechnik wird auf die literarisch so schwie-
rigen direkten Auftritte Jesu verzichtet, und hierin manifestiert sich ein zur Zu-
riickhaltung gemahnender Respekt dieser Autoren vor der Figur des Nazareners.
Vielmehr wird von ihm erzihlt, in zwei- oder dreifacher perspektivischer Bre-
chung, unter Beriicksichtigung der Bedingtheiten des Uberlieferungsprozesses.
Kein Wort von Kindheitsgeschichten Jesu, wer wiifite sie zu erzihlen? Kein
Wort aber auch von Maria, von dem aus christlicher Binnenperspektive so zen-
tralen Abendmahl, selbst die Auferstehungstradition wird ausgespart: All dies
sind konsequente Ergebnisse der durchgingigen Auenperspektive, mit dem die
Ereignisse betrachtet werden. Gerade die gleichgiiltige Reaktion der meisten
Zeitgenossen, die de facto Nichtzurkenntnisnahme, der gleicherart weiterlaufen-
de Alltag, diese Elemente stellen angesichts der bekannten gewaltigen Wirkungs-
geschichte implizit die Rickfrage nach dem historischen Stellenwert der Ereig-
nisse an den Leser.

Ahasver, der ewige Jude - Stefan Heym

Eine weitere, bislang noch unerwihnt gebliebene Méglichkeit der Darstellung
Jesu in seiner Zeit liegt in der Anniaherung nicht iiber biblische, sondern tiber le-
gendarisch vorgegebene Gestalten, und diesen Weg schlug der erklirte Kommu-

822



Jesus im modernen Roman

nist jiidischer Abstammung Stefan Heym (* 1913) ein, der im Jahr 1981 seinen
wohl bisher besten Roman unter dem Titel ,,Ahasver®* vorlegte. Ahasver, der
ruhelos iiber die Erde ziehende ewige Jude, den Jesus einer frithen christlichen
und antijiidischen Legende zufolge zu eben diesem Schicksal bis zum Tag seiner
Wiederkunft verdammt, weil dieser jiidische Schuhmacher ihm auf dem Weg
nach Golgatha die Rast in seinem Haus verweigerte. Ahasver also, eine bis ins
13. Jahrhundert zuriickdatierbare legendarische Gestalt, die als eine der Lieb-
lingstiguren die Literaten immer schon zu kreativ-fiktiven Ausdeutungen veran-
lafit hatte, etwa in unserem Jahrhundert die schon genannten Pir Lagerkvist und
Walter Jens?®.

Heym hatte die Bibel als Stoffquelle bereits einmal zuvor entdeckt, als er mit
dem 1972 erschienenen ,,Konig David Bericht® eine erste literarische Bibelrezep-
tion auf hochstem Niveau vorgelegt hatte. Nun also ,Ahasver, ein zweifelsohne
anspruchsvolles Buch, der komplexeste und literarisch herausforderndste der
hier vorgestellten Romane. Das Geschehen gliedert sich in vier Zeit- und Erzihl-
ebenen: Die Rahmenhandlung prisentiert uns Ahasver als den nach Lucifer
zweiten gefallenen Engel, der nach der Apokalypse zusammen mit diesem durch
die Unendlichkeit einer raum- und zeitfreien Dimension stiirzt. In diesen my-
thologischen Rahmen eingespannt sind des weiteren die fur uns primar interes-
santen Szenen aus dem Leben Jesu, geschildert aus der Sicht des zeitgenéssischen
Juden Ahasver. Auf einer dritten Ebene wird die Geschichte der historischen Fi-
gur des lutherischen Bischofs Paul von Eitzen aus dem 16. Jahrhundert erzihlt,
dem dieser Ahasver in einer weiteren Inkarnation begegnet und der dessen epo-
cheniiberdauernde Existenz offentlich bezeugt. Die vierte und letzte Handlungs-
ebene fiihrt uns in die Gegenwart: in einen stilistisch einfallsreichen, witzig par-
odistischen Briefwechsel zwischen dem israelischen Professor Jochanaan Leuch-
tentrager von der Hebrew University Jerusalem und Professor Siegfried Beifuf§
vom Institut fir wissenschaftlichen Atheismus in Ostberlin. Diese vier Hand-
lungsstringe des Romans, allesamt sorgsamst recherchiert und mit vielfaltigen
Zitaten aus authentischen Quellen versetzt, ergeben in kunstvollem Arrangement
eine spannungsgeladene Einheit, die letztlich um die tiefsten religi6s-philosophi-
schen Fragen kreist.

Zunichst zur Konzeption des Heymschen Ahasver, der im mythologischen
Rahmen in einem Gegensatz zur Gestalt des Lucifer portraitiert wird: Die bei-
den gefallenen Engel sind auf ewig zusammengeschmiedet und tauchen im gan-
zen Roman immer wieder als aufeinander verwiesenes Paar auf. Doch wo Luci-
fer der unsensible, die Welt hassende Nihilist ist, der nur darauf wartet, daf} die
Welt — wie programmiert — buchstiblich zum Teufel geht, ist Ahasver der sensi-
ble, die Welt und den Menschen liebende Idealist, der von Gott Gerechtigkeit er-
wartet und von der Grundhoffnung getragen ist, man kénne die Katastrophe der
Apokalypse durch Einsicht und Veranderung noch abwenden.

823



Georg Langenborst

Als gerechtigkeitseinfordernder Idealist und Rebell gegen Gottes schweigend-
gleichgiiltige Schépfung schildert er nun in Riickblenden seine Begegnung mit
Reb Joshua, dem Meschiach. Dieser Jesus ist hier zunichst gezeichnet als véllig
passiv in sein von Ewigkeit her vorbestimmtes Schicksal eiawilligender menschli-
cher Gottessohn. Ahasver jedoch provoziert ihn wieder und wieder, seine Macht
zur Verinderung der elenden Umstinde, zum Wohl der Menschheit einzusetzen:
»Ach, Reb Joshua, armer Freund, warum fragst du nicht einmal, nicht ein einzi-
ges Mal, das einfach auf der Hand liegende: Wenn alles gesagt und getan ist, was
habe ich verindert?“ (60) Wie bei Aitmatow also die letzte Frage nach Sinn und
Wirkung von Jesu Leben und Sterben. Ist bei Rinser Judas der fiir das Wohl der
Menschen kimpfende Eiferer, der Jesus bis zuletzt zum politischen Einsatz sei-
ner messianischen Macht provozieren will, so kommt bei Heym Ahasver diese
Rolle zu: Unablissig fordert er Joshua auf, der zu sein, der er sein konnte, ,,der
Meschiach®; doch als Jesus dies selbst auf dem Kreuzweg nach Golgatha zuriick-
weist, verweigert ihm der bitter enttduschte Ahasver den Ruheplatz und wird —
der Legendentradition gemif — zum ruhelosen Umbherirren auf der Erde bis zum
Tag der Wiederkunft Christi verdammt.

Und doch treffen sie sich wieder, Ahasver und Jesus, in jener unbestimmbaren
zeit- und raumlosen Dimension der Rahmenhandlung. Ahasver, der das irdische
Leben auch nach Jesu Tod und Auferstehung ja bestens kennt und keine splirba-
re Verinderung fiir das Leben der Menschen registriert hat, fragt noch einmal
bohrend nach: ,Ist es gekommen, dein Reich?* Und Jesus, immer noch der pas-
sive Ausfithrer der géttlichen Befehle, weist den Versucher wie stets zuriick mit
den Worten: ,Hebe dich hinweg von mir, Satan!“ (160) Doch schlufendlich
reifit selbst Jesus der Geduldsfaden, er stellt ,den Alten®, Gottvater, zur Rede
angesichts des Elends des Erdenlebens. Als aber seine Fragen nur mit dem
schlichten Hinweis auf das Nun-einmal-so-Sein der Welt nur véllig ungeniigend
beantwortet werden, packt er Gottvater, schiittelt ihn und lamentiert, sei denn
damit sein ,, Tod am Kreuze ... fir nichts und wider nichts® (220) gewesen? Und
schlieflich, in einem wahrhaft rebellischen Wahn, will er sich selbst an Gottes
Statt setzen, um ein neues, gerechteres Leben zu schaffen, er will den Alten téten
— doch just in diesem Moment hat sich die Zeit erfillt, ist die Zerstorung der
Welt vollendet, die Apokalypse eingetroffen. Und Ahasver stiirzt mit seinem
~ewigen Bruder (242), dem Reb Joshua, durch die Endlosigkeit. ,Und da er
und GOtt eines waren, ward auch ich eines mit GOtt, ein Wesen, ein grofler Ge-
danke, ein Traum* (244).

Mit diesem schwer zu deutenden Satz endet der ungewohnliche Roman, des-
sen facettenreiche Vielfalt hier nur dufferst knapp und ausschnittweise wiederge-
geben werden konnte. Eines diirfte deutlich geworden sein: Hier geht es nicht
um eine Nacherzihlung des Lebens Jesu aus heutiger Sicht, sondern um eine
provokative, oft witzig anspielungsreiche, sprachlich und formal hochintelligente

824



Jesus im modernen Roman

literarische Neugestaltung des Ahasver-Mythos. Kein religiéses Bekenntnisbuch,
das ja auch von dem Atheisten Heym nicht zu erwarten wire, aber doch ein Ro-
man, der tiefste philosophische und theologische Fragen wie schon bei Aitmatow
gerade anhand der Gestalt Jesu thematisiert. Zwar hier im Modus des selbstun-
terlaufenen Mythos, des vielfach gebrochenen Witzes und der subtilen Ironie,
aber eben doch auf eine Weise, die ernsthaftester Auseinandersetzung um
menschlich-religiése Urfragen entspringt und sich weder als platte Licherlich-
machung oder Zuriickweisung von traditioneller Religion etikettieren lifit, noch
als gliubige Bestitigung irgendeiner der Figurenperspektiven. Gerade aus der Fe-
der eines atheistischen Autors von Weltruf wird der Ruckgriff auf die diese Ur-
fragen biindelnde Gestalt Jesu hier zur bleibenden Provokation traditioneller Je-
susbilder und Glaubensausdeutungen: Ist nicht die menschenfreundliche Rebel-
lion des Ahasver die letztlich sympathischere Haltung? Und was hat sich denn
tatsichlich verindert durch Jesus?

Ein fiktiver Lebenszeuge Jesu — Patrick Roth

In seinem allerneuesten Roman variiert der 1953 geborene Schriftsteller und Fil-
memacher Patrick Roth die Heymsche Methode der Konfrontation Jesu mit ei-
ner legendarischen Spiegelfigur um eine weitere Nuance: Er erfindet in seinem
1991 erschienen ,Riverside®, Untertitel ,Christusnovelle®®, einen Zeitzeugen
Jesu, einen in einer Hohle zuriickgezogen lebenden jiidischen Einsiedler namens
Diastasimos.

Dieser wird eines Tages von zwei jungen Minnern besucht, Andreas und Ta-
beas, dem fiktiven Erzihler des Geschehens. Sie wurden ausgeschickt vom Apo-
stel Thomas — dem angeblichen Verfasser des apokryphen Thomasevangeliums —,
um alle moglichen Augenzeugen des irdischen Wirkens Jesu aufzusuchen, mit
dem Ziel, authentisches Material fiir ein Jesusbuch zusammenzutragen. Zoger-
lich, aber letztendlich doch erzihlwillig entfaltet Diastasimos vor den beiden sei-
ne Lebensgeschichte: den plotzlichen Befall mit Aussatz, einer Krankheit, die er
nur als gottliche Strafe empfinden kann, doch woflir? Gerade er habe ,diesem
Gott“ und ,seiner Giite ganz vertraut® (28). Gegen die hygienischen Gesetze der
Zeit, die dem Aussitzigen strikte Trennung von den Gesunden auferlegten, be-
gibt er sich nach Jerusalem, um dort vor Gott um seine Heilung zu beten. Doch
umsonst! Er verliflit die Heilige Stadt im wahrsten Sinn des Wortes ,gottlos®
(34), nicht gereinigt von der Krankheit, doch von jenem Gott, der ihn mit dieser
Krankheit schlug. '

Als wiitender Gottesleugner bekannt, wird er seinem zégerlichen Bericht zu-
folge eines Tages von Johannes, von Judas — auch hier ein liecbender, besonders
aufopferungsvoller Jiinger Jesu — und von Jesus selbst in seiner Aussitzigenhohle

58 Stimmen 210, 12 825



Georg Langenhorst

besucht. Gerade gegen Jesus, diesen véllig aufSergewohnlichen Menschen, ,nie-
mand wie er* (50), diesen Menschen, der Gott seinen Vater nennt, diesen Men-
schen, der ihn — den Aussitzigen — ohne Scheu liebevoll beriihrt, gerade gegen
diesen Jesus aber mufl Diastasimos aufbegehren. Denn wie pafit das zusammen:
die Liebes- und Erlosungsbotschaft einerseits und doch die tdliche Pesterkran-
kung, gesandt vom gleichen Gott andererseits? Jesus verabschiedet sich von ihm
mit den ritselhaften Worten: ,Der mit dir teilt, der ist in dir. Mit ihm teilst du
dich® (55).

Die drei zichen weiter nach Bethanien, doch gewarnt von Diastasimos, dafl sie
von romischen Soldaten gesucht werden, greifen sie zu einer List. Johannes und
Judas gehen voraus, Jesus folgt einige Schritte hinter ihnen, verkleidet als ihr
Knecht, einen schweren Holzbalken tragend — eine von vielen Prifigurationen
im Text, hier des Kreuzesschicksals. Sie werden dennoch von den Soldaten ge-
stellt und verhort, und gerade als sie trotz ihrer Tarnung erkannt zu werden dro-
hen, reifit Judas eine Peitsche an sich und priigelt Jesus, ,den er liebt iiber sein
Leben®, bis aufs Blut. ,Was geschicht aber hier, dafl dieser das Leben seines
Herrn, des angeblichen Gottessohnes, so anders liebt, dafy er’s fast totpeitscht
vor meinen Augen, nur um es doch noch, wie eben das eines Knechtes, zu ret-
ten?“ (81), so der das Ganze durchschauende und dennoch gleichzeitig davon
aufs tiefste ergriffene romische Hauptmann.

Und in der Tat rettet dieses letztmégliche Tiuschungsmanéver Jesus das Le-
ben; doch was erspiht der von fern all dies bezeugende Diastasimos? Mit Jesu
Blut mischt sich — Aussatz! Jesus, der ihn umarmte und ihm zusagte, in ihm
selbst zu sein, war selbst aussitzig geworden, ja, ,,der war nicht nur wie ich an
Aussatz, sondern der war ich, Diastasimos“ (83). Und als der von all dem faszi-
nierte romische Hauptmann Jesus mit einer Umarmung aufhebt vom Boden, da
erkennt Diastasimos voll Schrecken und Wunder, daf er selbst — vom Aussatz
geheilt ist! Von Jesus erfahren wir weiter nichts in dieser Novelle, doch Diastasi-
mos — gebannt und gezeichnet von dem unfaffbaren Erlebten und véllig verunsi-
chert iiber Gottes Wege — lifit sich in der Hohle, in der er immer noch als ver-
meintlich Aussitziger lebt, von Andreas und Tabeas untersuchen. Sie bezeugen
seine vollstindige Heilung und erkennen schluflendlich in ihm — erzihltechnisch
durch geschickt eingestreute Voraushinweise vorbereitet und dennoch iiberra-
schend — ihren langvermifiten eigenen Vater.

Diese so erzihlte Fabel der Novelle gibt freilich ihren tatsichlich hochst kom-
plexen Charakter nur sehr ungeniigend wieder. So mischen sich in diesen aus-
schliefilich dialogisch berichteten Erzihlfaden etwa Reflexionen iiber die grund-
satzlichen Méglichkeiten von Sprache als authentischer Wiedergabe von Gesche-
henem und tber die Wahrhaftigkeit speziell literarisch-schriftlichen Berichtens.
Es finden sich aber auch daran ankniipfende Anspielungen auf die Entstehung
des neutestamentlichen Kanons und seine vorgeblichen Verfilschungen, etwa

826



Jesus im modernen Roman

hinsichtlich der Charakterbilder und Rollen des Judas oder des Petrus, oder iiber
die Aussparungen der Uberlieferung, etwa der hier geschilderten Begegnung.

Das Besondere aber an dieser Novelle beruht auf ihrer Sprache und Form: Sie
besteht aus hochst ungewdhnlich innovativen, fast filmhaft zusammengeschnitte-
nen Dialogsequenzen, die duflerst raffiniert eine ganz eigene Atmosphire schaf-
fen, die nie den Eindruck billiger Legendenhaftigkeit erweckt, sondern in ver-
fremdender Erzihlform einen Spannungsbogen aufbaut und durchtrigt, der auch
den zweifach indirekt vermittelten Bericht von der Begegnung mit Jesus glaub-
haft aufnimmt. Gestiitzt wird diese Atmosphire von einer véllig eigenstindigen
Sprache, die gleichzeitig Distanz zum Erzihlten schafft und das Erzihlte gerade
so erst ermoglicht.

Nicht im eigentlichen Geschilderten, im tatsichlichen Inhalt, sondern in dieser
Form der kunstvoll montierten Dialoge, in dieser Distanz und Nihe zugleich
schaffenden Sprache Patrick Roths liegt das Besondere, das Einmalige dieses
Buchs, das die Riickfrage nach der Glaubensposition des Autors letztlich gar
nicht aufkommen laflt. So wird eine innovative und in sich stimmige Rede von
Jesus ermoglicht, die letztlich nicht in platte Inhaltssatze, wie etwa ,Jesus ist hier
der, der ..., aufgelost werden kann und die nicht auf Historizitit und Quellen-
gemaflheit befragt werden mufl, weil das ganz fern ihrem Anliegen wire.

Tendenzen der literarischen Jesusrezeption — dsthetische und literarische Grenz-
ziehungen

Ein erstes Ergebnis der in beiden Artikeln aufgezeigten Zusammenschau der lite-
rarischen Jesusbearbeitungen aus den letzten Jahren® liegt auf der Hand: Man
kann mit Recht von einer erstaunlichen Wiederentdeckung Jesn gerade als litera-
rischer Figur sprechen. Jesusromane erfreuen sich — bei aller konkreten Unter-
schiedlichkeit und Eigenart — einer neuen, iiberraschenden Beliebtheit. Eine der-
artige Renaissance Jesu gerade auch in Romanen, die alles andere sind als fromme
legendarische Glaubensbezeugungen, sondern hochkomplexe literarische Aus-
einandersetzung mit der Bibel, ist jedenfalls aus theologischer Sicht mit Freude
zur Kenntnis zu nehmen und belegt ein ungebrochenes Interesse an Jesus auch
tiber die erniichternden Grenzen hinaus, die wissenschaftlicher Exegese als histo-
risch gesicherte Erkenntnisse gelten konnen. Die Frage, wer und wie Jesus in sei-
ner Zeit war, bleibt von existentieller Bedeutung. Gerade die Literatur vermag
hier illustrativ und plastisch etwas von der geheimnisvoll bleibenden lebendigen
Faszination des Nazareners anzudeuten und zu vermitteln.

Einige Grundziige dieser Romane sollen abschlieflend herausgestellt und kri-
tisch untersucht werden. Eine erste Beobachtung gilt durchgingig fur alle ge-
nannten Werke: Leitfrage ithrer Auseinandersetzung mit Jesus ist immer wieder

58% 827



Georg Langenhorst

das unbeantwortete: ,,Was hat sich durch ithn denn verindert?® Die Romane sind
geschrieben aus dem Bediirfnis heraus, die als bekannt vorausgesetzten bibli-
schen Quellen — und immer wieder lafit sich hierbei eine Bevorzugung ausge-
rechnet des am wenigsten historisch abgesicherten, des theologischsten, des Jo-
hannesevangeliums konstatieren — zu hinterfragen, zu erginzen, oder besser: in
einigen Aspekten zu korrigieren und dies oftmals unter Heranziehung alter,
nicht kanonisierter, apokrypher Texte. Sei es Mirjams Einforderung einer femi-
nistischen Lesart des Geschehens oder das verschwiegene Treffen Jesu mit Dia-
stasimos, sei es die Unschuld des Judas oder die politische Rebellion des Ahas-
ver: Die Autoren proklamieren ihre Sicht der Ereignisse und werfen den kanoni-
schen Schriften — und damit der kirchlichen Lehre — Verengung, Verfilschung,
mangelnde Differenzierung oder Einseitigkeit vor.

Problematisch wird ein solches Verfahren dort, wo sich die Schriftsteller als
objektive Sachwalter des historischen Geschehens begreifen. Nachdem die Fach-
exegese schon seit langerem unwiderruflich festgestellt hat, dafl die Einzelheiten
des historischen Lebens Jesu eben nicht mehr rekonstrierbar sind, daf} die Evan-
gelien selbst schon theologisch gedeutete und ausgestaltete Glaubenszeugnisse
sind, wire ein Versuch, mit dem Anspruch auf Authentizitit hinter diese Zeug-
nisse zuriickzugehen, letztlich unverantwortbar. Deshalb scheint bei zwei Typen
von Jesusromanen aus theologischer Sicht Vorsicht geboten: Zum einen bei je-
nem Romantyp, der als historischer Roman letztlich besserwisserisch die Evan-
gelientexte sozusagen von der historischen Basis her hinterfragen will. Zum
zweiten aber auch bei jenem Romantyp, der den literarischen Charakter der
Evangelien selbst immer noch als historisch mifiversteht und mythisch-legenda-
rische Elemente, Theologumena oder spitere Gemeindebildungen pseudohisto-
risch zu rechtfertigen oder zu retten versucht. Dann entsteht jener hochproble-
matische Typ des ,fiinften Evangeliums®, und das heifit oftmals ein Traditions-
und Zeugnismischmasch, in dem mythische Elemente und legendarische Tradi-
tionen mit historischen Fakten und individuellem Autoreninteresse untrennbar
amalgamiert werden’. Diese beiden Romantypen sind letztlich in ihrer Eindi-
mensionalitit literarisch tiberholt und auch theologisch derart iiberaltert, daf} sie
keine Herausforderung mehr darstellen.

Einem modernen Schriftsteller, der sich dem Jesusgeschehen auf irgendeine
Weise widmen mochte, bleiben primir zwei iiberzeugende Anniherungswege:

Jesus direkt auftreten zu lassen, zieht das schwer 16sbare Problem einer glaub-
wiirdigen physiognomischen und psychologischen Feinzeichnung nach sich. Die
einem letzten Respekt vor einer solchen direkten bildlichen Festlegung Jesu ent-
sprungene zweifache oder gar dreifache Brechung der Darstellung, die etwa Fus-
senegger und Koch praktizieren, 16st zumindest dieses Problem. Sicherlich nicht
zufillig wihlt auch der Exeget Gerd Theiffen in seiner narrativen Jesusdarstel-
lung ,Der Schatten des Galilders“® genau dasselbe erzihltechnische Verfahren.

828



Jesus tm modernen Roman

So schwer es sein mag, Jesus selbst zu beschreiben, so ist es dennoch moglich,
seine Wirkung auf reale Menschen wiederzugeben. Zugleich kénnen durch eine
solche Perspektivenkonzentrierung auf die Menschen, die mit Jesus zu tun hat-
ten, die Probleme des Tradierungsprozesses, des sprachlichen Bezeugens des Er-
lebten und seiner verlaflichen Vermittlung veranschaulicht werden.

Nach wie vor ist es zweitens — trotz aller geschilderten Schwierigkeiten — mog-
lich, Jesus auch jenseits von Parodie und Satire direkt auftreten zu lassen, dies
aber wohl nur noch in der von Heym und Roth gewahlten Methode, Jesus in le-
gendarisch-mythischer Form fern jeglichen Anspruchs auf Historizitit zu pri-
sentieren.

Zur Figurenzeichnung: In vielen literarischen Ausgestaltungen folgen die Au-
toren erstaunlich parallelen Schemata: Judas als der geldversessene politische Ei-
ferer und Zelot, der Jesus scheinbar verrat, ihn in Wahrheit aber nur zur messia-
nischen Selbstoffenbarung zwingen will; Petrus als grobschlachtiger, treuer und
einfacher Anhinger Jesu; Johannes als griechisch-philosophischer Schongeist, Pi-
latus als im Grunde jesusfreundlicher romischer Befehlshaber, der die Kreuzi-
gung nur gegen seinen Willen zuliffit, Herodes als feist verkommener Psycho-
path: Diese erweiterbare Liste von zum Teil bewufit gegen die neutestamentli-
chen Texte zu Tradition geronnenen Stereotypen ist gerade so — aber auch in den
nuancenhaften Abweichungen — schon fast iberreizt.

Wirklich spannend ist da primir die bereits in ihrer grundsitzlichen Problema-
tik angesprochene, direkt oder indirekt vermittelte jeweilige Schilderung Jesu.
Drei Aspekte verdienen dabei abschliefend ein spezielles Augenmerk: Erstens
die literarische Entdeckung Jesu von nichtreligiosen Autoren wie Aitmatow oder
Heym. Gerade die Gestalt Jesu bietet ihnen vor dem Hintergrund der drohenden
Apokalypse noch die Moglichkeit, ethische Grundprobleme der Gegenwart als
Warnung und Mahnung zu artikulieren. Zweitens ist es ohne Zweifel auffallig,
ob bei Rinser, Fussenegger oder Heym, bei Messardié oder Koch: Jesus wird in
diesen Romanen neu entdeckt als jiidischer Rabbi, als — so oftmals prizise — Reb
Jeschua. Dieser Mensch Jesus, dieser jidische Mensch Jeschua, ist in gewissen
Grenzen literarisch darstellbar, ist eine ergiebige Romanfigur.

Als ungleich problematischer erweist sich drittens jedoch der Versuch, den
nachésterlichen Christus, den christlichen Gottmenschen Jesus Christus, litera-
risch darzustellen. Alle jene nachosterlichen Aussagen tiber Christus, die schon
in der Bibel selbst riickprojiziert werden in den Mund des Menschen Jesus, wir-
ken gerade in einem modernen Roman dufierst unglaubwiirdig. Just hier wird die
Grenze zur Legende, zum transhistorischen Mythos tberschritten auf Kosten
der psychologischen Glaubwiirdigkeit der literarischen Figur Jesus. Hier scheint
eine literarische Grenzlinie zu liegen, die nicht ungestraft, will heiflen: auf Ko-
sten der dsthetischen Glaubwiirdigkeit, zu iiberschreiten ist. Die Theologie muf}
sich ihrerseits fragen lassen, was ein derartiger Befund letztlich bedeutet: dafl al-

829



Georg Langenhorst

lein der jidische Mensch Jesus literarisch glaubwiirdig darstellbar zu sein
scheint, dafl am Christus des Glaubens aber die literarische Vermittelbarkeit an
ihre Grenzen st6ft — und impliziert dies nicht auch die grundsitzliche Denkbar-
keit?

ANMERKUNGEN

! In dieser Zsch. 210 (1992) 751-760.

* G. Fussenegger, Sie waren Zeitgenossen (Stuttgart 1983). Fusseneggers Gesamtwerk verweist immer wieder auf
die Zentralgestalt Jesus: vgl. Bibelgeschichten (1973), Pilatus (1982).

> W. Koch, Diesseits von Golgatha (11986, Frankfurt 1990); Pilats. Erinnerungen (' 1959, Frankfurt 1980); Der
Prozef§ Jesu. Versuch eines Tatsachenberichts (! 1966, Frankfurt 1987).

* St. Heym, Ahasver ('1981, Frankfurt 1983).

> W. Jens, Ahasver. Horspiel (1956); P. Lagerkvist, Der Tod Ahasvers (1960); vgl. H.-P. Ecker, Poetisierung als
Kritik. St. Heyms Neugestaltung der Erzihlung vom Ewigen Juden (Tiibingen 1987) und den Roman von J. d’Or-
messon, Histoire de Juif Errant (Paris 1990).

¢ P. Roth, Riverside. Christusnovelle (Frankfurt 1991).

 Vgl. den allerneuesten Jesusroman des Nordamerikaners G. Vidal, Live from Golgatha (London 1992).

" Dieser Problematik erliegt auch die ,,Geheimakte Davidson. Zusammengestellt im Auftrag des Hohenpriesters
Kaiphas“, 1982 von dem britischen Radioredakteur Stuart Jackman herausgegebenen (Moers 1983), die die Daten
der biblischen Quellen phantasiereich und kreativ in Form eines zeitgendssischen Geheimdienstberichts wiedergibt.
¢ G. Theiflen, Der Schatten des Galilders. Historische Jesusforschung in erzihlender Form (Miinchen 1986). Dieses
Buch weist frappierende Ahnlichkeiten zum Roman von Fussenegger auf.

830



