Ernst Chr. Suttner

Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche
unter Stalin und das Moskauer Patriarchat

Wihrend des Zweiten Weltkriegs rang sich die Sowjetfilhrung zu einer neuen Kir-
chenpolitik durch. Sie hatte einsehen miissen, daf} die Religion beim Aufbau des
Sozialismus nicht zwangsldufig verschwindet, wie es der marxistisch-leninistischen
Theorie entsprochen hitte. Nicht einmal die Zwangsmafinahmen der Vorkriegs-
zeit hatten ihr Verschwinden durchsetzen kénnen. Also war die Religion von der
Partei ernsthaft ins Kalkiil zu ziehen. Da Stalin sie also nicht beseitigen konnte,
beschlof er, sie hinfort in den Dienst seiner Politik zu nehmen.

Um zu erzwingen, dafl die Kirchenvertreter die ihnen im Rahmen der neuen
Kirchenpolitik zugedachten Aktivititen vollzihlig und stets im Geist der ihnen ge-
machten Auflagen durchfithrten, und um zu verhindern, daff sie andere als die ih-
nen staatlicherseits ausdriicklich zugedachten bzw. erlaubten Aktivititen aufgrif-
fen, rief er 1943 fiir die Russische Orthodoxe Kirche eine Aufsichtsbehorde ins
Leben, die tiber sie wachte und faktisch die uneingeschrankte Moglichkeit zu Ein-
griffen in ihr Leben besafl. Mit eiserner Faust erzwang sie die Ergebenheit der Kir-
chenfiihrer gegeniiber allen politischen Direktiven und brach jeden auch noch so
geringen Versuch von Widerstand durch Amtsentzug bzw. Verschickung in den
Archipel GULAG. Eine weitere Behdrde, die alle anderen Religionsgemeinschaf-
ten der Sowjetunion ebenso beaufsichtigen sollte, wurde im folgenden Jahr ge-
schaffen. Die notigen Vorkehrungen schienen getroffen zu sein, daf} es in den Reli-
gionsgemeinschaften nicht zu oppositionellem Denken und Wollen komme.

Doch als sich im Winter 1944/45 die Michte, deren Sieg iiber Hitler-Deutsch-
land nahe riickte, auf die Griindung der UNO vorbereiteten, duflerte sich
Pius XII. in der Weihnachtsansprache gemifl den Prinzipien der katholischen
Soziallehre zu den Themen, um derentwillen die Vereinten Nationen gegriindet
werden sollten. Er legte Grundsitzliches dar tiber Friede und Gerechtigkeit zwi-
schen den Vélkern, tiber Freiheit und Demokratie. Die katholische Kirche war
nicht gewillt, widerspruchslos hinzunehmen, daf das gesellschaftliche Leben ohne
Riicksicht auf das Christentum gestaltet werde. Sie wollte auf der Basis ihrer
Soziallehre einen Beitrag einbringen in die Diskussion iiber die neue Ordnung.

Um diese Zeit eroberte die Rote Armee von Katholiken besiedelte Linder, und
diese sollten nach Stalins Plinen zum kiinftigen Herrschaftsgebiet der sowjetischen
Weltmacht gehoren. Hitten die Katholiken dieser Linder Geltung fiir die vom
Papst vertretene Soziallehre gefordert, wire es dort zu einer Opposition gegen die

560



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskaner Patriarchat

Vorstellungen der Kommunisten von der aufzurichtenden Ordnung gekommen.
Um dies zu verhindern, begann in der Sowjetunion als Antwort auf die Weih-
nachtsansprache des Papstes eine scharfe Kampagne in Presse und Rundfunk, die
in der jeder Begriindung baren Behauptung gipfelte, die Papstansprache wire eine
Unterstiitzung fur das stirzende Hitlerregime gewesen.

Weil Stalin iiber den Vatikan nicht wie {iber die Moskauer Patriarchatsleitung
Aufsicht fihren und ihn nicht fiir seine politischen Ziele instrumentalisieren konn-
te, war der oberste Grundsatz seiner neuen Kirchenpolitik, nimlich die Indienst-
nahme der Religionsgemeinschaften fir die Politik der Partei, auf die katholische
Kirche nicht anwendbar. Seitdem dies an der Jahreswende 1944/45 deutlich gewor-
den war, war Stalin entschlossen, gegen sie den Kirchenkampf gnadenlos fortzu-
setzen. Eine der Konsequenzen davon war, daf er ab 1945 auf die Unterdriickung
der Ukrainischen Unierten Kirche abzielte. Er wollte sie aus der Fiihrung durch
den seinem Einfluf} entzogenen Vatikan herausnehmen und sie dem durch seine
Kirchenbehorde streng kontrollierten Moskauer Patriarchat unterstellt sehen.

Modell dafiir war die Kirchenpolitik der russischen Zaren. Denn die zaristische
Regierung hatte bei jeder Erweiterung des Reiches die orthodoxen Gliubigen der
neu erworbenen Landstriche, gleich welcher Nation und bisheriger kirchenrechtli-
cher Zugehorigkeit sie waren, in den Verband der russischen Staatskirche einbezie-
hen lassen, um sie auch durch die Kirche an den neuen Staat zu binden. Sie war
ebenso eifrig besorgt gewesen, auch alle unierten Glaubigen byzantinischer Tradi-
tion der Staatskirche zuzufiihren, denn sie wollte auch iiber diese Glaubigen die-
selbe volle Staatsaufsicht erlangen wie iiber die Russische Orthodoxe Kirche.

In jenen Gebieten, die vor der sogenannten ersten Teilung Polens (1772) im 17.
und 18. Jahrhundert dem Zarenreich angegliedert worden waren, war bereits unter
Katharina II. (1762-1796) jegliches unierte Kirchenleben zum Erliegen gebracht
worden. Nach den Teilungen Polens wurde dies 1839 auch in den Annexionsgebie-
ten und 1875 in Kongreflpolen erreicht. Soweit die Glaubigen der bisher unierten
Didzesen keine Gelegenheit hatten oder nicht willens waren, sich nahegelegenen
(polnischen) Pfarreien des lateinischen Ritus anzuschlieflen, wurden sie von Amts
wegen fiir Orthodoxe gehalten. Hingegen war sowohl in Galizien als auch in Kar-
patoruthenien, die nie zum Zarenreich gehort hatten !, das unierte Kirchenleben in
derselben Zeit neu aufgebliht.

Im Gefolge des Zweiten Weltkriegs wurden diese Gebiete der Ukrainischen SSR
angegliedert. Zunichst schien es, als sollte dort wie mit der orthodoxen, so auch
mit der unierten Kirche gemifl den Regeln der neuen Religionspolitik verfahren
werden. Als der Lemberger Metropolit Andrej Szeptycki am 1. November 1944
starb, konnte er feierlich beigesetzt werden; sogar der damalige Ministerprasident
Nikita Chruséev nahm an der Feier teil. Auch die Inthronisation des neuen Metro-
politen Josif Slipyj konnte wiirdig erfolgen. In Karpatoruthenien erging an den
Bischof der unierten Katholiken kurz nach dem Einmarsch der Sowjetarmee sogar

561



Ernst Chr. Suttner

die Einladung, in seiner Residenzstadt bei den Feierlichkeiten zum Jahrestag der
Olktoberrevolution als Redner aufzutreten. Zum Jahreswechsel 1944/45 dnderte
sich aber alles. Von da an wollte Stalin in Galizien und in Karpatoruthenien genau
dasselbe erreichen, was vor ihm die Zaren andernorts durchgesetzt hatten.

Doch Stalin nahm die Kirchenpolitik der Zaren nur fir das Ziel, nicht fiir das
Verfahren zum Vorbild. Denn sooft sich die Zaren um die Riickfihrung von
Unierten zur Orthodoxie bemiihten, lieflen sie in erster Linie Bischofe und Priester
aktiv sein, damit diese eine kirchliche Konversion vorbereiteten; die zaristische
Polizei, die bereitwillig und durchaus effizient mithalf, unterdriickte nie jegliche
Gewissensfreiheit, sondern dosierte die Druckmafinahmen so, dafl es Jahrzehnte
dauerte, bis allmahlich die zweite oder dritte Generation der Glaubigen, um die es
ging, der Orthodoxie zugefiihrt war. Stalin hingegen setzte seine Polizeimacht
schlagartig ein. Er wollte die unierte Kirche binnen weniger Wochen vernichten
und lieR der orthodoxen Kirche keine Zeit, daf sie auch nur hitte versuchen kon-
nen, die unierten Glaubigen von der Wahrheit der Orthodoxie zu iiberzeugen.

Vorbereitungen zur Liquidation der unierten Kirche

Als unter Michail Gorbacev die ,Perestrojka“ betrieben wurde und abzusehen
war, dafl den unterdriickten unierten Christen die Religionsfreiheit nicht mehr lan-
ge verweigert werden kdnne, als jedoch die Legalisierung der unierten Gemeinden
noch nicht begonnen hatte, erschien in einer Moskauer Zeitschrift ein Bericht eines
nach Lemberg und Kiew zu Recherchen entsandten Sonderkorrespondenten?, in
dem es heifit: ,N. S. Chruscev teilte ... im Februar 1945 ... mit, daf} Stalin person-
lich entschied, die ukrainische griechisch-katholische Kirche auf schnellstem Weg
zu liquidieren.“ Dem fiigt der Korrespondent hinzu: ,Da ich mir der grundsitzli-
chen Neuigkeit und eines gewissen Sensationswerts dieser Mitteilung bewufit bin?,
bin ich bereit, im Fall eventueller Gegenbehauptungen oder Dementis den Vertre-
tern des KGB der Ukrainischen SSR die Code-Nummer der Aktenordner mit den
Dokumenten zu benennen, die in ihren mir noch unzuginglichen Archiven aufbe-
wahrt werden.®

Aus den Erfahrungen mit dem Kirchenkampf der 30er Jahre hatten die Sowjet-
behorden die Lehre gezogen, dafl blofles Unterdriicken durch Polizeiterror die
Kirche nicht aus den Herzen der Glaubenden herausreifit. So wollten sie der ge-
planten Zerstérung der unierten Kirche das Aussehen eines kirchlichen Vorgangs
geben. Den Gliubigen sollte vorgegaukelt werden, dafl sie kirchlichen Oberen ge-
horchen, wenn sie tun, was die Parteifiihrung von ithnen wiinschte. Also bedurfte
es des Mittuns von Klerikern, und es kam den Behorden daher gelegen, daf$ es so-
wohl auf orthodoxer als auch auf unierter Seite Kleriker gab, die es fiir richtig hiel-
ten, dafl sich die westukrainischen Unierten der Russischen Orthodoxen Kirche

562



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskauer Patriarchat

anschldssen. Da diese Kreise die Konversion der Unierten aus ehrenwerten Moti-
ven wiinschten, mufiten die Polizeibehorden nur dafiir sorgen, dafl sie moglichst
lange nicht erfuhren, mit welchen Zwangsmafinahmen die Aktion von Staats we-
gen durchgezogen werden sollte. Dann war es verhilmisméfig leicht, sie zum In-
itiativ-Werden zu bewegen. Dies zu tun, lag im Interesse der Sowjetbehorden,
denn das Mittun wenigstens einer kleinen Gruppe von Klerikern, die von der Rich-
tigkeit der Konversion der Unierten zur Orthodoxie tiberzeugt waren, bot die
Méglichkeit, die ganze Angelegenheit in der Offentlichkeit als eine Sache hinzu-
stellen, die durch kirchliche Persénlichkeiten in Gang gebracht wurde. Aber diesen
blieb es verwehrt, die Wahrheitsfrage aufzuwerfen oder auch nur iber den einzu-
schlagenden Weg zu diskutieren. Nur Handlangerdienste waren ihnen zugedacht.

Aufler den in ehrenwerter Weise tiberzeugten Personlichkeiten gab es auch Kle-
. riker, die sich aus Angst vor den Behorden und aus tbergrofier Bereitschaft, deren
Willen zu erfiillen, zum Mittun gewinnen liefen. Auch von ausgesprochener Er-
pressung durch die Behérden und von schweren Zwangsmafinahmen gegen nicht
kooperationswillige Kleriker hat man Kenntnis. Manche, die mitwirkten, mégen
anfangs gemeint haben, durch konziliante Haltung den Behérden gegentiber mafii-
genden Einfluf nehmen und wenigstens noch gréferes Ubel verhindern zu kén-
nen; sie befanden sich iiber kurz oder lang in einer Verstrickung, aus der es keinen
Ausweg mehr gab. Denn die Sowjetbehérden nahmen die einen wie die anderen
fiir eine Aktion in Dienst, deren Ablauf jeder Christlichkeit Hohn sprach und die
Religionsfreiheit mit Fiiflen trat, und sie erlaubten niemandem, auch nur die leise-
ste Kritik an dem Vorgehen zu iiben.

Es gelang bei der Unterdriickung der unierten Kirche sogar, die Opfer der bru-
tal durchgefiihrten polizeilichen Zwangsmafinahmen soweit hinters Licht zu fiih-
ren, daf} sie die Hauptschuld daran bei jenen orthodoxen Hierarchen vermuteten,
die zum Mittun miflbraucht wurden. Auf diese Weise entzweiten die Sowjetbehor-
den bei der Zerstdrung einer ithnen mifiliebigen Kirche die Christen der Westukrai-
ne auch noch untereinander. So hatten sie in der Folge ein um so leichreres Spiel
beim administrativen Niederhalten des religiosen Lebens, das auch in der Zeit der
yneuen Kirchenpolitik ihr wahres Ziel blieb. Da die Bevélkerung der Westukrai-
ne besonders tief im Glauben verwurzelt war, kam es den atheistischen Behérden
mehr als gelegen, dafl ihre Terrormafinahmen sogar noch Zwietracht oder gar Haf§
zwischen den Christen verursachten. Sie konnten diese in der Folgezeit darum ge-
geneinander ausspielen und noch leichter unterdriicken.

Die Machenschaften der Polizei hatten besonders schwere Vorwiirfe gegen
Patriarch Aleksij I. (Simanskij) von Moskau* zur Folge. Denn unter seinem
Namen wurde bald nach seiner Wahl zum Moskauer Patriarchen ein Hirtenschrei-
ben in Umlauf gebracht, das die katholischen Ukrainer zur Apostasie einlud.

Das Patriarch Aleksij zur Last gelegte Hirtenwort ist eine Falschung. Wo immer
man sich darauf berief, benannte man Fundstellen des russischen Texts, die es nicht

563



Ernst Chr. Suttner

gibt5. Doch in noch viel stirkerem Maf als die unklare Quellenlage zwingt der In-
halt des Hirtenworts, an der Autorschaft des Patriarchen Aleksij zu zweifeln.
Denn die einzige bedeutsame dogmatische Aussage des Schreibens lautet: ,Eine
kirchliche Gemeinschaft, die aus der katholischen Einheit der Orthodoxie aus-
scheidet, geht ihrer apostolischen Sukzession und Gnadenhaftigkeit verlustig.
Dies steht in uniiberbriickbarem Gegensatz zu ganz scharfen Ausfithrungen des
Metropoliten (spiteren Patriarchen) Sergij (Stragorodskij), des unmittelbaren
Amtsvorgingers von Patriarch Aleksij. In den 30er Jahren war Sergij unerbittlich
ins Gericht gegangen mit jenen (hauptsichlich griechischen) orthodoxen Theolo-
gen, die der Lehre von der Gnadenlosigkeit aller nichtorthodoxen Kirchen und ih-
rer Sakramente anhingen. Ausgerechnet diese von Sergij in Ubereinstimmung mit
der theologischen Tradition der russischen Kirche verworfene und seit der Mitte
des 17. Jahrhunderts nur mehr in Ausnahmefillen von russischen Theologen ver-
tretene Lehre® wird in dem Hirtenwort vorgelegt, das man Patriarch Aleksij zu-
schreibt. Wire die Zuschreibung berechtigt, hitte Patriarch Aleksij in der Beurtei-
lung der nichtorthodoxen Kirchen seinem Vorginger fundamental widersprochen.
Davon ist nicht nur nie etwas bekannt geworden; vielmehr bekundete Aleksij in
Reden und schriftlichen Dokumenten ausdriicklich seine Anerkennung der Gna-
denhaftigkeit nichtorthodoxer Kirchen, ihrer Hierarchen und ihrer Sakramente.

Wer immer aber das Hirtenwort verfafit haben mag: Es verdient Beachtung,
denn es trug die Argumente derer vor, die aus ehrenwerten Motiven bei der Kon-
version der Unierten zur Orthodoxie mitwirkten. Es ist das Werk eines geschulten
Theologen, der mit der Polizei kooperierte. Indem es erstens herausstellte, was or-
thodoxe und unierte Kirche an gemeinsamem geistlichem Erbe besitzen, wandte es
sich an gewisse unierte Kleriker und Intellektuelle, deren besonderes Anliegen es
war, die 6stliche Prigung ihres Christseins zu deutlicherer Entfaltung zu bringen.
Zweitens forderte es mit der sicher nicht von Patriarch Aleksij stammenden Aussa-
ge tiber die Wertlosigkeit der katholischen Sakramente die wenigen orthodoxen
russischen Seelsorger, die von der Nichtigkeit der katholischen Taufe Giberzeugt
waren, auf, sich entschlossen fiir die Bekehrung der Unierten einzusetzen, um die-
sen zum Heil zu verhelfen. Durch Hinweise auf die politischen Umstinde der
jingsten Vergangenheit bot es drittens den winzigen Gruppen von Unierten und
Orthodoxen, bei denen das eben Gesagte auf offene Ohren stief}, eine plausible Be-
griindung, warum das ihnen wichtige kirchliche Ziel aus politischen Griinden auch
den Staatsorganen erstrebenswert war. Dies mochte hilfreich sein, sie bei den be-
vorstehenden Aktivititen zur Kollaboration mit der neuen Obrigkeit zu ermuti-
gen. Gerade diese Kollaboration war ja den Behérden erwiinscht.

Auch unter den Unierten setzten die Behérden Vorbereitungen in Gang. Nach-
dem im April 1945 alle unierten Bischofe verhaftet worden waren, konstituierten
sich im Mai desselben Jahres drei unierte Priester (G. Kostel’nik aus der Erzdicze-
se Lemberg, M. Mel’'nik aus der Didzese Przemysl und A. Pel’vec’kij aus der

564



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskaner Patriarchat

Didzese Stanislav) zu einem ,,Initiativausschufl zur Wiedervereinigung der Grie-
chisch-katholischen Kirche mit der Russischen Orthodoxen Kirche®’. Seine erste
Amtshandlung war ein Briefwechsel mit den Sowjetbehorden, in dem dem Initia-
tivausschufl versichert wird, dafl er als das einzige kirchliche Organ der unierten
Kirche anerkannt sei. Seine Aufgabe sei, so heifit es in dem Schreiben der Behérden
an den Ausschuf}, die griechisch-katholischen Pfarreien der Westukraine zu fiih-
ren® und sie auf die Vereinigung mit der Russischen Orthodoxen Kirche hinzulei-
ten. Auch solle er fiir das Kirchenamt Listen derjenigen Seelsorger und Ordenso-
beren vorbereiten, die sich seiner Jurisdiktion widersetzten. Somit war von den
Behorden im voraus zur Auflage gemacht, was kiinftig der unierten Kirche Gali-
ziens von diesem Ausschuff zur Annahme in stalinistisch verstandener ,spontaner
Freiwilligkeit® vorgeschlagen werden sollte. Die Pflicht zur Denunziation jener,
die unwillig zu solcher ,Freiwilligkeit“ waren, war in schriftlicher Form auferlegt.

Die Papstenzyklika ,,Orientales omnes*

Im Dezember 1945 jahrte sich die Brester Union zum 350. Mal. Zur Wiirdigung
der feierlichen Zeremonie im Konstantinssaal des Vatikanpalasts, bei der im De-
zember 1595 die ostslawischen Gliubigen aus dem damaligen Polen-Litauen in die
Ecclesia Romana aufgenommen worden waren, erging am 23. Dezember 1945 die
Enzyklika ,Orientales omnes“. In deren drittem Teil war die Rede von dem, was
1945 in Galizien vor sich gegangen war. Die Offenheit der Darlegung war geeignet,
die nach dem Sieg im Zweiten Weltkrieg sehr selbstbewufit gewordene, gegen jede
Kritik aber iiberaus empfindlich gebliebene Sowjetfithrung zu empdren.

Man war in Rom nach Ausweis der Enzyklika iiber die Vorginge in Galizien
bestens informiert, und man nannte sie beim Namen: die Verhaftungen und Schi-
kanen durch die Behorden, die Aktivititen des ,Initiativausschusses®, das Un-
recht, daf dieser sich mit staatlicher Hilfe entgegen den kirchlichen Ordnungen als
Kirchenleitung aufspielte, und den Widerstand des unierten Klerus, der sich zur
Wehr setzen wollte. Ausdriicklich weist die Enzyklika hin auf ein Schreiben vom
1. Juli 1945, das von einer Versammlung unierter Priester in Lemberg an die
Sowjetregierung gerichtet worden war. Es handelte sich um eine Loyalitatserkld-
rung gegeniiber dem Staat und um eine Zustimmung zum Anschlufl Galiziens an
die Ukraine. Zugleich war es aber auch eine Forderung nach Gewissensfreiheit und
eine Appellation gegen die Mifistinde um den ,Initiativausschuff“. Auch das Hir-
tenwort unter dem Namen des Patriarchen Aleksij wurde in der Enzyklika er-
wihnt; man hatte es in Rom nicht als Falschung erkannt.

Schon im Vorjahr hatte der Papst in seiner Weihnachtsansprache deutlich ge-
macht, daf die Katholiken in Fragen der Menschenrechte und des gesellschaftli-
chen Lebens nicht einfach die Direktiven der Regierenden hinnehmen werden,

565



Ernst Chr. Suttner

sondern gewillt sind, Position zu beziehen. Nun tat er mit dieser Enzyklika genau
das Gegenteil von dem, wozu Stalin das Moskauer Patriarchat zwingen konnte.
Nicht, dafl er es nur unterlief, Lobspriiche auf den groflen ,Befreier Stalin von
sich zu geben; er schwieg nicht einmal zu den Verletzungen der Menschenrechte
durch die Sowjetmacht, sondern klagte vor aller Welt die Sowjetunion der Religi-
onsverfolgung an, und zwar unter Vorlage von Beweisen. Zudem machte er die
internationale Offentlichkeit mit einem Dokument bekannt, das in einer Ver-
sammlung von Leuten verabschiedet worden war, die in den Augen der Staats-
macht ,Dissidenten® oder gar ,Kontrarevolutiondre® waren. Hatten diese es doch
gewagt, sich negativ tiber jene kirchliche Fiihrung zu dufern, die ihnen vom staatli-
chen Kirchenamt bestellt worden war. Bedenken wir die Hysterie, mit der zur Zeit
Stalins {iberall ,,Spionage“ gewittert wurde. Dann mufite der Informationsstand,
den man in Rom tiber die aktuellen Geschehnisse in Galizien besaf}, zu der (in der
Sowjetpresse in der Tat immer wieder ausgesprochenen) Vermutung fihren, der
Vatikan sei das Zentrum der antisowjetischen Spionage und Agitation.

Weil der dritte Teil der Enzyklika ,Orientales omnes® ein freies Wort war {iber
die Freiheitsunterdriickung durch den Stalinismus, kam in der Sowjetunion ein
Jahr nach der Weihnachtsansprache von 1944 der Hafl der Gewalthaber gegen die
katholische Kirche vollends zur Eskalation.

Die sogenannte ,Synode von Lemberg®

Am 22. Februar 1946 wurde in Kiew eine aus 13 Priestern bestehende Delegation
des ,,Initiativausschusses zur Wiedervereinigung der Griechisch-katholischen Kir-
che mit der Russischen Orthodoxen Kirche® in die orthodoxe Kirche aufgenom-
men, und die Priester Antonij Pel’vec’kij und Michail Mel’nik wurden am 24. bzw.
25. Februar zu Bischofen geweiht?. Da es, wie oben erwahnt, unter den Unierten
der Westukraine Priester und Intellektuelle gab, die eine Konversion zur Orthodo-
xie fiir richtig hielten, konnten die Konversionen und Weihen vom Februar 1946
verstanden werden als das Schaffen des organisatorischen Rahmens fur eine erhoff-
te freiwillige Ubertrittsbewegung groferen Ausmafles von Gliaubigen und Prie-
stern. Sowohl dies, als auch die Tatsache, daf das 6kumenische Denken, durch
welches ein solches Vorgehen heutzutage als Proselytismus qualifiziert wiirde, da-
mals dem Moskauer Patriarchat noch fremd war, ist zu berticksichtigen, wenn ei-
ner zu ergriinden sucht, weswegen Patriarch und Synode in Moskau zu diesen
Bischofsweihen die Zustimmung gaben. Nur ein Teil der unierten Priesterschaft
war fiir den Initiativausschuff gewonnen, da berief dieser fir den 8. bis 10. Mirz
1946 in Lemberg eine Versammlung ein, die sich eigenmichtig Synode nannte und
die Brester Union einfach fiir beendet erklirte.

Welche Gedankenginge auch immer den Patriarchen und seine Synode geleitet

566



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskauer Patriarchat

haben mogen, als sie Antonij Pel’vec’kij und Michail Mel’'nik zu Bischofen wihl-
ten: aus den Akten der Lemberger Versammlung kann man erschlielen, dafl die
Konversionen und Bischofsweihen im Februar von jenen, die in der Westukraine
die Fiden zogen, von Anfang an um dieser Versammlung willen organisiert worden
waren. Denn ausdriicklich wird in den Akten gesagt, daf} es keine Synode geben
kann, wenn keine Bischéfe dabei sind. Da die Absicht bestand, die geplante Ver-
sammlung als eine Synode auszugeben, mufite also dafiir gesorgt werden, daff unter
ihren Teilnehmern Bischéfe waren. Weil von den Bischéfen der Ukrainischen
Unierten Kirche keiner zur Teilnahme zu bewegen war, weihte man neue. Doch
man war sich der zwiespiltigen Lage bewuflt, in der sich die Neugeweihten befan-
den. Es war keineswegs sicher, daf} sie zu einer Klerusversammlung der unierten
Kirche zugelassen worden wiren, wenn bekannt gewesen wire, dafl sie zur ortho-
doxen Kirche konvertiert und bereits zu orthodoxen Bischofen geweiht waren.
Also hielt man die Konversionen und Bischofsweihen geheim, bis von den Ver-
sammlungsteilnehmern der Beschluf} gefafit war, zur Orthodoxie zu konvertieren.

Man vergegenwirtige sich die kanonistischen, ekklesiologischen und psycholo-
gischen Probleme der Versammlungsteilnehmer, von denen verlangt wurde, sich
als Mitglieder einer Synode zu verstehen. Laut ausdriicklicher Aussage der Akten
galt fiir sie, dal es keine Synode gibt ohne Bischéfe. Doch keiner ihrer Bischofe
nahm teil; diese waren alle im Gefingnis. Kanonistisch war also zu fragen, wieso
eine Versammlung, die zusammentrat in der Meinung, ein Priestertreffen zu sein,
und die den Beschluf, fiir den sie einberufen wurde, zu einem Zeitpunkt fafite, zu
dem sie sich noch immer als reines Priestertreffen verstand, zu guter Letzt dennoch
als Synode gelten soll. Wieso konnte ihr Versammlungsbeschluff nachtraglich die
kirchenrechtliche Bedeutung einer Synodalentscheidung erlangen, sobald sich her-
ausstellte, daf} geheim geweihte, bislang unbekannte Bischofe zugegen waren? Eine
ekklesiologische Aporie ergibt sich, wenn die Versammlung, der nachtriglich
iiberraschend die Wiirde einer Synode zuerkannt wurde, als Synode der grie-
chisch-katholischen Kirche gelten soll, obwohl die inkognito anwesenden Bischéfe
keine Bischofe der griechisch-katholischen Kirche waren. Sie hatten ihr doch alle-
samt vorher bereits durch Konversion den Riicken gekehrt und waren zu Bischofen
einer anderen Kirche geweiht worden. Seelisch hatten die Teilnehmer den Betrug
zu verwinden, daf} sie zu einer Versammlung des griechisch-katholischen Klerus
geladen wurden, aber nach Behandlung des Hauptpunkts erfahren mufiten, dafl
das gesamte einladende und die Arbeiten dominierende Prisidium samt einer Rei-
he weiterer entscheidender Versammlungsmitglieder orthodox waren.

Diese Probleme konnten bei den Beratungen nicht einmal aufgeworfen, ge-
schweige denn diskutiert werden. Zum Vortrag kam nur die Auffassung jener Min-
derheit unierter Kleriker und Intellektueller, die in dem oben erwihnten Hirten-
wort angesprochen war. Aber auch diese durfte nur insoweit vorgetragen werden,
als sie harmonierte mit den politischen Wiinschen der Staatsmacht, von deren In-

567



Ernst Chr. Suttner

tentionen und Diktion die Reden der dreitigigen Veranstaltung geprigt waren.
Uber alles, was Andersdenkende bewegte, war zu schweigen. Darum befafit sich
der Beschlutext, der vom Initiativausschufl vorbereitet war, nur mit der leidvollen
Geschichte der unierten Kirche in Polen. Diese Geschichte diirfe, heifit es, unter
den neuen Bedingungen (d. h. nach der Vereinigung aller Ukrainer in einer gemein-
samen Sozialistischen Republik) gliicklicherweise fiir iberwunden gelten; darum
sei die Union nicht mehr nétig und zu beenden. Kein Wort wurde verloren fir
theologische Fragen; niemand durfte der geistlichen Anliegen jener Vielzahl von
Glaubigen gedenken, denen es eine Gewissenspflicht vor Gott bedeutete, in Ein-
heit mit dem Inhaber des Petrusamts zu stehen. Ohne daff das Denken und die Ge-
wissensiiberzeugung der Mehrheit Beachtung gefunden hitte, fafite die Versamm-
lung einen Beschlufl auf kollektive Konversion aller Unierten der Dibzesen
Lemberg, Przemysl und Stanislav zur Orthodoxie. Der Beschluff sollte ein fiir alle-
mal beenden, was mit der Brester Union begonnen hatte.

Kein Jubel am Patriarchatssitz zu Lebzeiten Aleksijs

In einem Schreiben, das die Versammlung an Patriarch Aleksij richtete, hiefl es:
,Wir bitten Eure Heiligkeit, unseren Beschlufl anzuerkennen und uns in den
Schof} der allrussischen orthodoxen Kirche aufzunehmen. Eisiges Schweigen war
nach Ausweis des Berichts, den das Journal des Moskauer Patriarchats im April-
heft 1946 der Lemberger Versammlung widmete, die Antwort des Patriarchen
Aleksij auf dieses Ansuchen. Er verhielt sich den Vorkommnissen gegentiber wie
einer, der iiber sich ergehen lifit, was er nicht abwenden kann; wie einer, der sehr
genau weifl, daf} er, wenn er protestieren wollte, dies im duflersten Fall durch
Schweigen tun darf, weil jedes unerwiinschte Wort aus seinem Mund bitter gerdcht
wiirde, und zwar nicht an ithm selbst, wahrscheinlich auch nicht an den Bischofen,
wohl aber an zahlreichen Priestern und Glaubigen seiner Kirche. Er schwieg, weil
ihm keine andere Méglichkeit mehr blieb als durch Schweigen wenigstens nicht
zur Ursache zusitzlicher Leiden von Orthodoxen zu werden.

Im Inhaltsverzeichnis sowohl des Aprilhefts des Moskauer Patriarchatsjournals
als auch in jenem des ganzen Jahrgangs 1946 ist der Bericht iiber die Ereignisse von
Lemberg ausdriicklich als nicht zum offiziellen Teil gehérig ausgewiesen. Dort fin-
den sich Grufiworte und Telegramme, doch keines aus der Feder des Patriar-
chen 1%, Der Beschlufitext der Lemberger Versammlung ist abgedrucke, dazu auch
das Schriftstiick mit dem Ansuchen um Aufnahme in die russische Kirche, jedoch
keine Antwort darauf. Es ist zu entnehmen, dafl Delegierte der Lemberger Ver-
sammlung nach Moskau reisten. Doch der Bericht tiber diese Reise umfafit nicht
einmal eine ganze Seite, und darin geniigen fiir die Audienz beim Patriarchen vier
Zeilen. Sie lauten: ,Am 5. April wurde die Delegation von Sr. Heiligkeit Patriarch

568



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskauer Patriarchat

Aleksij in Gegenwart von (den?)!! Mitgliedern der Synode empfangen. Das Dele-
gationshaupt, Erzpriester Kostel’nik, verlas ein Schreiben der Delegation beziig-
lich der Wiedervereinigung der Uniaten mit der orthodoxen Kirche.*

Bezeichnend ist ein Vergleich dieser Zeilen, die sich auf Millionen von Gliubi-
gen beziehen, mit den freudigen und ausfihrlichen Berichten, die das Patriarchats-
journal von der Rickkehr einzelner Kleriker der Erneuererkirche ins Moskauer
Patriarchat brachte. Diese finden sich im offiziellen Teil des Journals, erwihnen die
russischen Hierarchen, die der Aufnahme beiwohnten, jeweils mit Namen und
vermerken ausdriicklich, dafl und unter welchen Bedingungen die Aufnahme er-
folgte. In unserm Fall aber bricht der Text ab, nachdem nur das Verlesen eines
Schreibens, nicht einmal sein genauer Inhalt, erwihnt ist. Eine Antwort darauf gab
erst nach dem Tod des Patriarchen Aleksij im Jahr 1971 das russische Landeskon-
zil, das Metropolit Pimen (Izvekov) zu seinem Nachfolger wihlte. Dieses Konzil
beschlof} ,,zur Kenntnis zu nehmen ein historisches Ereignis im Leben der Russi-
schen Orthodoxen Kirche, die Riickkehr der Griechisch-Katholischen Galiziens
und des Karpatengebiets zur orthodoxen Kirche in den Jahren 1946 und 1949 und
die Aufhebung der Brest-Litovsker und der UZgoroder Union, die seinerzeit ge-
waltsam auferlegt wurden.”

Die in dem Konzilsbeschluff mitbenannte UZgoroder Union betraf Karpatoru-
thenien. Dort hatte es bereits in tschechoslowakischer Zeit orthodoxe Gemeinden
gegeben. Als das Land der ukrainischen Sowjetrepublik angegliedert war, errichte-
te das Moskauer Patriarchat fir sie ein eigenes Bistum. Der erste Bischof verhielt
sich korrekt zur unierten Kirche des Landes. Unter ihm gab es nicht jene Ubertrit-
te zur orthodoxen Kirche, welche die Behdrden wiinschten. So war das Moskauer
Patriarchat im Juni 1948 genoétigt, ithn zu versetzen und dem Lemberger Bischof
Makarij die Mitbetreuung der Dibzese Karpatorutheniens zu tbertragen. Dieser
stellte sich voll in den Dienst der behordlich erwtinschten ,Heimholung® der
Unierten. Ohne dafl es eine wie auch immer geartete Sitzung gegeben hitte, die
man als ,,Synode® hitte ausgeben kdnnen, lief§ er wihrend eines Festgottesdienstes
im August 1949 in UZgorod bekanntgeben, ,,dafl mit diesem Tag in der karpaten-
landischen Ukraine die kirchliche Union der karpatenlindischen Geistlichkeit mit
Rom zu bestehen aufhort®.

Nach den Erfahrungen, die Kostel’nik 1946 hatte machen mussen, als er die Be-
schliisse der Lemberger Versammlung einem schweigenden Patriarchen vortrug,
organisierte man diesmal auch keine Delegationsreise nach Moskau zum Vortrag
beim Patriarchen. Nur einen schriftlichen Bericht durfte Makarij nach seinem ,Er-
folg“ ins Patriarchat senden. Bezeichnenderweise erwihnen jene Laudationes auf
Patriarch Aleksij, die sich in Editionen des Moskauer Patriarchats finden, keine
Erfolge, welche die Russische Orthodoxe Kirche unter seiner Fihrung in der
Westukraine erzielt hitte. Wie wire dies zu erkliren, wenn die Moskauer Patriar-
chatsleitung tber die Vorginge voller Freude gewesen wire?

40 Stimmen 211, 8 569



Ernst Chr. Suttner

Als Erzbischof von Jaroslavl’ und Rostov wiirdigte der (spatere) Metropolit
Nikodim (Rotov) Patriarch Aleksij bald nach dessen 85. Geburtstag in den ,,Stim-
men der Orthodoxie®!2, Ausfihrlich erwahnt der Laudator die Verdienste des
Patriarchen als ,Versohner und Sammler seiner kirchlichen Herde®, spricht aber
nur von den Ergebnissen seiner ,,zihen und geduldigen Bemihungen® um die rus-
sische Emigration in aller Welt. Auf die Westukraine wird nicht einmal verwiesen.
Vor dem 90. Geburtstag ehrte das Moskauer Patriarchat Patriarch Aleksij durch
eine wiirdig ausgestattete Biographie in russischer, deutscher, franzésischer, engli-
scher und griechischer Sprache, die dazu bestimmt war, das Denken und die Ver-
dienste des Patriarchen weltweit bekanntzumachen. Gewiirdigt wurde der
Patriarch als Mitarbeiter seines Vorgangers, des Patriarchen Sergij; fiir seinen Ein-
satz im Vaterlindischen Krieg; fiir seine Bereitschaft, 1945 die Wahl zum Patriar-
chen anzunehmen; fiir seinen seelsorgerlichen Einsatz; fiir sein Eintreten fir die
panorthodoxe Einheit; fiir sein Engagement fiir die Einheit aller Christen; fir sein
Mitwirken im Kampf um den Frieden. Die Riickfiihrung der Unierten wird nicht
erwahnt. Erst im Nachruf, den ihm das Journal des Patriarchats nach seinem Tod
widmete, ist ein Hinweis auf die Riickkehr der Unierten enthalten. Von seinem Be-
sorgtsein um die Unierten Westgaliziens ist dort die Rede — jedoch mit Worten, die
eventuell sogar bedeuten konnten, dafl er den Unterdriickten wegen ihrer Leiden
zugetan war. Es heifit im Nachruf: ,1946 wurde auf der Synode von Lemberg und
1949 wurde in UZgorod die Brester Union liquidiert; unsere Volksgenossen kehr-
ten in den Schofl der Mutterkirche zuriick. Wie auch sonst immer bewies dabei
Seine Heiligkeit grofie pastorale Liebe zu jenen, die sich lange Zeit auflerhalb der
Hiirde der Orthodoxie befanden.“ :

Diese Laudationes mogen bei der Lektiire dessen helfen, was von 1946 bis 1970
im Moskauer Patriarchatsjournal iiber die sogenannte Synode von Lemberg ge-
schrieben wurde. Denn dort gilt es, wie bei allen Zeitschriften, tber die der Zensor
eines totalitiren Regimes mit Erginzungsauflagen und Streichungen Regie fiihrte,
auch ,zwischen den Zeilen zu lesen®.

Ein nichtssagender kurzer Bericht, der gehorsam der von der staatlichen Kir-
chenbehérde gewtinschten Sprachregelung folgt, erschien zum ersten Jahrestag im
April 1947. Das nichste Mal wurde der ,Synode® in der Patriarchatszeitschrift ge-
dacht anlaflich des 10. Jahrestags. Im offiziellen Teil des Aprilhefts sind Grufi-
telegramme aus Lemberg und Stanislav vom 25. Mirz 1956 abgedruckt, dazu die
Antworttelegramme des Patriarchen vom Tag danach. Letztere erbitten Segen,
enthalten aber keinen Ausdruck von Freude iiber den Festanlafl. Ist es vielleicht
angebracht, das Brechen des langjihrigen vollen Schweigens mit Zeitereignissen in
Zusammenhang zu bringen? Nikita Chruicev, der 1946 als Erster Parteisekretdr
der Ukraine von der sogenannten Synode von Lemberg ein Grufitelegramm erhal-
ten hatte, war inzwischen zum ersten Mann in Moskau geworden. Beim 20. Partei-
kongrefl (14.-25. Februar 1956) hatte er zu groflerer ideologischer Wachsamkeit

570



Die Unterdriickung der Ukrainischen Unierten Kirche unter Stalin und das Moskauer Patriarchat

aufgerufen und die sogenannte , Entstalinisierung* eingeleitet, die sich bekanntlich
den Kirchen gegeniiber als neue Verfolgungsperiode erwies. Nétigte dies vielleicht
den Patriarchen, wenigstens zu telegraphieren?

10 Jahre spiter gab es die einzige positive Aussage des Patriarchen Aleksij zu den
Ereignissen in der Westukraine, die sich in einer amtlichen Publikation des Mos-
kauer Patriarchats findet: sein Sendschreiben zum 20. Jahrestag'®. Denn 1966, zu
Beginn der Ara Breznev, wurde in Lemberg eine erste grofie Jubiliumsfeier fir die
dortigen Vorginge des Jahres 1946 abgehalten. Aufschlufireich ist es, das Zustan-
dekommen der Feier niher zu untersuchen. Wie zum ersten Jahrestag 1947 verof-
fentlichte das Journal des Patriarchats auch 1966 wieder einen Gedenkaufsatz,
diesmal bereits im Februarheft. Dabei wurde in den Ausfithrungen tiber die Ge-
schichte der unierten Kirche der auferlegten Sprachregelung so griindlich gehul-
digt, daf es grofie Uberwindung kostet, den Aufsatz iiberhaupt zu lesen. Hatte
man eventuell gehofft, genug Tribut gezollt zu haben mit diesem Beitrag? Und
sollte vielleicht der ,Ubergehorsam® beim Ubernehmen der ideologischen Ge-
schichtsverdrehung den Aufsatz gleich in den ersten Zeilen fiir alle nachdenklichen
Leser als unglaubwiirdig ausweisen? Das Marz- und das Aprilheft verschweigen
das Jubilium. Aus dem Maiheft aber ist zu erfahren, dafl am 31. Mirz 1966 (als der
Jubildumstermin schon verstrichen war!) eine Synodensitzung stattfand, die aus-
schlieRlich diesem Thema gewidmet war!®. Zu dieser Sitzung wurde neben dem
damaligen Lemberger Bischof Nikolaj auch Bischof Onisim von Vladimir und
Suzdal’ zugezogen. Uber letzteren, der im August 1944 zum Bischof erhoben wor-
den war, erfahren wir bei Leme3evskij-Patock !¢, dafl er ,wohl der einzige Bischof
der neuen Kirchengeschichte (ist), der nie versetzt wurde®, und wer die Geschichte
der Russischen Orthodoxen Kirche in den Jahrzehnten nach dem Zweiten Welt-
krieg aufmerksam verfolgte, weif}, was diese Information zu bedeuten hat. Mit sei-
ner Hilfe wurde der Synode ,nahegebracht®, eine verspitete Jubiliumsfeier vom
22. bis 25. April in Lemberg zu beschlieflen.

Der Bericht tiber die Jubiliumsfeier im Patriarchatsjournal ist tiberaus lang.
Auch Photos von Patriarch Aleksij sind in ihn eingefiigt. Doch nur oberflichliche
Lektiire bzw. die Durchsicht des Hefts durch sprachunkundige Auslander kann
ihn deswegen mit der Feier in Verbindung bringen. Die Bildunterschriften, deren
Daten mancher Betrachter, der kein Russisch versteht, vielleicht als einziges entzif-
fert, zeigen, daf} die meisten dieser Photos am Tag entstanden, an dem die Lember-
ger Feier begann. Doch sie stammen von einer 6kumenischen Konsultation am Sitz
des Patriarchen, iiber die in diesem Heft der Zeitschrift gar nicht berichtet wird.
Das Vorgehen der Redaktion, die vermutlich gewissen Forderungen nachkommen
muflte und es doch verstand, die Personlichkeit ihres Patriarchen zu schiitzen, war
eine bewundernswiirdige journalistische Gratwanderung, vergleichbar jener, die
20 Jahre zuvor erbracht wurde beim Bericht iiber die Ereignisse selbst.

Nach Patriarch Aleksijs Tod im April 1970 fithrte Metropolit Pimen als Verwe-

40 571



Ernst Chr. Suttner

ser die Geschifte des Moskauer Patriarchats. In dieser Eigenschaft hatte er unter
anderem die Vorbereitung des Landeskonzils vom Mai/Juni 1971 zu leiten, das ihn
dann auch zum Nachfolger Aleksijs bestellte. In dieser Zeit wurden die Weichen
fiir den Konzilsbeschluf} gestellt, der dem Ansuchen der sogenannten ,Synode von
Lemberg® Gehor gab. Die Zeit war zu Ende gegangen, in der nur einzelne Person-
lichkeiten, nicht aber das Moskauer Patriarchat Stalins Tun in der Westukraine fur
kirchlich relevant hielten.

ANMERKUNGEN

! Galizien war bei den Teilungen Polens zu Osterreich gekommen. Nahezu 600 Jahre hatte es zu mitteleuropdischen
Staaten (zu Polen, dann zu Osterreich, schliefilich wieder zu Polen) gehort, ehe es im Gefolge des Zweiten Weltkriegs
zur Sowjetunion kam. Karpatoruthenien war im hohen Mittelalter ins ungarische Kénigreich einbezogen und nach
dem Ersten Weltkrieg der Tschechoslowakei angegliedert worden; es hatte noch linger als Galizien mitteleuropi-
ischen Staaten angehort. 2 G. Roznov, Eto my, Gospodi, in: Ogonek 1989, H. 38, 6-8.

3 Von ,Sensationswert dieser Mitteilung® konnte damals gesprochen werden, weil die Sowjetbehdrden aus Griinden,
von denen sogleich die Rede sein wird, mit Erfolg die Behauptung verbreitet hatten, der Anstof§ sei von Kirchenfih-
rern ausgegangen. Sogar im Westen wurde diese Behauptung geglaubt; sie war in Kreisen der Exilukrainer stark ver-
breitet; vgl. 1. Hrynioch, Die Zerstorung der Ukr.-kath. Kirche in der Sowjetunion, in: Ostk. Stud. 12 (1963) 3-38.
4 Der 1877 geb. Hierarch wurde im Februar 1945 zum Moskauer Patriarchen erhoben und iibte das Amt bis zu seinem
Tod im April 1970 aus.

5 Ein ausfiihrl. Nachweis und die Belege fiir die Thesen in diesem Beitrag sowie die krit. Auseinandersetzungen mit
gegenteiligen Behauptungen bei Suttner, Die katholische Kirche in der Sowjetunion (Wiirzburg 1992).

6 Fiir den Beweis, dafl Aleksij der theol. Tradition diametral widersprochen hitte, wenn er das ihm angelastete Hirten-
wort wirklich geschrieben hitte, vgl. Suttner, Die eine Taufe zur Vergebung der Siinden. Zur Anerkennung der Taufe
westlicher Christen durch die orthodoxe Kirche im Laufe der Geschichte, in: Anz. d. Osterr, Ak. d. Wiss., philos.-
hist. Kl. 127 (1990) 1-46.

7 Uber die Titigkeit dieses Ausschusses und iiber die von ihm vorbereitete Versammlung vom 8. bis 10. Mirz 1946 in
Lemberg, die hiufig als ,Synode® bezeichnet wird, unterrichten die 1946 ukrainisch veroffentlichten Akten: Dijannja
soboru greko-katoliékoi cerkvi u Lvovi 810 bereznja 1946. Eine purgierte Neuaufl. in russischer Sprache wurde 1982
vom Moskauer Patriarchat herausgegeben: Evovskij cerkovnij sobor. Dokumenty i materialy 1946-1981. Letztere
Edition auch englisch: The Lvov Church Council, Documents and Materials 19461981 (Moskau 1983).

& Dies wurde verfiigr, obwohl die Religionsgesetzgebung der Sowjetunion ausschlieflich einzelne Ortsgemeinden,
aber weder Diézesen, noch eine Gesamtkirche als legal existierend betrachtete. Wir erleben hier also, dafl eine staatl.
Behérde Kompetenzen zuweist an eine gesamtkirchl. Instanz, obwohl es eine solche laut staatl. Geserzgebung gar
nicht hitte geben diirfen. Daft die neue Kirchenfithrung in eklatantem Widerspruch zum kanonischen Recht stand,
bedarf keiner weiteren Ausfithrungen. 9 Kostel’nik war verheiratet, konnte also nicht Bischof werden.

10 Entsprechende Texte der Aktenpublikation von 1946 finden sich nicht im Amtsblatt des Moskauer Patriarchats.
1l Da das Russische keinen Artikel hat, ist die Formulierung zweideutig. Sie kann bedeuten, dafl die Synode insgesamt
oder nur einzelne Synodalen zugegen waren. Die Kilte des Textes liflt die Frage, ob die Zweideutigkeit gesucht war,
nicht abwegig erscheinen.

12 Erzbischof Nikodim von Jaroslavl und Rostov, Leben und Wirken des Hochheiligen Patriarchen Alexius, in: Stim-
men d. Orthodoxie 10 (1963) 12-23.

13 Svjatejsij Patriarch Moskovskij i vseja Rusi Aleksij. Izdanie Moskovskoj Patriarchii 1966.

14 Zurnal Moskovskoj Patriarchii 5 (1966) 11. Uns stehen keine Quellen zur Verfigung, die den Gesundheitszustand
des fast 90jihrigen Patriarchen zum Zeitpunkt der Abfassung dieses Sendschreibens beleuchten. Ehe dieses Schrift-
stiick als Beweis gewertet wird, daft Patriarch Aleksij wenigstens einmal die Ereignisse von 1946 und von 1949 posiav
bewertete, mifiten die Archive nach drztlichen Aufzeichnungen durchforscht werden,

15 Zurnal Moskovskoj Patriarchii 5 (1966) 4.

16 Lemesevskij-Patock, Die russischen orthodoxen Bischéfe von 1893-1965, Bd. 5 (274-276).

o7



