Karl-Josef Kuschel
Hiob und Jesus

Die Gedichte der Nelly Sachs als theologische Herausforderung

Man hat erforscht, was bei ihr erforschbar ist: die Einfliisse von Kabbala und
Chassidismus, die Bedeutung von Holocaust, Exil und Staat Israel, von christlicher
und asiatischer Mystik, von Poetik und Sprachpraxis!. Man weif}, daff ihr Werk
ohne biblische Gestalten wie Adam, Kain und Noah, wie Abraham, Jakob und
Mose, wie Deborah und Simson, Saul und David, Elia und Jeremia undenkbar
wire, undenkbar auch ohne Hiob und Jesus. Man kennt ihre vielen Selbstdeutun-
gen, ihre Bekenntnisse zu Judentum und Israel: ,dort wo der Mythos spricht war
ich am gliicklichsten... O der herrliche Mythos Israel®, so in einem Brief an Wal-
ter Berendsohn vom 28. Februar 19482 Noch 1966 kann sie sagen: ,,In den ersten
Gedichtsammlungen ,Wohnungen des Todes, ,Sternverdunkelung‘ und dem Dra-
ma ,Eli haben biblische Texte stirkend und ermutigend eingewirkt, daf ich Gber-
haupt versuchte, das Unsigliche auszusprechen. Vor allem waren es Jesaja, Hiob,
die Ekstase der Propheten.*?

Wider die theologische Vereinnahmung

Eines steht noch aus: ein genuin theologisches Gesprich mit Nelly Sachs. Niemand,
wenn ich richtig sehe, hat ihre Texte je zum Gegenstand eines theologischen Dis-
kurses gemacht, weder von seiten judischer noch von seiten christlicher Theologie.
Gewifl: Kontakte zu christlichen und judischen Theologen hat Nelly Sachs gehabr,
vor allem in Stockholm; mit dem deutschen protestantischen Pfarrer und Schrift-
steller Albrecht Goes hat sie korrespondiert (B 1301.)*. Aber eine theologische
Auseinandersetzung mit threm Denken ist nirgendwo uberliefert; auch von Goes
gibt es kein Signal, dafl er Nelly Sachs’ Lyrik als theologische Herausforderung be-
griffen hitte.

Man hat sie statt dessen — zumindest von christlicher Seite — oft genug wohlmei-
nend vereinnahmt. Man hat vor allem ihre Selbstzeugnisse, die Briefe, auf Glau-
bensaussagen durchforstet und ist rasch, allzu rasch fundig geworden. Man hat
zugegriffen>:

— bei ihren Auflerungen tiber Israel: ,Ich denke so oft, es mufl doch irgendwo in der Welt Israels
Licht wieder entziindet werden, mit seinen eigenen Kerzen entziindet, seinem eigenen Quellwasser er-

804



Hiob und Jesus

frischt werden. Die Linder, wo wir Gastrecht genieflen, selbst Palistina mit dem Urviterstaub, alles
mufl doch einmal zuriicktreten vor der ewigen Gottesgemeinschaft, die uns verbindet. Durch sie wer-
den die Juden der Menschheit noch zu schenken haben, an keine andere Zukunft kann ich mehr glauben
als an diese!” (B 51)

— bei ihren Auflerungen tiber einen Glanben an Gott: ,Ich will ihr schreiben, daff wir, die wir hier
und dort alle am Rande des Todes gestanden haben (wie nahe war uns auch hier in Schweden der Uber-
fall gewesen und damit die Ausrottung noch der letzten geretteten Juden), wir wollen uns von kleinen
privaten Erlebnissen nicht mehr beeinflussen und niederdriicken lassen. Jeden Tag danken das Mutt-
chen und ich dem Schépfer und seinem uns gesandten Engel Gudrun Harlan, dafs wir gerettet wurden.. ..
Ich habe wirklich fast alle meine eigenen Dinge in der Nacht geschrieben und, um das Muttchen nicht
zu storen, in der Dunkelheit. Aber Er war bei mir und gab mir die Worte® (B 54.55).

— bei ihren Aufierungen iiber einen Glauben an die Liebe: ,Ich meine natiirlich nicht, daf} die jidi-
sche Religion erstarrt ist, ich meine, daff alle Institutionen auch die Synagoge, die Kirche mit einge-
schlossen zu viel Auflenwerk produzierten. Religion ist und kann nur da sein wenn Menschen sie erle-
ben genau wie die Liebe.“ ¢

Dazu pafit, daff man solche Aussagen als Stellungnahme ,gegen den modernen
Atheismus® interpretiert und man sich dabei noch auf eine — einseitg ausgewihlte
— Briefstelle der Schicksalsgefihrtin Hilde Domin beruft: ,Du Glickliche, Du
glaubst®. Fazit der Nelly-Sachs-Deutung eines katholischen Theologen: ,Es geht
der Dichterin von Anfang an um ein Bekenntnis und Zeugnis. Um jenes Bekennt-
nis und Zeugnis zur Transzendenz, das threr Ansicht nach die spezifische Aufgabe
und Daseinsberechtigung Israels war und bleibt. So gesehen ist ihre Dichtung im
wahrsten Sinne des Wortes engagierte Literatur.“”

Ihre ,,Dichtung®“? Lassen sich aus Selbstzeugnissen so leicht generelle Schlufifol-
gerungen fiir das Werk ziehen? Sind Brieftexte und Gedichttexte nicht zweierlei?
Wird auf diese Weise der lyrische Text nicht reduziert auf die Funktion eines Stich-
wortgebers fiir die autobiographischen Glaubenszeugnisse, auf die Illustration
dessen, was auch ohne die Gedichte schon lingst feststeht: dafl es dieser Dichterin
vor allem um ein ,Bekenntnis und Zeugnis zur Transzendenz“ gegangen sei, dafl
sie an Israel, Gott und die Liebe geglaubt habe, ja, dafl sie ,gliicklich® gewesen sei,
weil sie ,geglaubt® habe?

So aber fiihrt man kein adiquates theologisches Gesprach mit Nelly Sachs. Ge-
gen eine solche Hermeneutik der Zitatencollage aus durchsichtigen theologischen
Interessen ist Einspruch zu erheben, aus literaturwissenschaftlichen wie theologi-
schen Griinden. Gewif}: Briefe sind fiir das Verstindnis von literarischen Texten
nicht unwichtig, aber Briefe und Gedichte sind zwei unterschiedliche Textsorten,
die nach zwei unterschiedlichen Gesetzmafigkeiten und Methoden zu interpretie-
ren sind. Weder sind die Briefe einfach in etwas leichtere Prosa gegossene Gedich-
te, noch Gedichte etwas kompliziertere Prosa. Beide sind nicht simpel austausch-
bar, beide haben ihre Weise zu reden, zu akzentuieren, zu problematisieren; beide
haben ihr Eigenrecht, aber auch ihren Eigenwert, ihre Eigendynamik und Eigen-
sprache. Briefe konnen dem Verstindnis des Werkes dienen, aber nur dann, wenn
das Werk in seiner Autonomie nicht verletzt wird.

805



Karl-Josef Kuschel

Denn schaut man in die lyrischen Texte selber, so erlebt man eine ganz anders
redende Nelly Sachs. Vor einem ,,Er war bei mir und gab mir die Worte* keine Spur.
Von einem ,,du Gliickliche, du glaubst“ kein Wort. Von einem frommen ,,Bekennt-
nis und Zeugnis zur Transzendenz® ist wenig zu spiren. Im Gegenteil: Thre theolo-
gische Rede in der Lyrik ist von hoher Komplexitit (mit Gegenldufigkeiten, Selbst-
aufhebungen Chiffren, Paradoxien arbeitend), abgrundiger, ratselhafter, verschlis-
selter, und hier, in der poetischen Struktur und sprachlichen Strategie, liegt ihre
Herausforderung an die Theologie und ihr Reden von Gott. Eine Hermeneutik der
Induktivitit, das heiffit des Nachsprechens ihrer Sprache, ist der einzig adiquate
Zugang. Nicht ,,uber” diese Texte ist zu sprechen, sondern mit ihnen, und man wird
feststellen: Die gewohnten theologischen Formeln werden durch ithre Sprache nicht
bestatigt, sondern aufgebrochen. Machen wir uns dies an der Auseinandersetzung
mit der Gestalt Hiobs und der Gestalt Jesu von Nazaret® in threm Werk klar.

Die Spannung von Bibelzitat und lyrischem Text

Zum ersten Mal taucht der Name Hiob im lyrischen Werk der Nelly Sachs im
Band ,In den Wohnungen des Todes“ von 1947 auf, bezeichnenderweise aber
nicht nur im Text selber, sondern in einem Zitat aus dem biblischen Hiobbuch, das
als Vorspruch dem eigenen Gedicht vorangesetzt ist: ,Und wenn diese meine Haut
zerschlagen sein wird, so werde ich ohne mein Fleisch Gott schauen® (19,26).
Dann folgt der eigene Text, in dem ebenfalls auf Hiob selber angespielt wird:

QO die Schornsteine

Auf den sinnreich erdachten Wohnungen des Todes,
Als Israels Leib zog aufgeldst in Rauch

Durch die Luft -

Als Essenkehrer ihn ein Stern empfing

Der schwarz wurde

Oder war es ein Sonnenstrahl?

O die Schornsteine!

Freiheitswege fiir Jeremias und Hiobs Staub —
Wer erdachte euch und baute Stein auf Stein
Den Weg fir Flichtlinge aus Rauch?

O die Wohnungen des Todes,

Einladend hergerichtet

Fir den Wirt des Hauses, der sonst Gast war —
O ihr Finger,

Die Eingangsschwelle legend

Wie ein Messer zwischen Leben und Tod -

O ihr Schornsteine,
O ihr Finger,
Und Israels Leib im Rauch durch die Luft!

806



Hiob und Jesus

Diese Beziehung zwischen Bibeltext und eigenem Text macht das eigentliche
Spannungsgefiige dieser literarischen Einheit aus. Denn auffillig ist, dafl das Wort
,Gott*, im Bibelzitat noch prasent, im lyrischen Text gerade nicht auftaucht. Der
Text von Nelly Sachs ist eine Totenklage. Aber ,vor* wem wird geklagt, wem gilt
sie? Gott? Das gerade bleibt unausgesprochen. Der Text beschrankt sich auf Evo-
kation und Akklamation des Unfaflichen mit Hilfe von drei Grundworten, die in
ihrer Wiederholung wie fassungslos gestammelt erscheinen: ,,Schornsteine®, ,Fin-
ger®, ,Israels Leib als Rauch durch die Luft®. Die Lyrikerin tut somit das einzige,
was sich angesichts des Massensterbens des Volks Israel noch sprachlich ausdriik-
ken lift. Sie versprachlicht das Unsagliche (in 20 Zeilen eine KZ-Szenerie evoziert)
und versucht, stammelnd das Unbegreifliche zu begreifen. Das Gedicht ,nach
Auschwitz® wird zur unmoglichen Méglichkeit. Nur von dieser Paradoxie her
wird ja ein Satz wie dieser verstindlich und verantwortbar, dafl ausgerechnet die
Schornsteine auf den Verbrennungséfen der Nazi-Schergen ,Freiheitswege® seien
fiir ,Jeremias und Hiobs Staub“, Wege in die Freibeit, als hitte das Grauen noch
einen ,Sinn® fiir dieses gequilte Volk. Dieser Satz wird nur richtig verstanden,
wenn man die Sachssche Redestrategie fassungsloser Sprachfassung in Rechnung
stellt.

Und ein Weiteres kommt hinzu: Obwohl Nelly Sachs mit der Wendung ,,Hiobs
Staub* eine Identifikation von Volk Israel und der Hiob-Gestalt vollzog und ob-
wohl die Bewegung in allen Strophen eine Bewegung von unten nach oben ist (der
Leib zieht als Rauch durch die Luft; ein Stern als Essenkehrer), versagt sich Nelly
Sachs in ihrem Text jede Identifizierung dieses ,,oben“ mit dem ,,Ort“ einer Trans-
zendenz im religiésen Sinn. ,Luft® und ,Stern® sind hier gerade nicht von vorn-
herein Transzendenzsymbole, sondern konkrete Details des Raums. Wohin Israel,
aufgeldst in Rauch, geht, bleibt gerade offen, bleibt unbesprochen. Nur im Wort
des Gedichts, im Totengedenken durch die Lebenden geschieht Uber-Leben, ge-
schieht ,,Auferstehung® der Toten.

Das alles ist kein Zufall. Es diirfte zu verstehen sein als die Verweigerung der
Lyrikerin, die biblische Gottesaussage in ihren eigenen Text zu iibernehmen. Nur
noch der erste Halbsatz des Hiob-Zitats konnte in der Shoa-Erfahrung offensicht-
lich versprachlicht werden: ,,Und wenn diese meine Haut zerschlagen sein wird.“
Die Fortsetzung bleibt ausgespart: ,,So werde ich ohne mein Fleisch Gott schau-
en.“ Gewill: durch die zitathafte Evokation sollte die Hiob-Verheiffung offen-
sichtlich noch einmal aufscheinen. Das Zitat soll die biblische Tradition gleichsam
wie die Sequenz aus einem alten Film noch einmal aufblitzen lassen. Der lyrische
Text selber aber ist eher eine Re-Vokation biblischer Gottesverheiffung und bibli-
schen Gottesvertrauens: ,,Und Israels Leib im Rauch durch die Luft“! Dabei bleibt
es: Die Shoa-Erfahrung scheint die biblische Gott-Rede buchstiblich mit in Rauch
aufgeldst zu haben.

807



Karl-Josef Kuschel

Die radikale Reduktion des biblischen Hiob

Zwei Jahre spiter erfihrt die Auseinandersetzung mit Hiob noch einmal eine neue
Qualitat. In ,,Sternverdunklung” von 1949 erscheint erstmals ein eigenes Gedicht,
das Hiob schon im Titel tragt — 3 Strophen, 14 Verse. Illustration der Bibel? Im
Gegenteil. Vers fiir Vers beschreibt Nelly Sachs einen Hiob, der eher das Gegenteil
dessen ist, wofur der biblische Hiob gestanden hat und steht. Zeile fiir Zeile wird
der Sachssche Hiob zu einem genau kalkulierten Gegen-Hiob, priziser: zu einem
Hiob radikaler Reduktion.
O Du Windrose der Qualen!

Von Urzeitstiirmen

in immer andere Richtungen der Unwetter gerissen;
noch dein Siiden heifit Einsamkeit.

Wo du stehst, ist der Nabel der Schmerzen.

Deine Augen sind tief in deinen Schidel gesunken
wie Hohlentauben in der Nacht

die der Jiger blind herausholt.

Deine Stimme ist stumm geworden,

denn sie hat zuviel Warum gefragt.

Zu den Wiirmern und Fischen ist deine Stimme eingegangen.
Hiob, du hast alle Nachtwachen durchweint

aber einmal wird das Sternbild deines Blutes

alle aufgehenden Sonnen erbleichen lassen.

Denken wir dem Text Zeile fir Zeile nach. Nelly Sachs 1afit — Strophe 1 — nir-
gendwo erkennen, dafl sie die Vorausserzung der biblischen Hiob-Geschichte noch
rezipieren kann: Hiobs vorgingige Gliicksgeschichte nimlich, seine Unschuld,
seine Frommigkeit, seine Versuchung, seine Auseinandersetzung mit Gott und den
Freunden. Als einzigen Aspekt der biblischen Hiob-Geschichte vermag sie offen-
sichtlich nur noch den gequalten, einsamen, schmerzbestimmten Hiob zu rezipie-
ren. Damit wird gegen den biblischen Text und die jiidische Tradition ein Aspekt
der Hiob-Geschichte isoliert und zugleich universalisiert (,,Windrose® und ,,Ur-
zeitstliirme® spielen auf die Universalitit des Leidens in Raum und Zeit an). Hier
mag durchaus eine konkrete Anspielung auf das biblische Hiob-Buch vorliegen.
Denn auch im biblischen Hiob-Buch gibt es eine ,universale” Stelle: ,Geh ich
nach Osten, so ist er nicht da, / nach Westen, so merke ich ihn nicht, / nach Norden,
sein Tun erblicke ich nicht; / blick ich nach Suden, sehe ich ihn nicht® (23,81.).

Doch gerade eine solche Aussage schon des biblischen Hiob ist eher eine Besta-
tigung fiir die Hiob-Deutung der Nelly Sachs. Denn schon der biblische Hiob
kannte offensichtlich die Erfahrung der Gottesverritselung, Gottabwesenheit, ja
Gottesangst: ,Darum erschrecke ich vor seinem Angesicht; / denk’ ich daran, ge-
rate ich in Angst vor ihm. Gott macht mein Herz verzagt. / Der Allmichtige ver-
setzt mich in Schrecken. Denn ich bin nicht von Finsternis umschlossen, / bedeckt

808



Hiob und Jesus

nicht Dunkel mein Angesicht?“ (23,15-17) Nelly Sachs aber ist hier noch radika-
ler. Blieb die Rede des biblischen Hiob stets eine Rede von Gott oder zu Gott so-
wie eine Rede mit Menschen, die als Freunde um ihn sind, so verfallt auch dies alles
der radikalen Sachsschen Reduktion. Der Sachssche Hiob ist erstens der Einsam-
keit verfallen, ohne Freunde, ohne Gefihrten im Leid, und zweitens offensichtlich
der Gottlosigkeit preisgegeben. Eine Gott-Suche oder Gott-Rede ist ihm nicht
mehr moglich.

Das wird in Strophe 2 noch deutlicher. Nelly Sachs lifit nirgendwo erkennen,
dafd sie die Konseguenzen der biblischen Hiob-Geschichte noch zu rezipieren im-
stande ist: das Hadern des unschuldig leidenden Menschen mit Gott ndmlich, seine
Rebellion, seinen Rechtsstreit mit dem Allerhdchsten, von einer persénlichen Got-
tesoffenbarung und einer Restitution durch Gott ganz zu schweigen. Im Gegen-
teil: Die Augen des Sachsschen Hiob sind ,tief* in dessen Schidel gesunken, was
Assoziationen auf einen ausgemergelten, vollig erschopften, fast blinden Men-
schen zuliflt. Das wird durch das folgende Hohlentaubenbild noch verstirkt, sind
doch die Hohlentauben blind und kénnen so von einem Jager ohne weiteres aus
ihrem Nest geholt werden. Dies aber ist erst recht eine deutliche Kontrafaktur des
biblischen Hiob, der ja nie einen Zweifel daran gelassen hat, dal er eines Tages
Gott ,schauen® werde, und der am Schlufl des gesamten Buchs — nach den Gottes-
reden — bekennt: ,Vom Hérensagen nur hatte ich von dir vernommeny; / jetzt aber
hat mein Auge dich geschaut® (42,5).

Doch vor allem bei der Anspielung auf die ,Stimme“ kénnte der Kontrast zum
biblischen Hiob nicht grofier sein. Wahrend der biblische Hiob wortreich fiir seine
Rehabilitation durch Gott streitet, gegen Gott und zu Gott redet, ist der Sachssche
Hiob véllig verstummt. Der Grund? Er kann — nimmt man die Shoa-Erfahrung
auch hier als Korrelat — nur darin liegen, daff ein Leiden solchen Ausmafles selbst
jeden Hader mit Gott abwiirgt, weil Hadern noch eine Erwartung an Gott impli-
zierte. Das aber ist dem Sachsschen Hiob offensichtlich verwehrt. Die stets unbe-
antwortete Warum-Frage hat jedes Reden mit und zu Gott, auch das rebellierende,
ersticke.

Strophe 3: Dalt Wiirmer und Fische hier Erwihnung finden, ist ebenfalls kein
Zufall. Schon im biblischen Hiob-Buch steht , Wurm® fir die erbarmliche Krea-
tirlichkeit des Menschen. In Hiob 24 ist die Erwihnung des ,,Gewiirms® gleich-
zeitig Erwihnung der Todesverfallenheit des Menschen: ,,Der Mutterschof§ ver-
giflt ihn / Gewiirm labt sich an ihm; nie mehr wird an ihn gedacht* (24,20). Und
nach Hiob 25 wird der Mensch gar mit dem Wurm identifiziert: ,Wie wire ein
Mensch gerecht vor Gott, / wie wire rein der vom Weibe Geborene? Siehe, selbst
der Mond glinzt nicht hell / die Sterne sind nicht rein in seinen Augen, geschweige
denn der Mensch, die Made, / der Menschensohn, der Wurm* (25,4 -6).

Im Werk von Nelly Sachs stehen Wurm und Fisch vor allem fiir die sprachunfi-
hige Kreatur, das stimmlose Getier. Autobiographische Erfahrungen standen fir

57 Stimmen 211, 12 809



Karl-Josef Kuschel

diese Wortwahl zweifellos mit im Hintergrund. Ein Verhor bei der Gestapo hatte
Nelly Sachs noch in Berlin so zugesetzt, dafl sie eine Kehlkopflihmung erlitt und
fiinf Tage lang nicht mehr sprechen konnte: ,,Fiinf Tage lebte ich ohne Sprache un-
ter einem Hexenprozefl. Meine Stimme war zu den Fischen geflohen. Geflohen,
ohne sich um die ubrigen Glieder zu kiimmern, die im Salz des Schreckens stan-
den. Die Stimme floh, da sie keine Antwort mehr wuflte und ,sagen® verboten
war.“? So auch im ,,Hiob“-Gedicht. Die Situation des Schweigens zu Beginn von
Strophe 3 (Strophe 2 hatte schon damit geendet) wird hier noch einmal dadurch
bildlich intensiviert, dafl von der Stimme gesagt wird, sie sei zu den Stimmlosen
(Wiirmer, Fische) ,eingegangen®. Die Wiederholung desselben Gedankens der
Stummbeit also am Ende von Strophe 2 und am Anfang von Strophe 3 diirfte ein
Signal daftir sein, wie wichtig Nelly Sachs gerade dieser Gedanke fiir ithre Hiob-
Deutung ist.

Auch die Erwahnung der ,Nachtwachen“ dirfte autobiographisch mitmotiviert
sein. Man weif}, dafl die Autorin viele Jahre ihre kranke alte Mutter gepflegt hat
und ihr Werk in zahllosen Nachtwachen entstanden ist: ,Jetzt teilt sich mein Tag
in Pflege, Haushalt, meiner Ubertragungsarbeit und meinem eigenen Werk ein, Du
ersiehst, daf es ohne Nachtarbeit nicht gegangen ist. Ich habe wirklich fast alle
meine eigenen Dinge in der Nacht geschrieben und, um das Muttchen nicht zu st6-
ren, in der Dunkelheit* (B 55). Wenn hier also von ,Nachtwachen® die Rede ist, ist
dies im Fall von Nelly Sachs mehr als eine dramatische Metapher.

Und doch kommt es in den letzten beiden Zeilen des Hiob-Gedichts zu einem
iberraschenden Gegenzug, eingeleitet durch ein ,aber®: ,aber einmal wird das
Sternbild deines Blutes / alle aufgehenden Sonnen erbleichen lassen®. Bereitet sich
hier eine Kehre ins Hoffnungsvolle vor, ins Transzendente und Erftllte? Wird
Hiob hier die Erlosung in Aussicht gestellt, ausgedriickt im Bild von den ,aufge-
henden Sonnen“? So sehen es theologische Interpreten gerne. Im Text selber ist
davon nicht die Rede. Vergegenwirtigt man sich nimlich die Logik der hier ver-
wandten kosmischen Astralmetaphorik (Sternbild, Sonne), so wird nichts anderes
angekiindigt, als dafl eines Tages der leidende Hiob (Sternbild deines Blutes) alles
in den Schatten stellen wird, was sich an Hoffnungen mit den Bildern von den auf-
gehenden Sonnen verbinden mag.

Von einer Hoffnung auf transzendente Erfiillung, wie christliche Horer anzu-
nehmen geneigt sind, ist also explizit hier nicht die Rede. Denn kosmische Bilder
sind nicht notwendigerweise metaphysische Bilder. Das ,.einmal“ kann also — gut
biblisch — durchaus innergeschichtlich verstanden werden, ist in jedem Fall weder
raumlich noch zeitlich determiniert. Strukturell liegt hier ein Denken vor, das wir
aus Jesaja 53 kennen, dem 4. Lied vom leidenden Gottesknecht, der ebenfalls als
eine kollektive Leidensgestalt fiir Israel gedeutet wurde. Auch dieser Gottesknecht
ist ja ein miffhandelter und niedergedriickter, der ,seinen Mund“ nicht mehr auf-
tun kann (Jes 53,7). Auch ihm wird in Aussicht gestellt, dafl ,,einmal®, eines Tages

810



Hiob und [esus

seine Lage anders sein wird: ,Nachdem er so vieles ertrug, erblickt er das Licht“
([Jes 885y

So auch bei Nelly Sachs. Auch fiir ihren Hiob wird das Bisherige tibertroffen
werden, buchstiblich iiberstrahlt werden, wodurch sich der Effekt des LErblei-
chens® ergibt. Der Gequilte wird dann in einem Zustand sein, der keinen Ver-
gleich mehr mit seinem jetzigen Zustand zulaft. Er ist ins Kosmische erhdht. Mehr
wird nicht gesagt. Das Wann und Wie, das Wo und Weshalb bleibt ausgespart. Ja,
durch die bewufite Aufnahme von Worten wie ,Blut® und ,Erbleichen® wird der
Hoffnungsschwung dieser beiden Zeilen gleichzeitig gedimpft, auf raffinierte Wei-
se gebrochen. Die Schmerzens- und Leidenssituation des Hiob wird auf diese Wei-
se in die Hoffnungsaussage mit ,,aufgehoben®, bleibt assoziativ prasent. Eine platte
Affirmations- und Entschidigungsrhetorik wird auf diese Weise vermieden.

Theologische Zuriickhaltung ist also auch diesem Text gegentiber angezeigt.
Auch bei ihm sollte man nicht zugreifen und von einer ,iiberstrahlenden Verkld-
rung® reden, die hier dem Hiob in Aussicht gestellt werde, von einer strostlichen
Botschaft“ oder gar davon, dafl die ,,bohrende Sinnfrage eine iberwaltigende Ant-
wort® finde . Nichts von alledem enthilt der Text selber. Er ist gerade keine
JAntwort auf Hiob“, sondern eine Verschirfung des Problems Hiob, eines Hiob,
der nicht einmal in der Lage ist, mit Gott zu streiten, gegen Gott zu rebellieren,
und dem nur in Aussicht gestellt wird, daf sein Leiden offensichtlich nicht das
letzte Wort behalten wird. Die Sinnfrage (warum dieses Leiden und warum dieses
Leiden so) ist also nicht beantwortet, sondern — unter den Bedingungen des Holo-
causts — in neuer Radikalitit aufgeworfen. Denn der Sinn dieses Leidens bleibt
trotz aller in Aussicht gestellter Uberwindung im Sachsschen Gedicht genauso rét-
selhaft wie schon in der biblischen Geschichte von Hiob, dem Mann aus dem Lan-
de'lUz.

Erschrieene Transzendenz

Auf dieser Linie liegt auch das acht Jahre spater in ,Und niemand weifl weiter*
(1957) verdifentlichte Gedicht ,, Landschaft ans Schreien, in das noch einmal eine
Anspielung auf Hiob aufgenommen ist. Aber Hiob steht hier nun nicht mehr al-
lein. Er steht in einer gesamten Landschaft, die nichts anderes ist als eine Erinne-
rungskulisse vielfltiger Schreie aus der Leidensgeschichte der Menschheit. Schreie
von Abraham, der seinen Sohn opfern muf; Schreie von Gefangenen in Getingnis-
zellen; Schreie aus Maidanek und Hiroshima, die im Text konkret erwihnt wer-
den. Hiob steht auch hier fiir die Universalitit menschlicher Leidenssituation: die
frithe Wendung ,Hiobs Vier-Winde-Schrei® wird noch einmal im Bild von der
Windrose aufgenommen. Aber auffillig ist, daf in diesem Gedicht eine Verhei-
fung, wie vage und gebrochen auch immer, dem Leidenden nicht mehr in Aussicht

57% 811



Karl-Josef Kuschel

gestellt wird. Denn der Text lduft auf die drastische Metapher vom ,,Gott-Trock-
nen“ (moglicherweise mit mystischem Hindergrund) hinaus:

O du blutendes Auge

in der zerfetzten Sonnenfinsternis

zum Gott-Trocknen aufgehingt
im Weltall —

wobei der Gedankenstrich nach Weltall die véllige Unabgeschlossenheit des Ge-
dankens, die flatternden Gedankenfiden gewissermaflen, symbolisch zum Aus-
druck bringt. Nicht mit einer Verheiflung, sondern mit einer volligen Offenheit
endet dieses Gedicht, mit einer Chiffre wie ,,Gott-Trocknen®, die sich jeder ein-
deutigen Sinndetermination entzieht.

Nein, das Auflerste, zu dem Nelly Sachs theologisch im Zusammenhang mit
Hiob offensichtlich bereit war, ist die radikale anthropozentrische Perspektive
oder die endgiiltige Verritselung ihres Gottvertrauens. Denn im folgenden Ge-
dichtband taucht im Gedicht ,Vertriebene® bezeichnenderweise das Zitat aus dem
Hiob-Buch wieder auf, das ihren Text 12 Jahre zuvor als Vorspruch gedient hatte:
»Und wenn diese meine Haut zerschlagen sein wird, so werde ich ohne mein
Fleisch Gott schauen.“ Das Gedicht lautet:

Vertriebene aus dem Acker gezogen

aus Wohnungen oder

Windgepeitschte schmecken nichtelang: Abschied
mit der Sterbeader hinter dem Ohr sagen:

die Sonne erschlagend — Die Zeit ist um

; wenn eine neue Wunde aufbrach
Aus verlorenen Sitten geworfen

dem Gang der Gewisser folgend i Full
dem weinenden Geldnder des Todes Reiflend wird ihr Leib
halten oft noch in der Hohle im Salz der Marter fortgefressen.
dles Mundes Tl
ein Wort versteckt |
Al D'eben augenlos
G e hat Hiob Gott gebildet.

sagen: Rosmarin
und kauen eine Wurzel

Schaut man genau hin, so erkennt man, wie sehr Nelly Sachs sich den biblischen
Satz zugleich einverleibt und zugeschnitten hat. Er bleibt nicht linger Zitat, son-
dern wird in den eigenen Text integriert, aber so, daf} er nicht nur sprachlich ver-
knappt, sondern auch inhaltlich mit einem neuen Akzent versehen wird. Denn
nicht vom Schauen Gottes ist hier bei Nelly Sachs die Rede, sondern von einer
Gortt-Bildung durch Hiob, streng anthropozentrisch formuliert. Hiob hat sich ein
Bild von Gott gemacht, oder noch schirfer: Hiob hat Gott gemacht, wobei dann
das Wort ,gebildet* eine Anspielung wire auf Genesis, wo es nach den beiden
Schopfungsberichten heifit, daff Gott den Menschen ,,gebildet habe“, entweder aus
»Erde vom Ackerboden® oder als ,,sein Abbild“ (Gen 2,7; 1,261.). Bei Nelly Sachs
aber ist Hiob offenbar derjenige, der Gott sich erschafft.

812



Hiob und Jesus

Die Wortstellung erlaubt freilich grammatikalisch auch eine andere Deutung,
bei der Gott das Subjekt und Hiob das Objekt wire. Dann liefe die Schluflaussage
des Gedichts darauf hinaus, dafl Gott selbst Hiob ,hautlos und augenlos® gebildet
habe. Dies aber wire eine noch unerhortere Aussage, ohne Parallele im sonstigen
Werk der Nelly Sachs, weil dies die Verantwortung Gottes fiir das schreckliche
Leidensschicksal Hiobs direkt benennen wiirde. Die Frage nach der Schuld Gottes
wire damit unmiflverstandlich aufgeworfen, was aber im sonstigen autobiographi-
schen oder lyrischen Werk der Nelly Sachs nicht vorkommt!!. Die wahrscheinli-
chere Deutung scheint also die erste zu sein.

Warum aber die radikale anthropozentrische Perspektive? Der Grund kann nur
darin liegen, da Nelly Sachs jeder theologischen Objektivation, welche die tran-
szendente Dimension als verbiirgte Wirklichkeit einfach voraussetzt, den Boden
entziehen wollte. Zugestanden wird offensichtlich nur dies: dafl ein Mensch in
maRlosem Leiden wie Hiob, buchstiblich hautlos und augenlos geworden, sich
Gott schafft — méglicherweise als bitter bendtigten Adressaten seiner Klage oder
als Instanz seiner Hoffnung. Im Gedicht selber bleibt dies offen. Nur der Projekti-
onsvorgang wird hier freigelegt, weil es nach Nelly Sachs offensichtlich nie eine
abgesicherte, sondern nur eine ,projizierte®, das heiflt gehoffte, erschricene, er-

weinte Transzendenz geben kann, eine Transzendenz aus der Sehnsucht oder der
Klage.

Jesus — Mann der Schmerzen und ,Beweis fiir den Unsichtbaren®

In diesem Kontext mufl auch die Jesus-Gestalt interpretiert werden, mit der sich
Nelly Sachs des ofteren in ihrem Werk auseinandersetzt. Und das Gedicht ,,Land-
schaft aus Schreien® ist derjenige Text, in dem Hiob in einem Atemzug mit Jesus
genannt wird. Schon die Eingangszeilen von ,Landschaft aus Schreien enthalten
eine Anspielung auf die Karfreitagsnacht, in der neutestamentlicher Uberlieferung
zufolge der Vorhang im Tempel zerrifi:

In der Nacht, wo Sterben Genihtes zu trennen beginnt,

reifit die Landschaft aus Schreien

den schwarzen Verband auf

Und dann heiflt es von Hiob und Jesus zugleich (Z. 26-28):

Hiobs Vier-Winde-Schrei

und der Schrei verborgen im Olberg

wie ein von Ohnmacht iibermanntes Insekt im Kristall.

Auffillig ist, dafl Nelly Sachs hier von einem Olberg-Schrei spricht und dabei
vom Wortsinn der Schrift abweicht. Das Neue Testament kennt bekanntlich nur
einen Schrei Jesu auf dem Kalvarienberg, auf Golgotha, wo die Kreuzigung statt-
fand, und dieser Schrei war weithin horbar. Nelly Sachs wiahlt dagegen den

813



Karl-Josef Kuschel

Olberg, Gethsemane, den Berg des Haderns Jesu mit Gott vor seinem Leiden, den
Berg also des Verrats, den Berg des Judas, den Berg, wo alles Leiden Jesu begonnen
hat (Mt 26,39). Auf diesem Berg wird der Schrei ,verborgen® genannt, was durch
die Anspielung auf ein im Kristall gefangenes Insekt nur noch verstarkt wird. Der
Sinn dieser signifikanten Neuakzentuierung diirfte vielschichtig sein: méglicher-
weise eine Anspielung darauf, wie vergeblich das Hadern Jesu mit Gott gewesen
ist, moglicherweise aber auch darauf, daf} das Leiden des Nazareners durch den
Berg aufbewahrt ist fur alle folgenden Jahrhunderte, so wie ein Insekt ein fur alle-
mal Gefangener des Bernsteins ist, der sich tiber es gelagert hat und es in leblosem
Zustand uberleben liflt. In jedem Fall: Jesu Schrei ist Teil der ,Landschaft aus
Schreien®, kein alles sprengender, alles verandernder Erlosungsschrei des Gottes-
sohnes am Kreuz. Auch fir ihn gilt offensichtlich:

O du blutendes Auge

in der zerfetzten Sonnenfinsternis

zum Gott-Trocknen aufgehingt

im Welrall —

Wofir steht dieser Jesus bei Nelly Sachs? Um ein vollstandiges Bild zu gewin-
nen, mussen in diesem Fall auch die Briefe herangezogen werden. Und das ist dann
legitim, wenn dadurch die lyrischen Aussagen nicht harmonisiert oder gar ver-
filscht, sondern verdeutlicht und konkretisiert werden.

1. Jesus hat bei Nelly Sachs keine heilsgeschichtlich isolierte Stellung. Er steht
in Gemeinschaft mit anderen Figuren biblischer Tradition, Jakob, David, Elia und
Hiob vor allem, die alle das Verlangen nach Erlosung der Menschheit gemeinsam
haben. Jesus ist deshalb fir Nelly Sachs nicht der ewige Gottessohn im christlich-
dogmatischen Sinn, sondern ein leidender Mensch wie Hiob, kein Erléser, sondern
ein Mann der Schmerzen, der wie andere die definitive Erlosung noch vor sich hat.

2. Als solcher aber kann Nelly Sachs Jesus von Nazaret in die grofle Reihe der
jiidischen Propheten stellen:

»Aber die Auffassung, dies aus der Geschichte Ausgetretensein, nur dem Einen letzten Endes hinge-
geben, sie ist von jeher auch die meine. Was sollten wir anderes noch auf der Welt, wozu noch aufge-
spart, wenn nicht diesem Ruf folgen, alles andere konnen andere Vélker ebenso tun, vielleicht besser.
Warum sollte auch von diesem Gesichtspunkt aus nicht Christus als die Blume unserer Propheten gel-
ten. Alle menschlichen Einrichtungen, auch die religiésen, haben sich so leer gelaufen, wir kénnen doch
nur noch erleben, erleiden, im Dunkeln nehmen und weitergeben. Es reicht ja doch kein Wort zu nichts
mehr hin, von gestern zu morgen ist eine Kluft wie eine Wunde, die noch nicht heilen darf“ (B 85).

3. Wenn Jesus aber als einer der groflen Propheten gesehen werden kann, dann
gilt auch fur thn: Er ist ,emn Beweis fiir den Unsichtbaren®, ein Beweis also fur Gott
selbst:

»Nach einigen Monaten Entferntsein von meiner Arbeit, ja fast mit Qual an sie denkend, kam es
plétzlich nach unseren Gesprichen tiber mich, daff meine Gestalten, Abraham und Anila noch zu un-
klar das tun, was sie iiberhaupt tun sollen und warum sie einzig hereingerufen wurden, nimlich: fiir den
unbekannten, fiir den verborgenen Gott zeugen ... mit dem Schatten seiner Hand hat er mich bedeckt;
er hat mich zum glarten Pfeil gemacht und mich in seinen Kocher gesteckt. .. Jesaia 49,2, Sie zeugen fiir

814



Hiob und Jesus

den Verborgenen, den Schweigenden, der sie leiden 1afit und den sie doch fiihlen wie ihren Atemzug.
Und so will ich den ,Abraham® auch schlielen lassen in eine Scene, da er aus dem Tod ausgetreten ist
und sein Leben thm widmet den er fiihlt wie seinen Atemzug. Und wenn Christus spiter ein Beweis fitr
den Unsichtbaren geworden ist, so haben die ersten Sehnstichtigen, die Alle wieder in den ,Kocher®
versteckt werden, nur ihre eigenen Atemziige zu Ihm. 12

Perspektiven fiir ein theologisches Gesprach mit Nelly Sachs

Was heifit dies fiir eine theologische Auseinandersetzung mit der Lyrik von Nelly
Sachs, vor allem von seiten christlicher Theologie? Kann diese Lyrik tiberhaupt
eine theologische Herausforderung sein? Mufi man sie theologisch besprechen?
Gerade viele Literaturwissenschaftler sind hier skeptisch und haben grundsatzliche
Bedenken. Leidet Theologie nicht entweder an Selbstiiberschatzung (sie zieht alles
an sich) oder Minderwertigkeitsgefithlen, da sie offenbar ihrer eigenen Sache nicht
sicher ist? Besteht nicht die Gefahr der Vereinnahmung und Funktionalisierung
der Literautr fiir theologische Zwecke? Gehdren die ganz und gar personliche
Lyrik der Nelly Sachs und die einer geronnenen, amtlich gesicherten Tradition des
Glaubens verpflichtete Theologie nicht vllig verschiedenen Welten an, der Nelly
Sachs ohnehin nicht angehérte und die sie nicht suchte?

Doch Gegenfrage: Soll christliche Theologie sich kulturell so isolieren, daff sie
buchstiblich nur noch die Repetition ihrer eigenen Quellen und Pramissen ist - so
unverzichtbar die unzweideutige Artikulation der eigenen Sache mit Gott ist? Darf
sie den Autonomieanspruch der Literatur so hochstilisieren, daff Literatur buch-
stablich undialogisch, unbesprechbar wird? Erlaubt nicht gerade das Werk von
Nelly Sachs ein solidarisches Suchen und Fragen nach einem ,,Geheimnis® jenseits
des Sichtbaren, nach dem ,,Unbekannten® und , Verborgenen®, von dem sie immer
wieder sprach und das auch die Lyrik umkreist: in einen komplexen, widerstindi-
gen, verritselten Redestil, der sich gegen jede platte Vereinnahmung sperrt und
Kategorien wie Bekenntnis und Zeugnis unterlduft?

Denn immer wieder hatte Nelly Sachs ja in ihren Selbstzeugnissen von einem
Jfurchtbaren, ja dimonischen Hingebogensein an das Geheimnis® gesprochen und
nicht von einem ,gliicklichen Glauben®. Wie fur viele jiidische Gebildete des
Westens gab es fiir sie kein Zuriick mehr zur Orthodoxie, in die Welt talmudischer
Gesetzesobservanz, der Halacha. Sie lebte wie viele assimilierte Jidinnen und
Juden in einer posthalachischen Situation, die mit einer Faszination gerade fiir die
jiidische Mystik (G. Scholem) und den Chassidismus (M. Buber) kompensiert
wurde. Denn immer wieder hatte Nelly Sachs davon gesprochen, daff es darauf an-
komme, ein ,geheimes, unsichtbares Universum zu entdecken oder wenigstens an-
klopfen zu diirfen®, das ,Geheimnis sichtbar zu machen®:

_Wir fithlen wohl alle, dafl es im Grunde nicht um das sichtbare Universum geht — nicht um die
Mondreise, die wohl fiir die nichste Generation schon Wirklichkeit wird — sondern um weit Hinter-

815



Karl-Josef Kuschel

griindigeres, die Landschaft des ,Nichts® oder ,Gottes®, immerhin dort, wo sich alles, was auszicht aus
Tod... einschreibt (B 173).

Uber ihren Gedichtband ,,Und niemand wei} weiter von 1957 kann sie deshalb
schreiben:

»Als Frau und als ungeheuer Betroffene von dem furchtbaren Geschehen habe ich versucht, das
Thema ,Jiger und Gejagte® im letzten Teil meines neuen Buches bis hinein in das Universum der Un-
sichtbarkeit durchzufiihren, dorthin wo meine geliebten Toten heimgefunden haben. Hier mag nur
noch schweigendes Seufzen auf den Blittern stehen und wird nur von wenigen gehort werden. Dieses
Dasein wird fir mich nicht entgegengenommen, es ist in jeder Minute gelebt und gestorben worden,
eine andere Religion weif} ich nicht. Um aber solches auszudriicken, verlieren die Worte ihre Kleider
fast, stehen nackt da, nur um zu leuchten. .. So sieht es wohl bei vielen aus, die unsere Zeit, die nicht
mehr mit einem fritheren Zeiten angemessenen Wortschatz angertihrt werden kann, menschlich und
dichterisch erlebten® (B 173).

Das Geheimnis in einer nackten, entbl6fiten, kargen und so unerhérten Sprache
zu besprechen: Darin liegt die Herausforderung der Lyrik von Nelly Sachs an ei-
nen Zeitgeist, der dieses Grundgeheimnis der Wirklichkeit ignoriert oder religi-
onskritisch eskamotiert einerseits, und an jede Theologie (ob christlicher oder ji-
discher Provenienz), die dieses Geheimnis abgesichert verwaltet zu haben glaubt.
Keine Theologie, auch die christliche nicht, kann davon absehen, daf§ sich nach der
Shoa die Bedingungen fiir das Reden von Gott, von Sinn und Hoffnung, von Gna-
de und Erlésung verscharft haben. Ein vollmundiger theologischer Heilsoptimis-
mus kann ihre Sache nicht sein, ohne dafl sie die biblische Hoffnungsbotschaft auf
einen Gott, der einen ,neuen Himmel und eine neue Erde® in Aussicht gestellt hat,
verraten diirfte. Deshalb gilt:

1. Beiden, der Theologie wie der Lyrik von Nelly Sachs geht es um die Mog-
lichkeit der Besprechbarkeit des ,,geheimen, unsichtbaren Universums® unter den
Bedingungen der Sinn- und Hoffnungskatastrophe des Holocaust. Was theologi-
sche Sprache, biblische Bilder und religiése Sehnstichte nach Auschwitz noch ver-
mogen und nicht mehr vermogen, das kann man von Nelly Sachs lernen. Sie kann
deshalb fiir die Theologie eine gestrenge Lehrmeisterin in einer Sprachschule nach
den Erfahrungen der Sprachkatastrophe werden, um so theologische Sprache nach
Auschwitz auf einem rasiermesserscharfen Grat zweiter Affirmation zu halten,
stets in Gefahr, entweder in vollmundige Sinnbestitigung oder zynische Sinnver-
weigerung abzukippen.

Diese Lyrik ist nur als Widerstand gegen jede platte Bekenntnissprache zu ver-
stehen, gegen jede vollmundige Zeugnisablegung. Und jedes Gedicht ist eine neue
Variation nicht des Gotteszeugnisses, sondern eher der Gottesverritselung, des
yfurchtbaren, dimonischen Hingebogenseins an das Geheimnis®: deshalb die zi-
tathafte Einblendung eines Bibelzitats und die Verweigerung der Gott-Rede im ei-
genen Text; deshalb die Verheiflung in verschlisselter Form, daf das Leid nicht
das letzte Wort behalten méoge; deshalb die Rede vom Gott-Trocknen in paradoxer
Form vor dem Horizont der Landschaft aus Schreien; deshalb die verletzliche Pro-

816



Hiob und Jesus

jektion Gottes, gerechtfertigt nur aus unsiglichem Leiden; deshalb die Hoffnung
auf den ,.ersten Buchstaben der wortlosen Sprache, die jederzeit zerstort werden
kann.

Hier hat der theologische Rezipient in die Texte hineinzugehen, sie nachzuspre-
chen, sich einer Hermeneutik der Induktivitit zu befleiffigen und sie nicht mit der
Elle des schon Gewuflten, des dogmatisch Abgesicherten zu messen. Wer dieser
Sprache nach-denkend und nach-sprechend auf der Spur bleibt, wird seine eigenen
theologischen Kategorien aufbrechen lernen und sie nicht dem Werk tiberstiilpen.

2. Die Verhiltnisbestimmung von christlicher Theologie und der Lyrik von
Nelly Sachs kann nur sehr grundsitzlich in den Kategorien von Regulativ und
Korrektiv vorgenommen werden !*. Fiir den glaubenden Christen wird die Bot-
schaft des Neuen Testaments, daff der Gekreuzigte der Messias ist, Regulativ seines
Denkens und Glaubens sein und bleiben ¥, so wie fiir den orthodoxen Juden die
Tora, gedeutet in Talmud und Midrasch. Kein literarischer Text kann diese Urkun-
den und die sie deutenden normativen Traditionen ersetzen. Nelly Sachs hitte dies
auch nie verlangt. Aber zugleich sind die lyrischen Texte der Nelly Sachs ein kriti-
sches Korrektiv allen theologischen Denkens und Redens. Die Sprengkraft ihrer
Lyrik gegeniiber einer gepanzerten Orthodoxie (christlich) oder Orthopraxie (jii-
disch) ist geradezu physisch spiirbar, und nur eine Theologie, welche die Panzer
abzustreifen bereit ist und ihre eigene Verwundbarkeit zeigt, wird eine Sensibilitit
fur diese Lyrik entwickeln.

Denn wem es angesichts dieser Texte die vollmundige, selbstgewisse Theologen-
sprache nicht verschlagen hat, die triumphale Heilsgewifheit oder Gesetzessicher-
heit, die unbekiimmerte Soteriologie, der hat von der Abgriindigkeit einer Gott-
Rede nach ,Maidanek und Hiroshima“ nichts verstanden. Verlangt ist angesichts
dieser Texte keine triumphalistische, sondern eher eine negative Theologie, keine
doktrinir konstruierte, sondern eine narrativ-erfahrungsbezogene, keine amtlich
abgesicherte, sondern eine existentiell durchlittene. Weniger eine Theologie aus
dem Geist des rationalen Systems als der abgriindigen, ungesicherten Mystik. Ja,
moglich wire ein theologisches Gesprich mit Nelly Sachs im Blick auf eine Theo-
logie der Sehnsucht aus dem Geist von Abraham, Baalschemtov und Franz von
Assisi, denjenigen Gestalten, denen sie grofiten Einfluff auf ihr Denken einrdumre.

Zu dieser Sehnsucht aber gehort fiir die judische und christliche Tradition auch
das Hadern mit Gott, der Streit mit dem Allerhdchsten tiber den Sinn seiner
Schopfung. Judische und christliche Theologie, inspiriert von Hiob und von Jesus,
lebt davon, daf} es in Sachen , Warum® nicht ein Zuviel geben kann und darf, das
letztlich zum Verstummen fiihrt. Sie lebt davon, die Warum-Frage lebendig,
schmerzlich offenzuhalten. Nur so ist ja noch Gebet zu Gott méglich, Gottes-
Dienst, Gottes-Rede, ohne welche die Theologie aufhérte, Theologie zu sein. Die
radikale Reduktion des Sachsschen Hiob (so subjektiv eindriicklich sie sein mag)
bedarf des theologischen Widerspruchs im Zeichen der Warum-Frage.

817



Karl-Josef Kuschel

Das Niveau dieser Lyrik verlangt also verindertes Niveau theologischen
Redens. Eine Theologie, bei der Reden von Gott Vorstof} ist an die duflersten
Grenzen des sprachlich Méglichen, im Bewufltsein, dafl das Nichtwissen Grund
und Ergebnis aller Rede von Gott ist und sich nur im BewufStsein der Dialektik
von Reden und Schweigen vollzieht. Ist Theologie dieser Kriterien eingedenk, so
macht sie Ernst mit der Tatsache, dafd sie nicht verfiigt tiber das, was sie denkt, daff
sie nie als Objekt hat, wovon sie Zeugnis gibt, dafl sie nur wegweisen kann von sich
in ein Geheimnis, in das letztlich keine Sprache reicht. Theologisches Sprechen
wird vor diesen Texten nur bestehen kénnen, wenn es sich der Problematik des
eigenen Sprechens bewuflt ist, der Zerschlissenheit der Bilder, der Formelhaftig-
keit der Wendungen, der Verbrauchtheit der Sprache. Theologisches Sprechen
wird vor den lyrischen Texten der Nelly Sachs nur bestehen kénnen, wenn es noch
etwas von der Gefihrdung ahnen lifit, von den Zweifeln sichtbar macht, die beim
Gebrauch der grofien Worte entstehen, wenn das Dennoch des Glaubens spiirbar
wird, das man sich abgetrotzt hat. Von einer Theologie, die ihre Stilkriterien bei
dieser Lyrik holt, gilt dann: Man sollte es jeder Theologie anmerken, das unbe-
greifliche Geheimnis, in dem sie steckt und in das hinein sie weist und geht. Man
sollte es ihr anmerken: daf} sie dieses Geheimnis nicht ,,hat®, daf§ sie nicht besitzt,
wovon sie spricht und woraufhin sie die Menschen in Bewegung setzt. Eine theo-
logische Sprache wire das, der man ihr Bedrohtsein anspiirt, von der man merke,
dafl sie nicht schon ,angekommen® ist — eine karge Sprache.

ANMERKUNGEN

I Uberblicke iiber d. Forschung: P. Sager, Nelly Sachs. Untersuchungen zu Stil u. Motivik ihrer Lyrik (Bonn 1970); P.
Michel, Mystische u. literarische Quellen i.d. Dichtung v. Nelly Sachs (Diss. Freiburg 1981). Eine Einfithrung: E.
Bahr, Nelly Sachs (Miinchen 1980). Die bisher griindlichste Biographie: R. Dinesen, Nelly Sachs. Eine Biographie
(Frankfurt 1992). Darauf baut auf: G. Fritsch-Vivié, Nelly Sachs (Hamburg 1993).

2 In: W. A. Berendsohn, Nelly Sachs. Einfithrungi.d. Werk d. Dichterin jidischen Sicksals (Darmstadr 1974) 141. Die
Interpunktion n.d. (oft eigenwilligen) Original. * Zit. n. Bahr 63.

+ B (mit Seitenzahl) = Briefe d. Nelly Sachs, hrsg. v. R. Dinesen, H. Miissener (Frankfurt 1984).

5 Ich beziehe mich im folg. auf: N. Fiiglister, Die Wirkgeschichte bibl. Motive 1. d. Dichtungen v. Nelly Sachs, in: Die
Bibel i. Verstindnis d. Gegenwartslit., hrsg. v. J. Holzner, U. Zeilinger (St. Polten 1988) 47-60.

¢ Zit. b, Berendsohn 169. 7 Fiiglister 49.
8 Zur Jesusgestalt b. N. Sachs: K.-J. Kuschel, Jesus in der deutschsprachigen Gegenwartslit. (Zirich, Giitersloh 1978;
TB Miinchen 1987) 280 284. 9 Zit. b. Berendsohn 10.

1 So B. Lermen, Bibl. Texte i. d. dt. Gegenwartslit., in dieser Zschr. 210 (1992) 539.

11 Zum Motiv d. Schuld Gortes i. d. Lit. neuerdings: W. Gross, K.-J. Kuschel, ,Ich schaffe Finsternis v, Unheil®. Ist
Gott verantwortlich fiir das Ubel? (Mainz 1992). 12 Zit. b. Berendsohn 171 (meine Hervorhebung).

13 Zum Verhiltnis v. Theol. u. Lit. Grundsitzliches in: K.-J. Kuschel, ,,Vielleicht hilt Gott sich einige Dichrer®. Lit.-
Theol. Portraits (Mainz 1991) (bes. Kap XI: Auf dem Weg zu einer Theopoetik).

14 Zum Selbstverstindnis christl. Theologie: K.-]. Kuschel, Geboren vor aller Zeit? Der Streit um Christi Ursprung
(Miinchen 1990).

818



