Josef Fuchs S]
Das Problem Todstinde

Die Kongregation fiir die Glaubenslehre beklagt in ihrer Erklarung zu einigen Fra-
gen der Sexualethik ,Persona humana“ von 1975 (Nr. 10) ,die heutige Tendenz,
die Wirklichkeit der schweren Siinde méglichst einzuschranken, wenn nicht gar,
zumindest in dem konkreten menschlichen Leben, vollkommen zu leugnen®. In
anderen kirchlichen Verlautbarungen heifit es statt ,,schwere Stinde — theologisch
besser — , Todsiinde®. Die Aussage der Kongregation gilt allgemein, wenn sie sich
auch an der angefiihrten Stelle vor allem auf die Theorie der ,,Grundentscheidung®,
und zwar im Bereich der Sexualethik (Masturbation), bezieht. Man kann die ge-
nannte Tendenz nicht ganz in Abrede stellen, vor allem als Gegenzug gegen eine —
50 sagt man — gegenteilige Hypertrophie in bestimmten kirchlichen Bereichen. Die
im genannten Dokument offensichtlich negativ apostrophierte Tendenz wird sich
natiirlich nicht nur im Bereich der Theorie der Grundentscheidung zeigen, son-
dern auch im Bereich anderer moralischer Lehrstiicke. Vermutlich wollen manche
kirchenamtliche Verlautbarungen in Moralfragen in der Zeit einer sogenannten
»Krise der Moral gegen solche Tendenzen angehen, in denen man unberechtigte
Liberalitit und Willkiir am Werk sehen zu miissen glaubt. Man vergleiche in dieser
Beziehung auch das Apostolische Schreiben ,,Reconciliatio et paenitentia® (1984).
Nicht wenige Katholiken meinen auch die neue Moralenzyklika ,,Veritatis splen-
dor® so lesen zu sollen. Es diirfte, so scheint es, sich lohnen, einige Kernpunkte des
Problems ,Todsiinde* zu reflektieren. Dabei soll auch ,Veritatis splendor” be-
rucksichtigt werden.

Todsiinde wird gemeinhin verstanden als eine freiwillige Verletzung der sittli-
chen Ordnung, ein Verhalten, das als solches — in theologischer Sicht — die positive
Beziehung zwischen Gott und dem Stinder behindert, also geistlichen Tod bedeu-
tet. Eine Todsiinde begehen hat im Siinder verschiedene Bedingungen zur Voraus-
setzung, unter anderen die folgenden: ein (wenigstens vorreflexes) Bewufitsein
Gottes, in dem letztlich der personale Mensch sich als ein Sollenswesen begriindet
versteht; ein zureichendes Wissen um eine (letztlich auf den Schopfergott zurtick-
gehende) verbindliche Sittenordnung; ein gentigendes Wissen um die negative mo-
ralische Qualitit der nicht zu vollziehenden Handlung; und schliefilich die perso-
nale (psychologische) Freiheit in der Entscheidung zur Todsiinde und damit
gegeben die personale Verfiigungsmacht iiber das Selbst des sich in der Todstinde
in seiner personalen Ganzheit engagierenden Siinders.

Wer eine Todstinde begeht, muf also nicht nur wissen, daff er eine sittlich du-

= 75



Josef Fuchs S]

fRerst negativ zu qualifizierende Handlung setzt, sondern sich auch dessen bewuf3t
sein, daf} er als ein Sollenswesen durch seine Tat seinem grundlegenden Bezug zu
Gott nicht gerecht wird. Dieses Bewufitsein wird allerdings in vielen Fillen nicht
ein kategoriales Denken an Gott, sondern eine unreflektierte Bewufitheit sein. Ein
solches unreflektiertes Bewufitsein eines alles begriindenden Absoluten diirfte iib-
rigens nicht nur jemand haben, der an Gott glauben kann, sondern auch der im
Guten oder in der Stinde sich als Sollenswesen verstehende Humanist; das von thm
anerkannte geheimnisvolle Absolute ist zwar letztlich Gott, aber der Humanist
wird es nicht als Gott zu benennen verméogen.

Gorttes Gebot

Der personale negative Bezug zu Gott in der Todstinde hat allerdings zur Voraus-
setzung, dafl die als siindhaft qualifizierte Handlung von Gottes Schépfung her
eben als solche qualifiziert und der Stinder sich dessen bewuf}t ist, das heifdt, daf§
Gortt es ihn in hinreichender Weise wissen lifit. Darum ist im Gesprich iiber Stinde
und Todstinde viel die Rede von Gottes Gesetz oder Gottes Geboten und von den
von daher dem Stinder bekannten sittlichen Verhaltensnormen, denen er gehorsam
folgen soll, an die er sich aber in seiner Siinde nicht hilt. Ein betont hiufiger Hin-
weis auf das Gesetz und die Gebote Gottes, die sich uns notwendig in der Weise
formulierter oder formulierbarer sittlicher Normen darbieten, kann sich allerdings
auch negativ auswirken, es kann unter Umstinden eine Minimalmoral bedingen;
denn das stete Ausschauen nach den zu beachtenden Geboten und Normen lific
allzu leicht vergessen, daf} die von uns gewuflten Gebote weder die ganze Fiille
menschlichen Lebens sittlich qualifizieren noch die sittlich gute Uberbietung des
in Geboten Geforderten nahelegen konnen.

Der sich als Sollenswesen bewufite Mensch, der gute sowohl wie der Siinder,
schaut sich allerdings nicht fortwihrend nach Gottes Gesetz und Geboten um.
Was ihn unmittelbarer angeht, ist ein seinem menschlichen Wesen gemifler und
seiner selbst wiirdiger Lebensvollzug; und der ist viel reicher als das, was eine Zu-
sammenfassung aller moglicherweise zuhandenen Gebote und Normen zum Aus-
druck bringen koénnte. Demnach sind solche Gebote und Normen fiir den einzel-
nen und fiir die menschliche Gesellschaft eine groffe Hilfe. Die Todstinde setzt
voraus, dafd der Stinder die sittlichen Gebote und die seinem gesamten Leben zuge-
dachte sittliche Ordnung als von Gott thm zukommende Gabe und Forderung
(wenigstens vorreflex) verstehen kann. Man mag fragen, ob er das wirklich kann,
wenn ihn ja unmittelbar eher ein seinem konkreten Menschsein entsprechender
Lebensvollzug angeht. Denn dazu ist ja nicht weniger, aber auch nicht mehr gefor-
dert, als daf§ er selbst, ungeachtet seines wenigstens unreflexen Selbstbewufitseins
als Sollenswesen, mit seiner Vernunft seine menschliche Wirklichkeit.in ihrer

76



Das Problem Todsiinde

menschlichen Relevanz ,richtig“ zu deuten und zu beurteilen vermag. Seine Tod-
siinde konnte als ein rein menschliches sittliches Fehlverhalten — negativ fiir ihn
selbst und fiir die Gesellschaft — verstanden werden, wiren nicht sowohl er selbst
in seiner menschlichen und weltlichen Wirklichkeit wie auch seine deutende und
urteilende Vernunft ihm letztlich von Gott als Gabe und Aufgabe zugeteilt und
wire er sich nicht dessen — wenigstens unreflex — auch bewuf3t.

Indem dies so ist, nimmt er als gottebenbildlich geschaffene Person teil an der
Fille Gorttes, die alles, auch alle sittliche Weisheit, umfafit. Er kann zwar nicht un-
mittelbar aus Gottes Weisheit und Gesetz schépfen; aber er darf dennoch grund-
sitzlich sein eigenes Wissen und Erfahren von sittlichen Geboten und Normen
und von einer gesamten sittlichen Ordnung als Teilhabe an Gottes Gesetz und
Ordnung verstehen. Paulus sagt, daf Gott es dem Menschen — auch dem nicht an
Gott glaubenden Heiden — ins Herz und ins Gewissen geschrieben hat (Rém 2,
15). Das heifit mit anderen Worten, dafl der Mensch grundsitzlich in dem vom
Schopfer geschenkten Licht der Vernunft die rechte Verwirklichung seines ihm
von eben diesem Gott zukommenden Mensch- und Weltseins finden kann.

Man pflegt schon immer die uns geschenkte und befihigende praktische Ver-
nunft als sittliches Naturgesetz zu bezeichnen. Man nennt sittliches Naturgesetz
aber auch — und vielleicht besser — all das, was der Mensch von sich aus, das heif3t
durch seine Vernunft, inhaltlich als sittliche Norm und sittliche Ordnung zu er-
kennen glaubt. Nach Thomas von Aquin ist die normative Natur des Menschen
von der Vernunft konstituiert (aliquid a ratione constitutum)'. Man nennt das sitt-
liche Naturgesetz weitgehend geschopfliche Teilhabe an Gottes sittlicher Weisheit.
Man zeigt sich infolgedessen aber auch nicht selten geneigt, dem Menschen und
seiner sittlichen Vernunfteinsicht Teilhabe an Gottes Absolutheit und Unverin-
derlichkeit zuzusprechen.

Jedoch hat dieser Absolutheits- und Unveranderlichkeitsanspruch seine Schwie-
rigkeiten. Denn als nur geschaffene und darum nur menschliche Teilhabe an Got-
tes Weisheit nimmt sie keineswegs grenzenlos auch an Gottes Fiille und an seiner
Irrtumslosigkeit und Unverinderlichkeit teil. Zwar sind einerseits unsere Selbster-
fahrung und unser Selbstverstindnis als Sollenswesen und die darin implizierte
Grunderfahrung (vor allem als vorreflexe Grunderfahrung) unserer geschuldeten
Beziehung zu Gott nicht der Gefahr des Irrtums ausgesetzt; ebensowenig ist es das
darin enthaltene Wissen, dafl die Selbst- und Lebensverwirklichung in allen Berei-
chen des Menschseins der Vernunft entsprechen muff. Daher sind zum Beispiel
Wahrhaftigkeit, Treue, Keuschheit, Gerechtigkeit, Solidaritit usw. absolute und
unverinderliche Forderungen. Die Frage ist allerdings, was diese absoluten
Grundhaltungen an konkretem Verhalten bedingen.

Nun ist aber andererseits die Beantwortung dieser Frage, das heifit die Aufgabe,
die unendlich vielfiltige und zu bewiltigende menschliche Lebenswirklichkeit
konkret und sittlich richtig zu deuten und zu beurteilen, dem gottebenbildlichen

T



Josef Fuchs 8]

Menschen selbst tberlassen. Dafl er alles genauso deuten und beurteilen wird, wie
es in Gottes Weisheit prisent ist, ist ihm damit nicht garantiert und steht auch nicht
zu erwarten. Er ist in solchen Fragen nicht nur erkenntnisfihig, sondern auch irr-
tumsfihig. Darum ist auch bei der als naturgesetzlich, also von uns aus zunichst als
»Gottes Gesetz und Gebote“ angesehenen sittlichen Ordnung ein Irrtum nicht
ausgeschlossen.

Der geforderte Gehorsam hat also gewisse Grenzen. Alle Verhaltensweisen, die
einem als sittliches Naturgesetz angesehenen Sittenkodex nicht entsprechen, abso-
lut und ausnahmslos als objektiv sindhaft oder gar als Todstinde zu verurteilen,
geht darum tber die naturgesetzliche Aussagekraft hinaus. Denn — es sei wieder-
holt — die naturgesetzlichen Aussagen stammen nicht von Gott selbst, sondern von
menschlicher Deutung und Beurteilung der geschaffenen Wirklichkeit. Thre Ver-
letzung ist Stinde, solange man sie fir richug und damit fur Gottes Gebote zu er-
achten imstande ist. Sobald man das in gewissenhafter Reflexion nicht oder nicht
mehr kann, ist die angebliche Absolutheit und Unabanderlichkeit hinfillig. Es
wire darum mehr als nur unfair, wiirde man die — wie man annimmt mit Recht — in
threr Geltung anzuzweifelnden naturgesetzlichen Forderungen autoritir und ,,un-
ter Sinde” auferlegen wollen. Nicht umsonst hat man in der Tradition der katholi-
schen Moraltheologie unter dem Lehrstiick von den Moralsystemen dem soge-
nannten Probabilismus seine Berechtigung nicht abgesprochen; er besagt, dal man
einer wohlbegriindeten moraltheologischen Meinung zu folgen sittlich berechtigt
ist auch dann, wenn man von einer gegenteiligen, ebenfalls mit beachtlichen Griin-
den vorgetragenen Meinung weif3.

Einzelprobleme

Die gottebenbildliche Sittlichkeitserkenntnis des Menschen (sittliches Naturge-
setz) in ihrer Bedeutung fir das Problem Todsiinde legt einige konkrete Probleme
zu weiterer Reflexion nahe.

1. Die menschlich beurteilte und darum als richtig angesehene Sittenordnung
enthilt sowohl positive, das heifit fordernde Normen, die also unter bestimmten
Umstinden ein bestimmtes Handeln verlangen, wie auch negative, das heifit ver-
bietende Normen, die bestimmte konkrete Handlungen absolut und ausnahmslos
als der Sittenordnung widersprechend bezeichnen. Diese umstrittenen ,,intrinsece
mala“ sind, so sagt diese Tradition, innerlich, von threm unmittelbaren und grund-
legenden (zum Beispiel physischen) Handlungsobjekt her unsittlich. Wie steht es
um die Absolutheit? Bedingt sie eine besondere Beziehung zur Siinde? Grundsitz-
lich nicht; denn sie ist nicht die Absolutheit der sittlichen Ordnung der géttlichen
Weisheit selbst. Vielmehr ist auch sie menschliche Deutung und Beurteilung; ent-
sprechend schliefit auch ihre Beurteilung als ,intrinsece malum* einen eventuellen

78



Das Problem Todsiinde

Irrtum nicht aus. Thre Formulierungen sind abstrakteste Stilisierungen, bei deren
zeitgebundener Erstellung man unreflex und spontan annahm, daff wohl keine Um-
stinde auftauchen kénnten, die die Ausnahmslosigkeit des Verbots in Frage zu stel-
len verméchten. Doch laft sich fragen, ob so von vornherein alle eventuell mégli-
chen Umstinde vorausgesehen und richtig gedeutet und beurteilt werden kénnen.
Man hat auch vermutet, die Lehre vom ,intrinsece malum*® kénne darin begriindet
sein, dafl man in bestimmten Lebensbereichen deren ,ideale“ Verhaltensweisen er-
kannt hat, diese dann aber, ohne Reflexion auf die mogliche Kollision mit weiteren
und sittlich relevanten Umstinden, irrigerweise glaubte als ausnahmslose sittliche
,Gesetze® verstehen zu miissen (ist es so vielleicht bei der bekannten Festlegung:
,Sexuelle Betitigung ausschliefflich im ,naturgemiflen‘ ehelichen Akt“?).

Es ist interessant zu sehen, dafl — abgesehen von der Gotteslisterung — es nur
drei Lebensbereiche gibt, in denen man in der Tradition solche ,intrinsece mala®
festzustellen geglaubt hat: der Bereich des Lebens, der Bereich der Sexualitit und
der Bereich wahrheitsgemifler Rede. In diesen drei Bereichen handelt es sich of-
fensichtlich um Naturwirklichkeiten, denen man die ,nattrliche® und daher sitt-
lich ,richtige“ Verhaltensweise irrigerweise glaubte verstehend ablesen zu kénnen.
Der gelegentliche Versuch, sich fiir ,intrinsece mala“ und fiir Todsiinden auf die
Bibel zu berufen, zum Beispiel auf 1 Kor 6, 9-10 und Rém 3, 8, zeugt von nicht
kompetentem Gebrauch der Bibel zur Lésung von Moralfragen?. Umgekehrt wire
zu beachten, daf hinsichtlich der Unaufléslichkeit der Ehe sowohl die Unzuchts-
klausel im Matthiusevangelium (Mt 19, 9) wie die freiziigige Behandlung einer
schwierigen Ehe zwischen einem christlichen und einem nichtchristlichen Partner
durch Paulus (1 Kor 7, 15-16) eher fiir die Moglichkeit von Ausnahmen gegentiber
einer festen Norm sprechen kénnte.

Der Terminus ,intrinsece malum taucht iibrigens in rémischen Dokumenten,
abgesehen von einigen Kurzantworten des Heiligen Offiziums in der zweiten
Hilfte des vorigen Jahrhunderts, erstmalig 1930 in der Eheenzyklika ,,Casti con-
nubii“ auf. Von da an wird sein Gebrauch allerdings haufiger, vor allem in der Er-
klirung ,,Persona humana“ (1975) und auch in der neuesten Enzyklika ,,Veritatis
splendor®. Das geschieht zu einer Zeit, da man unter Moraltheologen gewisse Be-
denken beziiglich absoluten und unverinderlichen, also ausnahmslosen sittlichen
Verboten — und somit unter Siinde — glaubte duflern zu sollen. Dergleichen hat es
immerhin auch zu anderen Zeiten gegeben, zum Beispiel bei Thomas von Aquin?;
gab es sogar in umgekehrter Wendung: Eine vor wenigen Jahren verdffentlichte
Dissertation* stellt als Ergebnis fest, dafl in den uns erhaltenen Schriften kirchli-
cher Schriftsteller der ersten vier oder fiinf christlichen Jahrhunderte das Problem
Masturbation iiberhaupt nicht erwihnt wird, obwohl sonst alle Sexualsiinden ge-
wissenhaft vermerkt werden. Das Problem Masturbation als ,intrinsece malum*
und Todsiinde scheine erst mit dem Bekanntwerden der anglo-irischen Buffbicher
im sechsten Jahrhundert aufzutauchen.

79



Josef Fuchs §]

Kurz: Fir das Problem Todstinde hat die Lehre von den ,intrinsece mala“ — ge-
genteiligen Auflerungen zum Trotz — grundsitzlich keine besondere Bedeutung?®.
Die Verletzung einer Norm, die wirklich ein ,intrinsece malum® anzeigt, ist in je-
dem Fall widersittlich. Lafit sich dagegen das ,intrinsece malum* als solches nicht
geniigend plausibel machen, ist das Handeln gegen die Norm zwar nicht einfach-
hin freigegeben, kann aber unter Umstinden in entsprechend wichtigen Konflikt-
situationen berechtigt sein; man beginnt neuerdings, in diesem Fall von Epikie zu
sprechen, da die betreffende Norm entweder nicht plausibel oder unexakt oder zu
allgemein formuliert ist.

2. Es stellt sich die Frage, ob die allen Menschen gemeinsame Moglichkeit der
Deutung und Beurteilung menschlicher und weltlicher Wirklichkeit durch die
menschliche Vernunft eine in allem und iberall gemeinsame sittliche Ordnung,
also ein gleiches und damit nicht plurales und kulturelles Naturgesetz, damit auch
einen fiir alle Menschen und alle Vélker gleichen Stindenkatalog begriinden kénne,
kurz: ein fir alle, in allem und jederzeit gleiches Weltethos®. Und alles das finde
sich genauso, in Ausschliefflichkeit, auch in Gottes Weisheit? Das heifit: Werden
alle Menschen und Gruppen mnerhalb ihrer jeweiligen menschlichen Gesellschaft
auf Grund ihres verniinftigen Einsehens in allen sittlichen Problemen und konkre-
ten Entscheidungen die gleiche sittliche Antwort finden kénnen? Nun ist es nicht
die menschliche Ratio, die denkt, sondern der Mensch mittels seiner Ratio. Bei sei-
nem Denken haben aber vielfache Elemente Einfluf auf ihn und damit auf seine
Weise zu denken: Erziehung, Umwelt, Lebenserfahrungen, Gewéhnungen usw.

Die einfliefenden Elemente sind natiirlich nicht bei allen Menschen gleich. So
wird auch das sittlich normierende Ergebnis ihres denkenden Suchens méglicher-
weise teilweise ungleich sein’. Um so mehr gilt das von Vélkerschaften und Vol-
kern. Israel war zum Beispiel zu verschiedenen Zeiten ein Nomadenvolk, ein
Agrarvolk, ein Stadtvolk; mit dieser Verschiedenheit dnderte sich notwendig auch
teilweise der Stellenwert von menschlichen Giitern und Werten und dementspre-
chend die normierenden sittlichen Urteile. In der afrikanischen und den euro-ame-
rikanischen Gesellschaften ist der Stellenwert von Fortpflanzung und personalen
Beziehungen in ihrer Bewertung und Beurteilung weitgehend verschieden. Ahnli-
ches gilt von der sittlichen Beurteilung verschiedenster Verhaltensweisen im se-
xuellen und ehelichen Bereich®. Entsprechend wird in diesen Bereichen in Afrika
vieles fiir gut oder als Tugend erachtet, was bei uns als Siinde zu gelten pflegt, und
umgekehrt; das wird auch eine Inkulturation nicht einfachhin indern kénnen.
Solange diese Situation dauert, diirften weitgehend auch in Gorttes Weisheit beide
Ordnungen als den jeweiligen Gegebenheiten entsprechende Vernunftordnungen
gelten. Todstinde ist also nicht jederzeit und iiberall das gleiche Verhalten, und dies
trotz der wenigstens unreflexen Sollenserfahrung angesichts eines Absoluten. Das
ist keineswegs Relativismus, wie gelegentlich behauptet wird; im Gegenteil, es ist
die Offnung zur sittlichen Wahrheit, von der es heifit, daf sie frei macht.

80



Das Problem Todsiinde

3. Sind nicht die aufgewiesenen Mingel der vom Schopfergott her initiierten sitt-
lichen Vernunftordnung des Menschen durch die alt- und neutestamentliche
Offenbarung inzwischen irgendwie iberwunden? Man kann so zwar nicht selten
lesen. Aber es wire nicht leicht, das hinsichtlich des Alten Testaments ohne Ein-
schrankung bestdtigen zu wollen. Selbst das als Kern der alttestamentlichen Ethik
betrachtete Zehnwortegesetz (Dekalog) ist als solches in seinem Sinn und seiner
Bedeutung nicht einfachhin Sinaioffenbarung und daher problemlos?, wenn es
auch aufgrund seiner geheiligten Tradition in den beiden Testamenten und darum
unter dem Einflufl des Heiligen Geistes — wenn richtig gelesen und gedeutet — seine
hohe Bedeutung hat, und dies auch fiir unsere richtige Findung und Deutung der
naturgesetzlichen Unterscheidung von Gut und Bése, Tugend und Stinde. Be-
kanntlich hat man seit Jahrhunderten nicht selten den Inhalt des Dekalogs als
Naturrecht bezeichnet und die beiden Groflen so irgendwie identifiziert.

Jesus hat, das sagt uns fast durchgehend die heutige Exegese, keine unterschei-
dend christliche Gebotsethik gebracht. Das Gleiche gilt von Paulus und dem bri-
gen Neuen Testament. Inwieweit die sittliche Ordnung, die Jesus und Paulus in
Wort und Tat bestatigen, eher als Naturgesetz oder als damals akzeptierter Sitten-
kodex zu verstehen ist, 1ifit sich wohl nicht genau feststellen.

Man sollte darum gar nicht den Versuch machen, von den beiden Testamenten
her eine Bestitigung dessen zu erwarten, was im einzelnen Stinde und Todstinde
ist. Ein anderes dagegen kann die Bibel, vor allem das Neue Testament, den Chri-
sten zur Unterscheidung von Gut und Bése schenken, auch fiir das Bemiihen, je-
weils naturgesetzlich und somit als vernunftgemiafl diese Unterscheidung vorzu-
nehmen: Das von der Offenbarung her uns gegebene neue und tiefere Verstindnis
des Menschen im christlichen Horizont, seiner Letztberufung in Christus, seiner
Fihrung durch den Heiligen Geist (das ,neue Gesetz* in uns), seiner personalen
Wiirde, seiner akzentuierten Berufung zur (individuellen und sozialen) Liebe usw.
helfen ithm, eine letztlich nicht in allem evidente nattirliche Giiter- und Werteord-
nung in Einzelfillen spezifisch festzulegen, manche sittliche Forderungen und
manche Stinden spezifisch oder doch tiefer zu werten und zu wigen. Dieses christ-
liche Verstindnis konnte daher auch die personlichen Entscheidungen zur Siinde
oder zum Guten merklich beeinflussen °,

Kann nun gemif den vorausgehenden Uberlegungen die Kirche — als ganze und
als Lehramt — ein einziges Weltethos vertreten und lehren? Der Versuch wird zwei-
fellos fortwihrend gemacht. Die Kirche und ihr Lehramt wissen sich zur Verkiin-
digung nicht nur in Fragen des Glaubens, sondern auch in Sittenfragen gesandt.
Hinsichtlich der Verkiindigung in den vorhin angedeuteten Fragen der Offenba-
rung, die uns ein tieferes und reicheres Verstindnis christlicher und menschlicher
Sittlichkeit erméglichen, hat die Kirche ein ihr eigenes originires Lehramt. Das
ldfft sich wohl nicht ebenso sagen hinsichtlich der Fragen rein naturgesetzlicher
Sittlichkeit als solcher. Immerhin, warum sollte nicht der Heilige Geist der Kirche

81



Josef Fuchs S]

und ihrem Lehramt bei ihrem Bemiithen um eine sittliche Fihrung in je entspre-
chendem Maf} irgendwie beistehen? Dies allerdings auch dazu, daf} sie nicht in
Ubereifer oder autoritir den Weg zur befreienden Wahrheit verstellen.

4. In den obigen Uberlegungen wurde — entsprechend der Lehre der Kirche —fiir
die Unterscheidung von Gut und Bose zumeist auf das durch die Schépfung uns
geschenkte Licht der Vernunft verwiesen. Es miifite aber auch ausdriicklich auf das
Gewissen abgestellt werden; denn die menschliche Vernunft ist in sittlichen Fragen
titig nicht in gleichsam neutraler Weise, sondern immer im Gewissen, in dem alle
Fragen der Sittlichkeit als Fragen des sich als Sollenswesen im Angesicht des Abso-
luten (Gottes) verstehenden Menschen gewufit sind ''. Das gilt fur die grundlegen-
den sittlichen Prinzipien und Normen. Es gilt aber auch fir die notwendige kultur-,
zeit- und situationsgerechte Aktualisierung durch das kirchliche Lehramt (so Ve-
ritatis splendor, z. B. 25 und 27; vgl. 94) und die Gliubigen. Situationsgerechte
Aktualisierung geschieht aber nicht nur in kirchlicher Verkiindigung und Moral-
lehre, sondern auch in dem, was man in der moraltheologischen Tradition und
auch in der heutigen Lehre des kirchlichen Lehramts (auch in Veritatis splendor)
die alltiglich im Gewissen zu vollziehende ,Anwendung® allgemeiner sittlicher
Prinzipien und Normen auf die jeweilige konkrete Einzelsituation nennt.

Es wire ja ein verhingnisvoller Irrtum, solche Aktualisierungen und Anwen-
dungen (auch in der konkreten Situation) nicht als jeweils neue und erweiterte Sitt-
lichkeitserkenntnis im Gewissen, also nicht nur als sittlich belanglose rein mensch-
liche Klugheit, sondern als sittliche Unterscheidung von Gut und Bése verstehen
zu wollen. Die Formung des Sittlichkeitsurteils im ,Situationsgewissen® wire dar-
um nicht véllig unabhingige und autonome ,,;schopferische” Kreativitdt des Ge-
wissens, wie man gelegentlich befiirchtet hat, sondern — wie jede andere Sittlich-
keitserkenntnis — versuchte konkrete Sittlichkeitserkenntnis im Blick auf die
(sittlich relevante) gegebene Wirklichkeit als Teilhabe an Gottes Weisheit. Ebenso
wie das Lehramt selbst haben bei Aktualisierung und Anwendung auch die Gliu-
bigen die bisherigen Aussagen des Lehramts gewissenhaft, das heifit in einem ge-
wissenhaften eigenen Urteil, zu beachten.

Proportionalismus

Der Versuch der konkreten Unterscheidung von Gut und Bése, von Stinde und
Tugend bedarf natirlich in der Moraltheologie einer entsprechenden Methode.
Uber sie hat man in diesen letzten Jahrzehnten unter den Vertretern der Moral-
theologie viel nachgedacht und diskutiert; es ist also im Grund eine Fachfrage, aber
doch nicht ohne praktische Bedeutung. Dabei ging es eigentlich um das Problem,
wie man — theoretisch — unsere innerweltlichen Verhaltensweisen (nur um diese
ging und geht es) sittlich als richtig oder falsch und ihren Vollzug als Tugend oder

82



Das Problem Todsiinde

Stnde beurteilen kann. Es hat sich dabei in unseren Landen weitgehend, mit gewis-
sen Verschiedenheiten, ein teleologisches (statt deontologischem) Denken, auch
Proportionalismus genannt, durchgesetzt. Was ist damit gemeint?

Ist es sittlich berechtigt, fremdes Gut an sich zu nehmen oder die Unwahrheit zu
sagen? Die beiden Fragen lassen sich so, wie sie lauten, sittlich nicht beantworten;
die beiden Verhaltensweisen als solche (obwohl ihnen eine eigene sittliche Rele-
vanz eigen ist) kénnen weder als sittlich berechtigt noch als sittlich unberechtigt
beurteilt werden. Fiir die Ermdglichung einer Beurteilung mufl man wissen, unter
welchen Umstinden und vor allem zu welchem Zweck und mit welchen Folgen die
Handlungen vollzogen werden, etwa zur Selbstbereicherung oder als Mundraub in
duflerster Not, zur selbstinteressierten T4uschung des anderen oder zur pflichtge-
miflen Wahrung eines Geheimnisses.

Die Grundhandlung als solche, ihre konkreten Umstinde und die Zielsetzung
samt den voraussehbaren Folgen werden zusammen als das eine Objekt der Ent-
scheidung gesehen und in der persénlichen sittlichen Entscheidung intendiert.
Durch eine Inbeziehungsetzung und eine wertende Abwigung der jeweiligen Ele-
mente (in ihrer eigenen sittlichen Relevanz) des einen Handlungsobjekts kommt
man zu dem Urteil, welche der beiden je méglichen Handlungsweisen fiir das
Wohlergehen der Menschheit richtig oder falsch und darum im Gewissen des sich
als Sollenswesen verstehenden Menschen als sittlich zulissig oder unzulissig ange-
sehen werden mufl. Die gleiche Frage stellt sich beispielsweise auch fiir die (disku-
tierte) sittliche Beurteilung eines masturbatorischen oder eines sterilisierten bzw.
kontrazeptiven Sexualakts; werden sie fiir einen Spermatest bzw. fiir die Férde-
rung einer gelingenden oder sonst gefahrdeten Ehe gesucht, oder wozu? Ubrigens
hat auch die Tradition eine solche Giiterabwigung als obligaten Weg zur Findung
einer richtigen sittlichen Entscheidung gekannt, so im beriihmten Prinzip von der
Handlung mit Doppelwirkung oder in der Entscheidung zwischen miteinander
kollidierenden Werken der Nichstenliebe. :

Objekt der sittlichen Entscheidung fiir eine Handlung ist also nicht der (z. B.
physische) Grundakt (in seiner ethischen Relevanz, wie Totung, Falschaussage,
Aneignung, sexuelle Stimulation) als solcher, sondern das Gesamt von Grundake,
besonderen Umstinden und den gewollten oder (mehr oder weniger) absehbaren
Folgen, also niemals aus den Folgen allein, wie nicht selten behauptet wird. Die
Abwigung des Gesamt dieser Elemente erméglicht erst das Urteil, ob das Gesamt-
objekt des Aktes (und so der Grundakt in ihm) oder eher seine Unterlassung ein
menschliches Gut ist. Das sittliche Gewissen, in dem die Giiterabwigung statthat,
wird entsprechend und gleichzeitig sein sittliches Ja oder Nein sagen.

Es wire demnach ungerechtfertigt, dieser Methode vorzuwerfen, sie erlaube um
eines guten Zwecks willen die Wahl eines unmoralischen Mittels. Das wiirde kein
Proportionalist je fiir frei von Siinde bzw. erlaubt erkliren. Wenn die Unerlaubt-
heit des auf einen guten Zweck hin gewihlten Aktes schon feststeht (dies jedoch

83



Josef Fuchs SJ

nicht ohne Beriicksichtigung der Umstinde und der Folgen), kann er — wie oben
schon festgestellt — nicht als Mittel zu einem Gut gewihlt werden. Die Moraltheo-
logen, die die teleologische Methode des Proportionalismus vertreten, setzen da-
mit voraus, daf der als Mittel zum guten Zweck zu wihlende Akt als solcher ein
nicht- oder vorsittlicher (wenn auch sittlich relevanter) Wert sei. Man tut diesen
Vertretern also unrecht, wenn man behauptet, man kénne nach ihrer Theorie jede
beliebige Handlung vom guten Zweck her rechtfertigen. Tétung zwecks Selbstver-
teidigung und Tétung zwecks Raub sind zwei sittlich verschiedene Handlungen.
T6tung ist (trotz ihrer naturgegebenen sittlichen Relevanz) in sich selbst fiir ge-
wohnlich als ein menschliches, aber nicht notwendig als ein sittliches Ubel zu wer-
ten. — Mit den vorausgehenden Uberlegungen hitten wir unter anderem eine Ant-
wort auf die Frage zu geben versucht, mit welcher Methode man innerweltliche
Verhaltensweisen als Stinde beurteilen kann.

Grundentscheidung

Es bleibt noch eine Antwort zu geben auf die Frage, was nun eigentlich nicht nur
irgendwie Stinde, sondern Todsiinde sei, eine heute nicht unumstrittene Frage, das
bekannte Problem des hl. Augustinus. Die Antwort der Moraltheologen und der
kirchlichen Moraltheologie ist bekanntlich traditionell diese: Todsiinde ist die Ver-
letzung einer sittlichen Norm in einer wichtigen Sache und dies mit klarem Wissen
und in voller Freiheit. Zwecks Klirung und Vertiefung dieser Antwort hat man in
jingster Zeit dariiber nachgedacht, wie eine solche Handlung die handelnde Per-
son betreffe und sie als Person zum Stunder mache, derart, daf} sie nicht mehr in
positiver Beziechung zu Gott steht. Unter anderen und vor allem hat Karl Rahner,
teilweise in Fortfithrung von Gedanken Jacques Maritains und Joseph Maréchals,
die Theorie von der Grundentscheidung (Optio fundamentalis) erarbeitet. Er
selbst brauchte haufiger statt des Begriffs Grundentscheidung die tiefer klirende
Formulierung: Verfiigung der menschlichen Person tiber sich selbst als ganze. Das
wollte sagen, dafl die Todsiinde nicht nur die in Wahlfreiheit vollzogene negative
Verfiigung iiber partikulire Akte ist, sondern die in der Grundfreiheit der Person
als solcher erfolgte Verfiigung tiber sich selbst als ganze. Viele Theologen haben
seine Theorie fiir hochbedeutsam gehalten, nicht nur in der Moraltheologie, son-
dern auch — zum Beispiel fiir die Klirung der Begriffe Gnade und Glaube —in Dog-
matik und Fundamentaltheologie.

Die (positive oder negative) Grundentscheidung hinsichtlich einer vollen per-
sonalen Hingabe an den Gott Jesu Christi versteht sich natiirlich nicht als ein ein-
zelner bewufiter Akt nach der Art partikulirer Akte, sondern eher als ein zutiefst
freier Prozef des Werdens einer personalen sittlichen Disposition. Die
Grundentscheidung und die frei gewihlten partikuliren Akte sind allerdings kei-

84



Das Problem Todsiinde

neswegs voneinander getrennt und ohne Beziehung zueinander. Im Gegenteil, die
Grundentscheidung vollzieht sich selbst in den partikuliren Akten (nicht durch
sie), sie beeinfluflt und durchdringt sie, und dies entweder in ihrer Ganzheit (das
wire, als negative Grundentscheidung, die Todstinde) oder nur peripherisch.
Threrseits liflt sie sich aber auch durch die partikuliren sittlichen Handlungen be-
einflussen und dementsprechend sich als personale Disposition stirken oder
schwichen — sogar bis zur Verkehrung ins Gegenteil.

Im Unterschied zu den partikuliren siindhaften Handlungen ist die Grundent-
scheidung als freie Option dem Menschen notwendig bewuft, dieser ist als Person
sich selbst ,,prasent” (so Thomas von Aquin !'?), also sich selbst ganz gegenwirtig
wie in einem Punkt (ohne Ausdehnung); infolgedessen ist er sich seiner Grundent-
scheidung in einer tieferen Weise, nimlich athematisch bewufit, also nicht konzep-
tuell oder gegenstindlich. Man kann sie also nicht reflektierend ,wissen® wie die
siindhaften Handlungen; denn dazu miifite die Person reflektierend aus sich selbst
hinaustreten. Aber da es um die Person als ganze geht, ist das nicht méglich. Man
Lweill“ also nicht mit absoluter Sicherheit, ob man sich in der Todstinde oder in
der Hingabe an Gott befindet. Wegen der steten Beziehung zwischen Grundent-
scheidung einerseits und den partikuliren sittlichen Handlungen, partikuliren
Ausrichtungen und Wiinschen andererseits kann man jedoch von deren Kenntnis
her auf die Qualitit der personalen Grundentscheidung mit moralischer Sicherheit
schliefen, Thomas von Aquin sagt: ,konjekturell“ (per coniecturam)'®. Thomas
bestitigt auch, dafl man die gute personale Grundentscheidung nicht ebenso leicht
umkehren, also eine Todsiinde begehen kann, wie jemand moéglicherweise zwi-
schen partikuliren guten und schlechten Handlungen zu wechseln vermag, und
zwar wegen der Tiefe der (gnadenhaften) Grundentscheidung!*. Ein derartig hiu-
figer Wechsel im Bereich partikulirer Handlungen wiirde verstehen lassen, dafl die
Person als ganze in ithnen nicht engagiert ist.

Gegen die Theorie von der Grundentscheidung sind gelegentlich Bedenken an-
gemeldet worden, auch in vatikanischen Dokumenten, zuerst in der Erkldrung der
Kongregation fiir die Glaubenslehre ,Persona humana“ (1975), dann, diese mehr
oder weniger wiederholend, im Apostolischen Schreiben ,,Reconciliatio et paeni-
tentia“ (1984) und auch in der neuen Enzyklika ,Veritatis splendor®. Diese Uber-
legungen lassen allerdings zumeist erkennen, daf} thre Autoren sich wohl kaum je
mit der Theorie Rahners und der anderen Theologen vertraut gemacht haben. Ge-
nigt nicht, so fragt man von deren Seite, die traditionelle Lehre, daff sich die Tod-
stinde von der lifllichen Siinde dadurch unterscheidet, dafl sie in einer wichtigen
Sache, in klarem Wissen und in geniigender Freiheit begangen wird? Abgesehen
davon, daff uns die Feststellung der genannten drei Bedingungen nicht immer evi-
dent oder auch nur méglich ist, bleibt dann aber die tiefere Frage offen, wie durch
eine solche einzelne Tat die handelnde Person als solche, als ganze, zum gottfernen
Siinder wird. Man hat auch gefragt, ob jemand aufgrund einer traditionell um-

85



Josef Fuchs S]

schriebenen Todsiinde zur ewigen Verdammnis verurteilt werden kénne. Es mag
moglicherweise so sein, jedoch keineswegs auf Grund seiner siindigen Handlung,
wohl aber auf Grund seiner Grundentscheidung, das heifit unter der Vorausset-
zung, dafl er sich als Person mit seiner Stinde identifiziert hat; so wiirde er als der,
der er ist, in seiner geistlichen Disposition, seiner Grundentscheidung, in seine
Ewigkeit eingehen. So wiirde seine Grundentscheidung, in der sich der ganze Ent-
scheidungsreichtum seines ganzen Lebens auswirkt, zur Endentscheidung (optio
finalis). Es ist eben nicht selbstverstindlich, dafl jemand seine Grundentscheidung,
also sich selbst als der, der er im tiefsten ist, ganz in eine Stinde hineingibt; aber nur
so wiirde er zum Todstnder werden.

Mit Recht hat die Internationale Theologenkommission 1982 in ithrem Doku-
ment iiber ,,Verséhnung und Bekehrung®!® geschrieben: ,Nach ... (der) Lehre der
Kirche bestimmt die Grundentscheidung letztlich die sittliche Verfassung des
Menschen. Aber der Begriff Grundentscheidung dient nicht als Kriterium, um
konkret zwischen schwerer und nicht schwerer Siinde zu unterscheiden; vielmehr
dient dieser Begriff, um theologisch zu verdeutlichen, was schwere Stinde ist. Ob-
wohl der Mensch grundsitzlich seine Entscheidung in einem einzelnen Akt zum
Ausdruck bringen oder verindern kann, wenn namlich dieser Akt mit vollem Be-
wufitsein und voller Freiheit geschieht, so mufl doch nicht in jede emzelne Tat
schon die ganze Grundentscheidung eingehen, so daff nicht jede einzelne Stinde eo
ipso auch schon eine Revidierung der Grundentscheidung sein muf8.“ Und damit
haben sie eine Antwort auf die Frage des hl. Augustinus gegeben.

ANMERKUNGEN

1S, th, I-II 94, 2. 2 So G. Grisez, Veritatis Splendor in focus, in: The Tablet 16. 10. 1993.

* Q. quodlib. 9, q. 7, a. 15: ,Es gibt aber auch Handlungen, die — rein fiir sich betrachtet — etwas Ubles und Ungeord-
netes an sich haben, die aber aufgrund besonderer hinzukommender Umstinde gute Handlungen werden; so ist das
Téten eines Menschen in sich ein Ubel, wenn aber der Umstand hinzukommt, daf es sich um das Téten eines Ubelri-
ters ... handelr, dann ist die Handlung keine Siinde, sondern eine Tugend.“ Wenn der Schutz des Lebens solches zu-
laflt, warum dann nicht auch die Bereiche der Sexualitit und der wahrhaftigen Rede?

* G. Cappelli, Autoerotismo. Un problema morale nei primi secoli cristiani? (Bologna 1986).

3 Vgl. zu diesem Problem K. Demmer, Erwigungen zum ,Intrinsece malum®, in: Greg 68 (1987) 613-637; ]. Fuchs,
JIntrinsece malum®. Uberlegungen zu einem umstrittenen Begriff, in: Sittl. Normen. Zum Problem ihrer allgem. u.
unwandelb. Geltung, hrsg. v. W. Kerber (Diisseldorf 1982) 74-91.

6 . Fuchs, Weltethos oder sikularer Humanismus?, in dieser Zschr. 211 (1993) 147-154.

7 Vgl. dazu Vaticanum II, Gaudium et spes 43.

§ Vgl. den informierenden und beurteilenden Beitrag v. B. Bujo, Sexualverhalten in Afrika und Naturrechtsethik, in:
Theologie der Gegenwart 36 (1993) 209-218.

9 J. Fuchs, Was heiflt ,Gottes Gebot“?, in dieser Zschr. 211 (1993) 435—-442; dort zit. H. Schlﬁngei—Straumann, Der
Dekalog — Gottes Gebote? (Stuttgart 1973).

1° H.-G. Gruber, Autonome Moral oder Moral der Autonomie?, in dieser Zschr. 211 (1993) 691-699.

' Vaticanum II, Dignitatis humanae 3, auch 14. 1285 th. 11870 157S oo M 1T
18 Qe th =TI 2 5 4 De ver., 7, 1 ad 9. 15 TntZCom 13 (1984) 44-63.
86




