Albert Gerbards
Die Kiinste und die Kirche

Anmerkungen zu einem spannungsvollen Dialog aus
liturgiewissenschaftlicher Sicht

Wenn wir im Kontext von Kunst und Kirche von einem spannungsvollen Dialog
sprechen, so liegt historisch betrachtet der Schwerpunkt zunichst auf spannungs-
voll. Bekannt sind die kunstkritischen Auflerungen der Kirchenviter, die sich bei
ihrer Ablehnung der paganen Kultur gern auf das Bilderverbot des Pentateuch be-
riefen. Im Grunde ging es danach und durch die Kirchengeschichte hindurch um
die Abgrenzung gegeniiber einer als christentumsfeindlich empfundenen Welt und
ihren kulturellen Auferungen. In einem 1870 in zweiter Auflage erschienenen
Handbuch des Regensburger Domvikars G. Jakob mit dem Titel ,Die Kunst im
Dienste der Kirche® heifit es:

,Das Christenthum kam und erlosete den Menschen, brachte die Wahrheit, die Tugend, eine véllig
neue, schopferische Kraft in die finstere, verkommene, erstorbene Welt. Auch die Kunst ward so erldst,
bekam vom Christenthume ihr verlorenes, lingst ersehntes und erstrebtes Ideal, die Wahrheit wieder,
die wahre Schonheit und eine schone Wirklichkeit, sie wurde christliche Kunst, und diente dem Chri-

stenthume und dem durch das Christenthum vergeistigten, geweiheten Leben. Dem sogenannten rein
menschlichen, das heifit unerlsten, vom christlichen Inhalte nicht erfiillten Leben dienen, ist der

«

christlichen Kunst unwiirdig.

Christliche Kunst ist fiir den Autor kein undifferenzierter Sammelbegriff, son-
dern hat eine klare hierarchische Ausrichtung:

»Der vollste, ungetriibteste Inhalt des Christenthums aber lebet und entfaltet sich fort und fort in
der Kirche, und vor allem in dem Centrum, von dem aus alle Erlésung von Finsterniff und Siinde und
Unvermégen gehet, im Opfer, um den Altar herum. Die Kirche also, und zwar zunichst und am vollen-
detsten in ihrer obersten Lebensthitigkeit und gleichsam in ihrem innersten Schatze, in der Liturgie,
kann der Kunst allein auch die héchste Wahrheit und Schonheit und Tiichtigkeit verleihen. Die Kunst,
die der Kirche dienet, die kirchliche, ist die hochste Kunst, die vorzugsweise wahre Kunst.“!

Hinter diesen Worten verbirgt sich ein Kirchenbild, das in der Terminologie des
Pastoraltheologen Paul M. Zulehner durch ,Indoktrination® gekennzeichnet ist.
Hier steht die Kirche einer in sich schlechten, gottlosen und permissiven Welt ge-
geniiber. Sie allein ist im Besitz der Wahrheit und hat in einem stindigen Monolog
die Wahrheiten zu lehren. Aufierungen, die nicht ihrer Kontrolle unterliegen, sind
zumindest suspekt, wenn nicht gefihrlich. In dieser latent dualistischenWeltsicht
ist ein gewichtiger Grund fiir den permanenten Bilderstreit durch die Kirchen-
geschichte hindurch zu sehen. Der Kunsthistoriker Hans Belting beschreibt in

232



Die Kiinste und die Kirche

seinem Buch ,Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der
Kunst“? dieses Spannungsverhiltnis in dem Kapitel ,,Die Macht der Bilder und die
Ohnmacht der Theologen:

»Die Theologen haben immer wieder versucht, materiellen Bildern ihre Macht zu entreiffen, wenn
diese im Begriff waren, zuviel Macht in der Kirche zu gewinnen, Bilder waren unerwiinscht, sobald sie
grofieren Zulauf erhielten als die Institutionen selbst und ihrerseits im Namen Gottes zu agieren began-
nen. [hre Kontrolle war mit verbalen Mitteln ungewiff, weil sie wie die Heiligen tiefere Schichten be-
rithrten und andere Wiinsche erfiillten, als es die lebenden Kirchenminner konnten. Deshalb lieferten
die Theologen in Bilderfragen immer nur die Theorie einer schon bestehenden Praxis nach. Niemals
fihrten sie die Bilder aus freien Stiicken ein, aber sie verboten sie um so lieber. Nur wenn andere
sie verboten hatten und damit gescheitert waren, fithrten sie die Bilder wieder ein, weil sie in den
Wiinschen der Glaubigen prasent geblieben waren. Ihre Zulassung konnte man dann an Bedingungen
kniipfen, die garantierten, dafl man den Uberblick behielt. Wenn sie die Bilder ,erklirt’ und den Zu-
gang zu ihnen reguliert hatten, waren die Theologen zuversichtlich, die Dinge wieder in der Hand zu

haben.“

Es ist hier nicht méglich, die spannungsvolle und spannende Geschichte von
Bild und Theologie im Lauf der Jahrhunderte darzustellen. Aus dem bisher Gesag-
ten wird aber hinlidnglich deutlich, daff wir in einer Tradition stehen, die das Bild —
allen gegenteiligen Beteuerungen zum Trotz — als eine Gefahr fiir Theologie und
Glauben ansieht, da es auf andere Weise wirkt als das Wort. Es lifit sich nicht do-
mestizieren und definieren, da es im Betrachtenden Krafte freisetzt, die rational
nicht zu steuern sind. Mir geht es nun darum, aus der Sicht eines Liturgiewissen-
schaftlers einen anderen Zugang zum Bild und einen neuen Umgang mit der Kunst
aufzuzeigen, wie ich dies in meiner ,, Werkstatt“ versuche. Die Ausfuhrungen sind
somit notgedrungen subjektiv geprigt und sicherlich nicht reprisentativ fiir die
Liturgiewissenschaft allgemein. Jedoch gibt es, wie wir sehen werden, gerade in
Fragen des Kiinstlerischen einen gewissen Konsens, der, wie ich meine, hoffen lifit
fiir eine positive Entwicklung des Verhiltnisses von Kirche, Theologie und
Kinsten.

Der neue Ausgangspunkt: Das ,Inkulturationsmodell®

Dem eingangs erwihnten Indoktrinationsmodell setzt Paul M. Zulehner das In-
kulturationsmodell entgegen. Hier wird die dualistische Sicht aufgegeben und die
Weltgeschichte als Heilsgeschichte angesehen, wenn auch gebrochen an der un-
vollkommenen Freiheit des Menschen. In dieser Perspektive ist die Kirche nicht im
exklusiven Besitz der Wahrheit. Daher ist sie nicht nur Lehrende, sondern auch
Lernende, ihre Kommunikationsstruktur ist dialogisch*. Seit dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil ist immer wieder zu diesem Dialog aufgefordert worden. Im ersten
Jahr seines Pontifikats rief Paul VI. den zu einer Audienz versammelten Kiinstlern
zu: ,Kehrt zu uns zurtick. Wir haben etwas gemeinsam. Wir miissen nach vorn

17 Stimmen 212, 4 233



Albert Gerhards

schauen®?. Noch weiterreichend sind die Aussagen Papst Johannes Pauls II. 1980
in Miinchen, in denen er die Autonomie der Welt als Gottes eigene Schopfung an-
erkennté. Damit sind die kiinstlerischen Auferungen, insofern sie Ausdruck von
Welt sind, potentielle Orte der Gotteserfahrung und damit Loci theologici. Fiir die
Theologie bedeutet dies, dafl sie sich aus der bequemen Selbstbeschrankung eines
binnenkirchlichen Gettos herauszubegeben und in Dialog zu treten hat. Zugleich
wird die ,Welt“ zum Priifstand fiir authentische Theologie.

Moglicherweise liegt die derzeitige Krise von Kirche und Theologie auch darin
begriindet, daf wir die ,,Welt“ als Dialogpartnerin nach wie vor nicht ernst neh-
men. Immer noch meinen wir, gegeniiber der ,,Welt“ allein als Lehrende auftreten
zu sollen. Dabei haben wir das Horen und Schauen, das Tasten und Schmecken
verlernt. Die Theologie, besser gesagt die Theologinnen und Theologen, miissen in
die Schule der Kiinste gehen, wenn das theologische Salz wieder Geschmack erhal-
ten soll. Im Grunde haben wir noch immer das Programm zu absolvieren, das
Romano Guardini in seinem Konzept der ,liturgischen Bildung® vor rund siebzig
Jahren entwickelt hat. So forderte er ein ,verstindnisvolles Hinhorchen auf die
Lebens-, Denk- und Kunstiuflerungen all derer, die schon irgendwie an der Pforte
der ,neuen Weltepoche® stehen®. Nur wer erfiillt ist vom Geist der Zeitwende,
Jkann ... an der Kultur, die wird, als lebendig schaffendes Glied teilnehmen“’.

Die Stellung der Liturgiewissenschaft im Dialog von Kunst und Theologie

In der klassischen Liturgiewissenschaft hatte die Kunst einen klar definierten Ort.
Als historische Wissenschaft ging es thr um die Erforschung der sakralen Kunst,
Architektur oder Kirchenmusik. Im 19. Jahrhundert diente die Geschichte mehr
und mehr zur Legitimation einer Disziplinierung der Kiinste in zentralistischer
Perspektive. Dies ging bekanntlich bis zur genauen Festlegung von Stilmerkmalen
in Architektur, bildender Kunst und Kirchenmusik. Die eigentliche Dimension
des Geistlichen trat dabei mehr und mehr in den Hintergrund®.

Die heutige Liturgiewissenschaft versteht sich mit unterschiedlicher Gewich-
tung zugleich als historische, systematische und praktische Disziplin, wenngleich
sie aus guten Griinden iiberwiegend im praktischen Bereich der Theologie angesie-
delt ist. Eine aktuelle liturgiewissenschaftliche Untersuchung wird daher nicht nur
rein historisch die Entwicklungslinien einer ,,gewordenen Liturgie“ nachzeichnen,
sondern auch iiber die jeweiligen Bedingungen theologischer und gesellschaftlicher
Art reflektieren, um méglicherweise daraus Einsichten fiir die gegenwirtige Praxis
zu erzielen. Die Wahrnehmung des heute Notwendigen setzt dabei eine wache
Auseinandersetzung mit den zeitgenossischen kulturellen Phinomenen voraus.
Damit ist auf seiten der Liturgiewissenschaft Treibenden eine hohe Kompetenz
und Vielseitigkeit gefordert, aulerdem gestaltet sich die Prizisierung einer liturgie-

234



Die Kiinste und die Kirche

wissenschaftlichen Methode als duflerst schwierig. Die jahrzehntelangen Bemii-
hungen um eine solche Methode geben dartiber Aufschlufi. Tatsachlich lafit sich
nur mit einer Methodenvielfalt operieren, die freilich nach einer bestimmten leiten-
den Perspektive ausgerichtet sein mufl. Um in diesen durchaus heterogen zu beant-
wortenden Fragen einen gewissen Konsens zu erzielen, haben sich die Liturgiewis-
senschaftlerinnen und Liturgiewissenschaftler in Deutschland in den letzten Jahren
um eine ,Standortbestimmung® bemiiht, die 1991 verabschiedet und publiziert
werden konnte”.

Die Standortbestimmung macht sich ausdriicklich das ,Inkulturationsmodell
zu eigen. Der Prozef} der Inkulturation ist auch fir Mitteleuropa nicht als abge-
schlossen zu betrachten, wie dies in den kirchlichen Dokumenten teilweise noch
der Fall zu sein scheint, sondern er setzt sich stetig fort:

,Hat die klassische Liturgiewissenschaft die Vielfalt der Traditionen in der Okumene aufzeigen
konnen, so geht es heute zusitzlich um die Beobachtung und Analyse eines sich in der Liturgie standig

neu vollziehenden Inkulturationsprozesses. Dieser wird anhand der geschichtlichen (teilweise auch von

auflerchristlichen Einfliisssen mitbestimmten) Paradigmen dargestellt und gedeuter mit dem Ziel, seine

Realisierung in der Gegenwart kritisch begleiten zu kénnen.*!°

Zur Beschreibung und Analyse dieses komplexen Phanomens bedarf es, wie
schon erwihnt, einer Vielfalt von Methoden, wobei eine Reihe von Wissenschaften
der Liturgiewissenschaft hier als Hilfswissenschaften dienen. Neben den schon in
der dlteren Liturgiewissenschaft herangezogenen Nachbardisziplinen Christliche
Archiologie, Hymnologie und Religiése Volkskunde werden weitere genannt, vor
allem solche, ,,die sich aus unterschiedlicher Perspektive und anhand verschiedener
Methoden mit dem Menschen und seinen Ausdrucksformen befassen®, zum Bei-
spiel Sprach- und Kommunikationswissenschaft, Semiologie, Religionswissen-
schaft, Musik- und Kunstwissenschaft, Philosophie, Psychologie, Soziologie. Der
heutigen Liturgiewissenschaft geht es darum, ,,die Gesetzmafligkeiten individuel-
ler und kollektiver Auferungen zu erfassen und auf das gottesdienstliche Ereignis
zu beziehen® !l ‘

Die Komplexitit des Grundvollzugs Leiturgia ergibt sich aus ihrem Wesen als in
Wort und Handlung vollzogenes Heilsgeschehen. Theologisch ausgedriickt ist
Liturgie ,,Ausdrucksgestalt der Heiligung des Menschen durch Gott und der Ver-
herrlichung Gottes durch den Menschen®. Damit ist die Liturgie eine Art Schnitt-
stelle zwischen der Theologie und der Kultur. Insofern die Liturgiewissenschaft
hauptsichlich iiber den Grundvollzug Leiturgia reflektiert, hat sie innerhalb der
Theologie eine koordinierende und integrierende Funktion, indem sie den doxolo-
gischen Ursprung und das doxologische Ziel aller Theologie immer neu in das Ge-
sprich bringt'?2. Um diesem Anspruch zu gentigen, ist von den Liturgiewissen-
schaftlerinnen und Liturgiewissenschaftlern eine Kompetenz im kiinstlerischen
Bereich gefordert. Die Reichweite dieser Kompetenz wird zwar unterschiedlich
gesehen, doch einigte man sich auf folgende Formulierung:

7+ 235



Albert Gerbards

»Will die Liturgiewissenschaft den christlichen Gottesdienst in seinem Wesen als eine lebendige
Ausdrucksform des Glaubens in den Blick nehmen, so ist sie in starkem Maf3e auch auf die 4sthetisch-
gestalterischen Bereiche wie Sprache, Musik, darstellende und bildende Kunst, Symbolkemmunikation
verwiesen. Jeder bzw. jede im Fach Liturgiewissenschaft Lehrende wird von daher ein waches Interesse
fiir all diese Bereiche aufweisen miissen.“ 1

Die Standortbestimmung will deutlich machen, dafl fiir heutige Liturgiewissen-
schaft die Gestaltfrage nicht eine blof duflerliche Betrachtungsweise darstellt. Die
Asthetik im Sinn von Aisthesis (Wahrnehmung) bildet in der zwischenmenschli-
chen Kommunikation die einzige Méglichkeit zur Weitergabe und zum Empfang
des Glaubens. Die Asthetik des Gottesdienstes ist also nicht eine blofle Verpak-
kung von Glaubensinhalten, sondern die notwendige und einzige Weise der Glau-
bensvermittlung in der liturgischen Feier. Um die Liturgiereform in die Tiefen-
dimensionen hineinzufiithren, die sie nach dem Willen des Zweiten Vatikanischen
Konzils erreichen soll, ist eine konstruktive Liturgiekritik mit dem Ziel der Befihi-
gung zu liturgischem Handeln gefordert. Dies erfordert Gestaltungskompetenz,
die einerseits aus der aktiven Mitfeier von Gottesdiensten stammt und andererseits
zur bewuflteren und vertieften Feier hinfithrt. ,So verstandene Liturgiewissen-
schaft steht im Dienst der ,ars celebrandi’, die das Suchen und Fragen heutiger
Menschen mit Gottes definitivem Heilsangebot verbindet. 4

Schritte auf dem Weg zum Dialog von Liturgiewissenschaft und Kinsten

Die Standortbestimmung macht deutlich, daf§ die Dimension des Kinstlerischen in
allen Bereichen liturgiewissenschaftlicher Tatigkeit prisent ist. Sie ist bereits im
Vorfeld als eine Ermoglichung der Wahrnehmung von Wirklichkeit unabdingbar,
bildet den Gegenstand liturgiewissenschaftlicher Untersuchung und steht letztlich
in der Zielperspektive einer anzustrebenden ,ars celebrandi. Dies erfordert eine
vielfaltige Befassung mit der Materie des Kinstlerischen. Am intensivsten ge-
schieht dies in der unmittelbaren Auseinandersetzung mit Kunstwerken, sei es
durch Ausstellungsbesuche, durch Besichtigung von Kirchenriumen oder durch
Teilnahme an Konzerten, Theater- oder Filmvorfihrungen. Innerhalb der klassi-
schen Veranstaltungsformen an der Universitit gewinnt die Dimension des Visuel-
len zunehmend an Bedeutung, hier vornehmlich durch Einsatz von Medien. Das
Themenspektrum von Seminarveranstaltungen berthrt oder betrifft den kinstleri-
schen Bereich auf vielfaltige Weise. So werden Themen aus dem traditionellen Be-
reich der Kirchenmusik oder der ,sakralen® Kunst und Architektur beriihrt, aber
auch neue, bis dahin nicht tibliche Themen aus dem ,sikularen® Kunstbetrieb.
Diese Verlagerung der Perspektive zeigt sich zunehmend in Abschluflarbeiten, die
nicht mehr ausschlieflich aus dem klassischen Repertoire von kirchlich gebunde-
ner Kunst stammen.

236



Die Kiinste und die Kirche

Die Schwerpunkte werden sicherlich unterschiedlich gesetzt. Das Bonner Semi-
nar fiir Liturgiewissenschaft zahlt den Bereich ,dsthetische Dimension® der Litur-
gie zu den Forschungsschwerpunkten:

,In Fortfithrung der Tradition des Lehrstuhls bildet der Kirchenbau und seine liturgischen sowie
kiinstlerischen Einrichtungen einen Schwerpunkt in Bonn. In Forschung und Lehre sowie auf Arbeits-
tagungen werden Fragen wie moderner Kirchenbau, liturgie- und denkmalpflegegerechte Restau-
rierung von Kirchen, Kunst im Kirchenraum, Kleidung im Gottesdienst, aber auch Fragen der dar-
stellenden Kunst wie Ausdruckstanz in der Liturgie behandelt. Schlieflich bemiiht sich die
Liturgiewissenschaft um einen intensiven Dialog mit der Kirchenmusik. Diese soll als integrierender
Bestandteil liturgischen Handelns erfahren werden.“ !5

Die Angebote im Bereich der Lehre werden verschrinkt mit lingerfristigen au-
fleruniversitiren Aktivititen, wobei hier vor allem der Gesprichskreis Musik und
Kirche'¢ sowie die Arbeitsgruppe Kirchliche Architektur und Sakrale Kunst
(AKASK) der Liturgickommission der Deutschen Bischofskonferenz zu nennen
sind. Die Arbeitsgruppe hat 1988 ,Leitlinien fiir den Bau und die Gestaltung von
Kirchenraumen“ vorgelegt, die eine auflerordentliche Breitenwirkung erzielt
haben7. Zur Zeit bereitet die Arbeitsgruppe eine ahnliche Handreichung zum
Thema Liturgie und Bild vor. Daneben laufen Bemuhungen um die Erneuerung
des liturgischen Gewandes, so etwa die Beteiligung an der Ausstellung ,,Casula®
(Kunst-Station St. Peter Koln). Die Arbeitsgruppe befafit sich zudem mit der Ent-
wicklung neuer liturgischer Gewander, besonders auch fur Frauen .

Die Gestaltung des traditionell spannungsvollen Verhaltnisses von Kirche und
Kiinsten zu einer spannenden, fruchtbaren Beziehung kann nur von allen Verant-
wortlichen in der theologischen Aus- und Fortbildung gemeinsam geleistet wer-
den. Es steht wohl aufler Zweifel, daff die ,Rahmenordnung der Priesterbildung
hierzu noch kein gentigendes Fundament bietet. Den Regenten der bayerischen
Priesterseminare ist es jedoch hoch anzurechnen, daf sie bereits in den achtziger
Jahren einen Revisionsantrag vorlegten, der ein Kontingent von zehn Semesterwo-
chenstunden fiir Erginzungslehrveranstaltungen vorsah, ,insbesondere fir christ-
liche Kunst bzw. Fragen der dsthetischen Dimension der Theologie und Fragen des
Grenzbereiches zwischen Naturwissenschaft und Theologie“. In der Begrindung
heifit es: ,Das Plidoyer fiir christliche Kunst und die erweiternde Frage der dsthe-
tischen Dimension der Theologie tiberhaupt ergibt sich aus der Tatsache, dafl — wie
in der Geschichte — auch in der Gegenwart die Kunst eine besondere Ausdrucks-
form fiir religiose Wirklichkeiten werden kann und daf weiterhin vielen Priestern
grofle religiose Kunstwerke anvertraut werden . An Erkenntnis fehlt es also nicht
- sie mufl nur in die Tat umgesetzt werden.

237



Albert Gerhards

ANMERKUNGEN

! G. Jakob, Die Kunst im Dienste d. Kirche. Hb. f. Freunde d. christl. Kunst (Regensburg ?1870) 2.
2 P, M. Zulehner, Die Lage d. Christentums in Europa: Konsequenzen fiir d. neue Evangelisierung, in: KB (1993)
533-556.
3 (Miinchen 1990) 1. 4+ Zulehner 533-537.
5 Zit. n. GiG 43 (1991) 24. ¢ Verlautb. d. Ap. Stuhls 25 (Bonn 1980) 185.
7 W. Zahner, ,Wir stehen an der Wende von zwei Kulturen®, in: Guardini weiterdenken, hrsg. v. H. J. Schuster (Ber-
lin 1993) 219.
8 A. Gerhards, Liturgisch — Geistlich. Wandlungen d. Kirchenmusik-Anschauungen im 20. Jh., in: KM] 25 (1991)
3-10.
9 Standortbestimmung d. Liturgiewiss., in: KNA Dok. 1, 24. 7. 1991; HID 45 (1991) 165-168; A. Gerhards, B. Oster-
holt-Kootz, Komm. z. ,Standortbest. d. Liturgiewiss.*, in: L] 42 (1992) 122-138; zit. n. dieser Ausg.
1 Ebd, 2 B, 125. 11 Ebd. 3 B, 126.
12 Ebd. 4 A/B. 13 Ebd. 5'B (1) 127. 4 Gerhards, Osterholt-Kootz 137.
15 A, Gerhards, Liturgiewiss. — ein theol. Fach vor neuen Aufgaben, in: Univ. Bonn, Forschungsber. 1987-1989, 6.
16 W, Bretschneider, A. Gerhards, Neue Musik und erneuerte Liturgie. Einladung zu einer Wiederbegegnung, in:
Musica Sacra 112 (1992) 445-452.
17 Die Dt. Bisch., Liturgiekomm. 9 (Bonn 1989); A. Gerhards, Die ,Leitlinien f. d. Bau u. d. Ausgest. v. gottesdienstl.
Riumen®, in: L] 40 (1990) 120-126; ders., Lit.reform am Kirchenraum vorbei? Zur Rezeption der ,Leitlinien®, in:
KuKi 4 (1993).
18 A, Gerhards, Fragen an d. kath. Paramentik, in: KuKi 4 (1992) 275-277; W. Hahne, Auf der Suche. Kleidung im
Gottesdienst, in: Gottesdienst 27 (1993) 145-147; 156f.; 172f.; 1801,
19 Frdl. Hinweis v. Prof. R. Kaczynski, Miinchen.

Vortr. bei d. Vorstellung d. Arbeitsh. ,,Kunst u. Kultur in d. theol. Aus- u. Fortbildung® d. DBK 5. 10. 1993; Kon-
kretisierung d. Beitr. d. Verf. ,Die Kiinste u. d. Kirche® (ebd. 9-14).

238



