Bénézet Bujo

Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

Die afrikanische Theologie des letzten Jahrzehnts hat sich sehr intensiv mit der
Christologie beschiftigt. Hier gibt es schon konkrete Ansitze, die in der Vielfalt
der Theologie nicht mehr ignoriert werden kénnen. Hingegen ist die afrikanische
Ekklesiologie noch nicht so weit formuliert, obwohl man auch hier schon ver-
schiedene Versuche unternommen hat !, die aber noch schiichtern zu sein scheinen.
Man hat sich bis jetzt vor allem der Umsetzung praktischer Modelle gewidmet.
In Afrika gibt es eine neue Art von Kirchesein. Ganz besondere Erwdhnung ver-
dienen die sogenannten ,Kleinen Christlichen Gemeinschaften® (Small Christian
Communities), die der negroafrikanischen Kirche eine neue Lebensdynamik mit
eigenem Geprige verliehen haben. Es wire aber an der Zeit, die Theologie auszu-
formulieren, die den Hintergrund der praktischen Ekklesiologie in verschiedenen
afrikanischen Ortskirchen bildet und die gegebenenfalls zur Bereicherung der Uni-
versalkirche fithren kénnte.

Dieser Beitrag hat nicht zum Ziel, eine solche Theologie zu entwickeln. Er
méchte eines der Modelle vorstellen, die einer besonderen Vertiefung fir eine ge-
nuin negroafrikanische Ekklesiologie bediirften. Wie in der Christologie kénnte
man auch hier von verschiedenen Modellen, wie Ahnentheologie, Initiation oder
Heilung ausgehen. Im folgenden bildet die Ahnentheologie den Ausgangspunkt,
die an zwei Beispielen verdeutlicht wird, dem Ahnenbaum und dem Altestenrat.
Erst dann kénnen praktische Konsequenzen gezogen werden.

Die Ahnentheologie als ekklesiologischer Kern

Zahlreiche Studien haben die tiefste Bedeutung des Ahnenglaubens im Leben der
Negroafrikaner und Negroafrikanerinnen deutlich gemacht. Ein Ahn ist die
Grundsiule, auf der die Sippengemeinschaft ruht. Er macht die Einheit der Ge-
meinschaft aus und stellt den Angelpunkt dar, von dem alle Handlungen der Mit-
glieder einer Sippe ihre Dynamik und Legitimitit erhalten. Diese Beobachtung ist
eminent wichtig fiir einen ekklesiologischen Entwurf, der bestrebt ist, im negro-
afrikanischen kulturellen Erbe beheimatet zu sein. In diesem Beitrag versuche ich
das Grundkonzept der Ekklesiologie in der Weise auf Jesus Christus als Proto-
Ahn zuriickzufiihren, da die Lebensdynamik der Gemeinschaft der Glaubenden
sowohl spirituell als auch organisatorisch sichtbar wird.

254



Sliamew due & Y(qq)254-266 4K

Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

1. Der Proto-Ahbn als Griinder einer newen Sippengemeinschaft. Eine genuin afri-
kanische Ekklesiologie scheint auf ein richtiges Verstindnis von Gemeinschaft und
Familie angewiesen zu sein. Wie schon angedeutet, ist hier die Rolle des Urahns,
auf den die Griindung der Sippengemeinschaft zuriickgeht, unersetzlich. Der Ur-
ahn ist es, der die tragende Kraft fiir die spateren Ahnen ist, die eine Einheitskette
bilden und durch die die jetzige Generation ithren Ursprung zum ersten Ahn zu-
riickverfolgen kénnen. Man kann sagen, dafl eine Sippengemeinschaft eine Ver-
sammlung um einen Griinderahn ist, von dem alle Mitglieder abstammen. Es ver-
steht sich von selbst, dafl jedes Mitglied sein Leben als Gabe Gottes erst iiber den
Urahn zu begreifen lernt.

Solch ein Gemeinschaftsverstiandnis scheint wichtig zu sein fir ein afrikanisches
Kirchenmodell. Es erinnert weitgehend an die alttestamentliche Situation, in der
die Versammlung Jahwes (gehal Jahwe) letzten Endes doch auf die Stammesorga-
nisation zuruckgeht. Siegfried Wiedenhofer beobachtet richtig, dafl ,,das Selbstver-
stindnis Israels als auserwahltes Volk Jahwes® durch die verschiedenen Aspekte
seiner Geschichte politisch-gesellschaftlich gepragt ist. ,,So weisen die Bezeich-
nungen und Vorstellungen ,Volk Jahwes ... und ,Zwolf Stamme Israels® (Gen 49,
1-28; Dtn 33) auf die Stammesorganisation der vorstaatlichen Periode mit threm
lockeren, dezentralen Verbund von Stimmen, Clans und Familien und ihrer ge-
nealogischen Strukturiertheit zuriick. Israel ist hier sozusagen die Sippe, Ver-
wandtschaft, Mannschaft und Kampftruppe Jahwes.“2 Man kann prazisieren, dafl
alle Stimme Israels sich insgesamt auf einen einzigen Stammvater, ndmlich Abra-
ham, zuriickfiihren lassen. Abraham ist der erste der an den einen Gott Glauben-
den, er ist auch Vorbild des Gehorsams und des Glaubens an Gott. Schliefflich ist
er der Empfanger der Verheiflungen Gottes; mit thm hat Gott jenen Bund ge-
schlossen, durch den Israel letztlich als Volk Gottes gelten kann?.

Im Neuen Bund wird Jesus einen ganz engen Kreis der ,,Zwolt“ (hoi dodeka)
berufen, ,die er bei sich haben und die er dann aussenden wollte“ (Mk 3,14; Lk
6,121.). Die Zwolf stehen symbolhaft fir die zwolf Stimme Israels da. Eigentlich
rechnete man mit der Wiederherstellung des Zwolf-Stimme-Volkes erst fiir die
Heilszeit. Indem Jesus das symbolhafte Zwolf-Stimme-Volk wiederherstellt, gibt
er zu erkennen, daf} er der Stammvater ,,des endzeitlichen Israel® ist*, wobei dieses
endzeitliche Israel schlieflich alle Volker ohne Unterschied umfassen wird (vgl. Lk
10, 1-20)°. , Die endzeitliche Sammlungsbewegung Jesu geschieht also in bestimm-
ten partikuliren Gemeinschaften, aber so, dafl sie das Ganze Israels und der
Menschheit reprisentieren und intendieren.“®

Gerade hier ist es aus negroafrikanischer Sicht wichtig, an die Idee von Jesus als
Stammuvater des endzeitlichen Israel anzukniipfen. Bekanntlich ist der negroafrika-
nische Griindungsahn jener Stammvater, von dem aus das Leben nicht nur biolo-
gisch, sondern ganzheitlich in seiner Mannigfaltigkeit in allen Gliedern zirkuliert.
Wer nicht in dieser vitalen Union mit dem Stammvater einerseits und mit anderen

255



Bénézet Bujo

Gliedern der Sippengemeinschaft andererseits bleibt, verurteilt sich zum Tod, da er
auflerhalb der Gemeinschaft in ihrer sichtbaren und unsichtbaren Dimension nicht
iiberleben kann. In dieser bipolaren Gemeinschaft der Lebenden und der Toten
einschlieflich des Urahns lebt keiner fiir sich allein. Das von Gott iiber den Urahn
empfangene Leben darf nicht egoistisch gelebt werden, sondern muf§ von jedem
Mirglied in den Dienst dieser bidimensionalen Gemeinschaft gestellt werden’.

In diesem Zusammenhang kann die endzeitliche ,Sammlung Israels*® durch
Jesus als endzeitlichen Stammvater im negroafrikanischen Gemeinschaftskontext
weitergefithrt und vertieft werden. So wird der Mensch in Afrika zu einem besse-
ren kirchlichen Leben gelangen konnen. Im Licht der negroafrikanischen Gemein-
schaft tritt Jesus Christus als der letzte Adam auf (vgl. 1 Kor 15, 45), der zum Erst-
geborenen der Toten (Kol 1, 18) und Erstling der Entschlafenen (1 Kor 15, 20)
geworden ist. Im negroafrikanischen Kontext ausgedriickt ist Jesus Christus weder
Adam, der erste Mensch und irdisches Lebewesen (vgl. 1 Kor 15, 45), noch ist er
der Stammvater wie Abraham, sondern seine ,,Ahnenschaft® und ,,Stammvater-
schaft sind unendlich ergiebig und eschatologisch. Jesus der Christus ist also nicht
einfach der Urahn oder Urstammvater, sondern er ist es, indem er all das zugleich
unvergleichlich iibertrifft. Dies habe ich mit dem Ausdruck ,,Proto-Ahn® zu cha-
rakterisieren versucht®. Gemeint ist, dafl Jesus, wiewohl ein Stiick Materie dieser
Erde bzw. Fleisch unseres Fleisches geworden, als Christus, der ,lebendigmachen-
de Geist®, doch die eigentliche lebensspendende Quelle ist'°. Jesus Christus als der
Proto-Ahn ist es, der eine neue, endzeitliche Sippengemeinschaft in ihrer bipolaren
Dimension der Lebenden und Toten griindet.

Bei vielen negroafrikanischen ethnischen Gruppen wird die Prisenz der Ahnen
durch einen besonderen Baum, den Ahnenbaum, veranschaulicht. Es handelt sich
um einen immergriinen Baum, zum Beispiel den Ficus, der das nie sterbende Leben
symbolisiert. Bei der Bahema-Ethnie in Ostzaire wird der Ficus auf das Grab eines
Familienvaters gepflanzt. Der im Grab liegende Vater ist gar nicht tot, sondern
spriefit als Ficusbaum zu neuem Leben hervor, so daf er nun zum Schutz, zum
lebendigmachenden ,,Geist* wird. Die Zweige und Blatter dieses Baumes symboli-
sieren die zahlreichen Nachkommen des Verstorbenen. IThm verdanken sie ihr
Griinen. Getrennt von ihm kénnen sie nicht tGberleben.

Noch eine weitere Eigenschaft des Ficusbaums verdient Erwahnung. Der Ficus
ist reich an weilem Harz, das einerseits die jenseitige Farbe, andererseits die Kuh-
milch als Lebenskraft fiir die Bahema als Hirtenvolk symbolisiert. So ist es nicht
abwegig, diese Grundwirklichkeit auf Jesus Christus zu {ibertragen. Der ermorde-
te Jesus wird vor allem durch sein Kreuz zum griinen Baum, der nicht mehr
stirbt 1, Dieses neue Leben verdankt er Gott, dem Vater, der ihn in der Weise auf-
erweckt, daft er den Tod definitiv iiberwindet. Der Vater aber wirkt zusammen mit
dem HI. Geist, der die innere Lebensdynamik ist, die durch das weifle Harz des
Ficus veranschaulicht wird. Damit hat der Ficusbaum bzw. das Kreuz als Lebens-

256



Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

baum eine trinitarische Dimension. Erst wenn die Zweige und Blatter des Ficus die
lebensspendende Kraft erlangen, bleiben sie grin; dhnlich wird den Jungern Chri-
sti als dessen Gliedern das nie sterbende Leben zugesichert, wenn sie im trinitari-
schen Leben durch eben den zum Leben erweckten Christus verwurzelt sind.

Der Ahnenbaum, der so trinitarisch auf Jesus Christus bezogen geschildert
wird, er6ffnet dem Menschen in Schwarzafrika noch eine zweite, ekklesiologische
Dimension. Er ist das Sakrament der Begegnung mit Gott. Die Glaubigen als
Zweige am Ficusbaum sind Glieder des einen Leibes des Herrn, und zugleich ist
dieser Baum der Ort der Versammlung fur die ganze neue Sippengemeinschaft. In
der negroafrikanischen Tradition ist der Ahnenbaum sakral, und zugleich gilt er als
Ort, an dem sich wichtige Lebensereignisse abspielen. Unter diesem Baum finden
Danksagung, Versohnung, Heilung und dergleichen statt. Der Ahnenbaum ver-
spricht die Fiille des Lebens und stirkt das Leben in seiner Ganzheitlichkeit, damit
die Gemeinschaft in gesunder Beziehung lebt. Die Kirche aus negroafrikanischer
Perspektive laflt sich nicht mehr unabhingig von diesem Baum denken. Sie ist der
immergriine Baum auf dem Grab Jesu Christi, durch den dieser sichtbar wird. Die
Kirche als Proto-Ahnenbaum ist das Sakrament par excellence, in dem die Gliubi-
gen Christus als Sakrament Gottes begegnen. Sie initiiert zum Leben, und jeder,
der sich threm lebensspendenden Schatten entzieht, entscheidet sich fiir den Tod;
denn nach der negroafrikanischen Vorstellung ist Leben nur in der Einheit mit dem
Grunderahn bzw. Stammvater moglich.

Es ist keine Frage, dafl auch dieser als Kirche identifizierte Baum das trinitari-
sche Leben widerspiegelt. Sein Grinen und seinen lebensspendenden Schatten,
niamlich seine sakramentale und heilende Dimension, verdankt er dem Gekreuzig-
ten, der vom Vater durch die Kraft des Hl. Geistes auferweckt wurde. Die Gliubi-
gen, deren Leben sich unter jenem Baum abspielt, der zugleich den Auferweckten
und die Kirche symbolisiert, erhalten ihre Lebenskraft und Zusammengehorigkeit
im Geist, durch den der Vater den Sohn auferweckt hat.

Die hier angedeutete Ahnen-Ekklesiologie ist von eminenter Bedeutung fiir
Negroafrikaner und Negroafrikanerinnen, fur die alle Ereignisse im Leben auf die
Gemeinschaft zuriickgefihrt werden missen. Erst in diesem Kontext lassen sich
alle Lebensprobleme bewiltigen.

2. Der Altestenrat als Ansatzpunkt eines ekklesiologischen Modells. Im Rahmen
der afrikanischen Christologie muf§ noch auf das Problem der Weisheit hingewie-
sen werden, die sich meist mit den Altesten einer Gemeinschaft verbinden lifit.
Man kann das Konzept von Weisheit und Wort zunichst christologisch zu deuten
versuchen '2. Im negroafrikanischen Kontext ist es das Wort, das die Gemeinschaft
zusammenhilt, wobei dem Wort einer alten Person eine besondere Bedeutung zu-
kommt, weil sie gewdhnlich die Weisheit verkorpert. Wer auf das Wort der alten
Menschen hinhért und es beherzigt, wird in die Lage versetzt, der Gemeinschaft
eine neue Lebensdynamik zu geben. Denn das Wort ist so machtig, dafl es wie im

257



Bénézet Bujo

Alten Testament alles vollbringt, wozu es bestimmt war. Je nachdem, ob es weis-
heitlich oder leichtsinnig ausgesprochen wird, kann es gemeinschaftsstiftend oder
gemeinschaftszerstorend sein.

Geht man von diesem Verstindnis des Wortes aus, dann wissen wir, dafl gerade
Jesus Christus das eigentliche Wort Gottes ist, mehr noch: Er ist ,,Gottes Kraft
und Gottes Weisheit® (1 Kor 1, 24). Andererseits wissen wir, dafl der Gott, der die
endgiiltige Verheiflung verspricht, dies nur im weisheitsstiftenden Wort tun kann.
Gorttes Geist bindet sich an das Wort: ,,Gottes Wort kann nie derart ,geistlos® sein,
daf es blofle Information und reine Feststellung wire. Es ist vielmehr Tat-Wort
und Wort-Tat.“ 3 Bei Jesaja wird das Wort Gottes mit Regen und Schnee vergli-
chen, die die Erde trinken und fruchtbar machen. Das Wort, das den Mund des
Herrn verlifit, kehrt nicht leer zu ithm zuriick, sondern bewirkt all das, wozu er es
ausgesandt hatte (Jes 55, 10—11). Nach G. Sauter kann dies auch so gedeutet wer-
den: ,,Wie Jesus Christus, das Wort Gottes, Fleisch geworden ist, um unter Men-
schen zu wohnen, so wird der Geist Wort, um Gemeinschaft zu stiften zwischen
Gott und den Menschen wie zwischen Menschen, ja zwischen Menschen und der
Welt, die ebenfalls der Erlésung zum Leben bedarf.“ 14

Aus afrikanischer Perspektive erscheint folgende Deutung noch treffender: Das
Wort, das Fleisch geworden ist, hat unter uns gewohnt, um die Welt zu humanisie-
ren. Dies geschieht nicht zuletzt dadurch, dafl das Wort die Weisheit des Vaters
selbst 1st. Nun identifiziert der Mensch in Afrika das Wort eines alten Menschen
(mzee) derart mit der Weisheit, dal Altwerden und Weisheit ineinsfallen. Dann
aber ist Jesus Christus fiir uns einfach der ,mzee® Gottes, da er nicht nur die Weis-
heit besitzt, sondern die Weisheit selbst ist und spricht. Jesus Christus kann also
letztlich als der eigentliche Greis bezeichnet werden, der allen afrikanischen Grei-
sen ihre weisheitlichen Worte eingibt und sie zugleich zu den erfahrenen Menschen
macht. Erst wenn sie beim Proto-Greis, Jesus Christus, in die Schule gehen, kon-
nen sie Kinder Gottes genannt werden.

Die hier vorgelegte Auslegung widerspricht eindeutig der Behauptung mancher
Theologen, nach der die Bezeichnung ,Ahn“ bzw. ,,Proto-Ahn® Jesus Christus zu
einer unattraktiven Figur vor allem fiir die Jugendlichen degradiert. Jean Galot bei-
spielsweise fragt sich, ob die heutigen Jugendlichen in Afrika sich so besonders
durch die Bezeichnung ,,Ahn® angezogen fiihlen. Galot geht vor allem von der
Feststellung im Westen aus, wo die Anwendung des Wortes ,Ahn* auf Jesus Chri-
stus bei den jungen Menschen den Eindruck erwecken wiirde, die Religion gehére
der Vergangenheit an oder sie sei gut nur fiir Greise. Nun fiirchtet Galot eine dhnli-
che Reaktion in Afrika, zumal dort, wo junge Menschen nicht mehr so tief in der
ahnenkultischen Tradition stehen. Wenn es schon nicht angebracht sei, Gott, den
Vater, Ahn zu nennen, da Gott iiber eine immerwihrende Jugend verfiige — Jesus
habe ja nicht einen Greis, sondern einen Vater geoffenbart —, dann sei es noch we-
niger angemessen, dem Sohn diesen Namen zu geben. Bei der Weihnachtsfeier bei-

258



Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

spielsweise konne niemand auf die Idee kommen, das in der Krippe liegende Kind
Ahn zu nennen. Der Evangelist Lukas nenne Jesus ,Retter®, ein Sendungsauftrag,
der sich nur schwerlich mit dem eines Ahnen verbinden lasse .

Zur christologischen Theorie von J. Galot wire viel einzuwenden. Weil der
Verfasser doch, welchen verschlungenen Weg die Christologie auch im Westen ge-
gangen ist und wie mannigfaltig die Jesus Christus gegebenen Namen waren, bis
einige sich — eben nicht ohne kulturelle Hintergriinde — bewahrt haben. Dieser Fra-
ge soll hier aber nicht nachgegangen werden. Wichtig an dieser Stelle ist die Frage
nach dem Ahn bzw. dem Proto-Ahn.

Es ist verwunderlich, daff J. Galot als Nichtkenner einer spezifischen Kultur sich
ein so dezidiertes Urteil erlaubt. Allem Anschein nach ist es fiir ihn beispielsweise
undenkbar, dafl der Titel ,Ahn® auch auf Kleinkinder anwendbar ist, weshalb er
sich vielleicht nicht vorstellen kann, vom ,Ahn® anlifilich des Weihnachtsfestes zu
sprechen. Dafl manche ethnischen Gruppen (z.B. Lugbara von Zaire und Uganda)
die Kleinkinder nach dem Tod als Ahnen betrachten, hitte Galot vor einer voreili-
gen Schlufifolgerung bewahren konnen. Zu einer richtigen Interpretation der
Ahnenchristologie wire zunichst zu untersuchen, was das Wort ,Ahn“ in der ne-
groafrikanischen Welt iberhaupt bedeutet. Zu fragen wire ferner — selbst wenn
man die Bezeichnung ,Ahn“ auf den Kreis der Greise beschrinken wollte —, wel-
che Stellung die alten Menschen in der negroafrikanischen Gemeinschaft haben. Es
wiirde sich dann deutlich zeigen, dafl die alten Menschen in der traditionellen Ge-
sellschaft in Afrika keineswegs unattraktiv sind, auch nicht jeglicher Lebensvitali-
tit entbehren; vielmehr hingt die Zukunft der Jugendlichen von der lebensspen-
denden Weisheit der Greise ab. Das heifit aber auch, daff eine Gemeinschaft ohne
Greise sich bald verflichtigt.

Steht dies fest, dann ist es unentbehrlich, der afrikanischen Ekklesiologie das
Greisenmodell zugrunde zu legen. Hierbei ist der negroafrikanische Altestenrat
von grofler Bedeutung. Geht man etwa von der klassischen Terminologie »Presby-
teros“ aus, dann miifite man sich an eine buchstabliche Auslegung halten!¢. Wenn
Priester traditionell ,Presbyteroi“ genannt werden, dann ist jeder Priester un-
geachtet seines Alters ein Greis, der zum Altestenrat des Bischofs zihlt. Dann wird
natiirlich vorausgesetzt, dafl er iber Erfahrung und Weisheit verfiigt, die er sich
wihrend seiner Ausbildungsjahre angeeignet hat. Bischof und Gemeinde sollen ihn
deswegen zu Rat ziehen, weil man von ihm ein Wort erwartet, das die Weisheit
ausspricht und folglich Leben spendet. Damit dies gelingt, mufl der Priester so aus-
gebildet werden, daf er tiber das intellektuelle Wissen hinaus noch tber eine echte
Lebensweisheit verfiige, die ihn auf seine kiinftige Aufgabe angemessen vorberei-
tet. Der Priester selber, so jung er auch sein mag, mufl durch seine Haltung das
Greisenalter sichtbar werden lassen, das Reife und Weisheit zum Ausdruck bringt.
Sind alle diese Voraussetzungen erfiillt, dann kann der Bischof nicht umhin, die
Erfahrung und Weisheit seines Presbyteros in Rechnung zu stellen, da der von

259



Bénézet Bujo

einem Priester ausgehende Rat seinen Ursprung in Gottes Weisheit, Christus
selbst hat, an dessen Priestertum der Priester teilnimmt.

Zugleich aber soll hier einer gewissen hierarchisierenden Tendenz eine Absage
erteilt werden, weil auch die nichtordinierten Frauen und Minner eine unersetzli-
che Rolle im Leben der Kirche spielen. Sie partizipieren aufgrund ihrer Taufe am
Priestertum Jesu Christi. Als Getaufte sind sie mit Christus gestorben und mit ihm
auferstanden. Sie haben die Weisheit ,angezogen® und den Geist Gottes zum Nut-
zen der einen Gemeinschaft der Kirche empfangen. Auch sie sind dazu aufgerufen,
gemeinsam mit Bischéfen und Presbyteroi am Aufbau der einen Kirche Jesu Chri-
sti mitzuarbeiten. Dies ist der Grund, warum sie Anteil am Altestenrat im Pfarrge-
meinde- und Didzesanpalaver haben miissen. Das Wort, das jedes Mitglied in der
Kirche ausspricht, geht also auf Jesus Christus, Wort und Weisheit Gottes zuriick
und ist zugleich sowohl geistgegeben als auch geisterfiille!”.

Der Geist Gottes bleibt namlich ,keine unpersénliche, namen- und wortlose
Kraft, sondern er geht in menschliche Sprache ein. Er wird in alltiglichen Wértern
vernehmbar, ja er wird geradezu zum Wort, das die Kommunikation von Men-
schen prigt, indem es das menschliche Reden zu Gott und von Gott begriindet und
aufbaut® 8. So gesehen vollzieht sich die bei Wort und Weisheit ansetzende Ekkle-
siologie trinitarisch. Wenn nimlich die Gliubigen an der schépferischen Kraft des
Wortes und an der Weisheit Jesu Christi teilnehmen, geht all dies wiederum auf
Gott den Vater zuriick. Andererseits wird das ganze Wirken der Glaubenden
durch den HI. Geist vollendet, um die Kirche in die eschatologische Fille hinein-
zufithren. All dies sollte sich dann im konkreten Vollzug der Kirche als Werk des
Dreieinigen Gottes deutlich zeigen.

Praktische Konsequenzen der negroafrikanischen Ekklesiologie

Alle Theorien iiber die Kirche bleiben tote Buchstaben, wenn sie ihre Richtigkeit
und Tragweite nicht durch die Praxis ausweisen. Mit anderen Worten, eine Ekkle-
siologie hat ihre Berechtigung nur dann, wenn sie das Gemeinschaftsleben der an
Jesus Christus Glaubenden fordert, damit diese reiche Frucht hervorbringen. Was
auf dem Spiel steht, ist das Heil der Menschen, das nur durch die stets wachsende
Liebe zu Gott und den Mitmenschen erreichbar sein kann. Eine Ekklesiologie, die
diesem Heil im Hinblick auf Gottes- und Nichstenliebe férderlich sein will, wird
sich konkret pluralistisch je nach dem kulturellen Kontext artikulieren miissen,
wie Siegfried Wiedenhofer richtig urteilt: ,Eine Ekklesiologie im Kontext des in-
terreligiésen und interkulturellen Dialogs wird nicht nur jede Verabsolutierung
der Kirche vermeiden lernen miissen, sondern auch im Kirchenverstindnis jene
Aspekte neu einbeziehen, die in der abendlindisch-europdischen Entwicklung in
den Hintergrund gedringt worden sind.“!?

260



Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

Im folgenden wird nach der konkreten Verwirklichung der vorangegangenen
ekklesiologischen Grundlage aus negroafrikanischer Perspektive gefragt. Zunichst
wird das Problem einer in der Praxis gelebten Kirchengemeinschaft zur Debatte
gestellt. Im Anschlufl daran wird dann ein Kommunikationsmodell zwischen ver-
schiedenen Kirchenmitgliedern je nach ihrem Aufgabenbereich vorgeschlagen.

1. Umgangsstil in emer newen Sippengemeinschaft. Der negroafrikanische Fami-
liensinn muf zur Grundlage des kirchlichen Lebens in Afrika werden. Er muf da-
fiir sorgen, daff das Gemeinschaftsleben nicht durch eine Art anonymen Subsy-
stems wie Macht und Administration dergestalt kolonialisiert wird, daff die
gesunden menschlichen Bezichungen dadurch erschwert werden oder gar schei-
tern. In diesem Zusammenhang sind die ,Kleinen Christlichen Gemeinschaften®
in Afrika (Small Christian Communities) als Segen zu betrachten?. Sie scheinen
den negroafrikanischen Familienverhiltnissen besser gerecht zu werden. Ihre be-
grenzte Mitgliederzahl in iberschaubaren Gruppen erlaubt eine bessere Zusam-
menarbeit und ein besseres Sich-gegenseitig-Kennenlernen, kurzum: eine bessere
Solidaritit ganz im Sinn der afrikanischen Tradition. In den kleinen, tberschauba-
ren Gruppen gibt es keine Anonymitit. Auch die Umsetzung der traditionellen
Werte ins Christliche wird erleichtert. So fillt es den Gruppen leichter, sich pala-
verartig zu unterhalten; im Fall eines Konflikts in der Gemeinde ist es moglich,
nach dem traditionellen Modell unter Hinzuziehung des Evangeliums zu verfah-
ren, um eine christlich motivierte Versohnung zu erreichen. Die Kindererziehung
konnte wie in der traditionellen afrikanischen Gemeinschaft zu einer gemeinsamen
Aufgabe werden, die alle Mitglieder und nicht nur die Eltern betrifft.

Das Leben der kleinen Gemeinschaften mufl aber Folgen haben fir Pfarreien
und Diézesen. Es mufl schliefilich das bisherige, zu starr institutionalisierte Kir-
chenbild korrigieren. Es war vom Altestenrat die Rede, der alle Laien aufgrund ih-
res Getauftseins mitumfaflt?!. Auf Pfarreiebene sind dann Frauen und Manner, die
die Verantwortung in verschiedenen Dorfern tragen und ihr Christsein in den
Kleinen Christlichen Gemeinschaften leben, Weise, auf die der Gemeindepfarrer
héren soll; denn oft sind diese Altesten erfahrener als ihr Pfarrer, der vielleicht
iber ein grofles Wissen ohne Lebenserfahrung und Weisheit verfiigt.

Was fiir eine Pfarrgemeinde gilt, ist auf die Didzesanverhiltnisse auszuweiten.
Als Alteste der christlichen Gemeinschaft konnen die Nichtkleriker — Frauen und
Manner — auch ihren Bischof beraten. Dabei geht es nicht nur um einen in der
Dibzese institutionalisierten Altestenrat, sondern auch ganz informell, im Sinn der
negroafrikanischen Greise, tragen die Altesten der Gemeinschaft (Priester und
Nichtpriester) die Verantwortung, dem Bischof das Gebotene zur Lage der Diéze-
se mitzuteilen. Sie haben sogar die Verantwortung, den Bischof weisheitlich und
liebevoll zu korrigieren.

Ahnlich miiite man auch das Verhiltnis zwischen dem Papst und den Bischofen
sehen. Die afrikanische Theologie wiirde hier vor allem das Brudermodell bevor-

261



Bénézet Bujo

zugen. Der Papst gilt dann als altester Sohn, dem aufgetragen wurde, das gemeinsa-
me Erbe des Herrn mit anderen Briidern gemeinsam zu verwalten. ,,Grofibruder®
oder ,,Grofischwester® heifit nicht einfach hierarchisch betonte Autoritit. Es geht
vielmehr um die Verantwortung fiir jiingere Kinder in der Weise, daf} der Grofi-
bruder oder die Grofischwester ihnen immer zur Verfiigung steht. Wer die Verant-
wortung in der Familie trigt, mufl sich selbstlos um die Waisen, Entrechteten und
dergleichen kiimmern. Seine Autoritit darf nie mifibraucht werden, er darf seine
Geschwister nie briiskieren, sondern muf viel in den Dialog investieren. In der Tat
wird dem iltesten Bruder die Weisheit nur dann zuerkannt, wenn er auch bereit ist,
auf die Weisheit seiner Geschwister zu achten und zu héren. Gerade so stellen sich
die Menschen in Schwarzafrika den Papst vor. Er ist einer, der seine Geschwister
im Glauben stirken soll und der nie eine Entscheidung ohne ,,Palaver” mit anderen
Teilkirchen trifft, das heifdt er darf nicht ohne geschwisterlichen Dialog in die orts-
kirchlichen Angelegenheiten eingreifen.

Wer sich fiir ein derartiges ekklesiologisches Modell einsetzt, will in keiner Wei-
se den Mysteriumcharakter der Kirche verkennen. Denn Christus als Sakrament
der Begegnung mit Gott hat sich tief in die menschlichen Wirklichkeiten inkar-
niert, um die ganze Menschheit Gott noch niher zu bringen. Gott nimmt die
menschlichen Realitaten so ernst, daf} er ins Nichtgottliche so tief hinabsteigt, um
in Menschengestalt zum Menschen zu sprechen. Dann ist seine Kirche zweifellos
zwar Mysterium, aber eben ein Mysterium, das sich in eine Gemeinschaft mit
menschlichem Antlitz inkarniert??, Das heiflt aber zugleich, daff die Kirche in
Schwarzafrika nicht umhin kann, negroafrikanisch zu werden. Mit Recht hat Kar-
dinal Joseph Malula einmal tiberspitzt gesagt, dafl Afrika im Augenblick schwan-
ger sei. Es handle sich um eine qualvolle Entbindung, die aber eines Tages statt-
finden werde. Das erwartete Kind, nimlich die Lokalkirche, werde uns sicher
geschenkt sein, und es werde sich um ein schwarzes Kind handeln?.

Soll die erwartete Kirche wirklich schwarzafrikanisch sein, dann muf8 noch auf
eine weitere Dimension beziglich des geschwisterlichen Umgangsstils hingewie-
sen werden. Die negroafrikanischen Gemeinschaften achten in besonderer Weise
auf die zwischenmenschlichen Beziehungen. Das Kranksein eines Mitgliedes geht
oft auf die Verschlechterung der zwischenmenschlichen Beziehungen zuriick.
Boser Blick, unfreundliche Worte, hinterlistige Gedanken, unterdriickerische
Machtausiibung und dergleichen vergiften die zwischenmenschlichen Beziehun-
gen und fiihren sowohl die einzelnen als auch die gesamte Gemeinschaft zum Tod.
Gesund kann ein Mensch nur in einer Gemeinschaft leben, in der alle sich um ge-
sunde Beziehungen zueinander bemiihen?* . Der Apostel Paulus hat dies sehr gut
verstanden, wenn er die Gemeinde von Korinth wegen der unter den Mitgliedern
herrschenden Unordnung beim Herrenmahl zurechtweist. Paulus fiihre Krankheit
und Todesfille in der korinthischen Gemeinde auf den Miflbrauch des Leibes und
Blutes Christi zuriick (1 Kor 11, 28-30). Die theologische Weiterfithrung der Be-

262



Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

deutung der Gemeinschaft fiir Gesundheit gipfelt in der trinitarischen Gemein-
schaft. Die Beziehung zwischen dem Vater, dem Sohn und dem HI. Geist ist so
liebevoll und gesund, daf es keine Krankheit und keinen Tod in dieser gottlichen
Gemeinschaft geben kann. Gott kann nicht sterben (H. Zahrnt).

Das negroafrikanische Gemeinschaftskonzept hat hier einen wichtigen Stiitz-
punkt, der ihm zum Fundament wird. Eine Ekklesiologie, die sich im Rahmen die-
ses Konzepts entfaltet, wird einen uniibersehbaren Beitrag zum neuen Verstindnis
der Kirche leisten. Eine Kirche, die von der Gemeinschafts- und Familienidee aus-
geht, kann nicht mehr linger anonyme Machtstrukturen in ihrem Schoff dulden,
die, statt den Menschen Gesundung im holistischen Sinn zu bringen, Krankheit
und Tod férdern. Damit wird deutlich, daff eine auf dem negroafrikanischen Fami-
liensinn basierende Ekklesiologie eine Bereicherung und vielleicht auch eine Er-
neuerung des Gesamtkirchenbilds bedeuten kénnte.

2. Fiir ein ernenertes Kommunikationsmodell in der Kirche. Weiter oben wurde
auf die Bedeutung des Wortes fiir die Existenz der Kirche hingewiesen. Es hief§
nimlich, dal das Wort aus negroafrikanischer Sicht jene Wirklichkeit ist, die die
Gemeinschaft zusammenhilt, wenn sie in der Weisheit verwurzelt ist. Das Wort ist
schopferisch oder zerstdrerisch. Gott aber, der alles durch sein Wort ins Dasein
gerufen hat, will, daff die Macht des Wortes nicht mifibraucht wird, sondern daf§
sie Leben schenkt. Es versteht sich also, dafl auch die Kirche aus Gottes Wort ge-
boren ist und lebt. Es macht sie zum wandernden Gottesvolk, wie das Zweite Vati-
kanum dies in Erinnerung gerufen hat?.

Wenn nun die Kirche als Volk Gottes aus Gottes Wort lebt, dann mufd dieses
Wort jedes Mitglied so durchdringen, dafl dies in seinem Leben sichtbar wird.
Nach afrikanischem Verstindnis aber mufl das Wort, das in die Tiefe des Men-
schen eindringt, gegessen und verdaut bzw. verarbeitet werden. Erst wenn es gut
verdaut ist, kann es eine kommunikative und gemeinschaftsstiftende Rolle spielen.
Wichtig zu betonen ist aber, dafl der einzelne das privat verdaute Wort nicht mo-
nopolisieren darf. Die anderen Mitglieder der Gemeinschaft haben die Aufgabe,
das Wort des einzelnen zu hinterfragen. Dies geschieht durch ein Palaver, in dem
das im Dunkel der einzelnen verdaute Wort noch einmal an die Offentlichkeit
kommen soll, um seine Lebensfihigkeit zugunsten der Gemeinschaft unter Beweis
zu stellen. Wenn das Wort in der Tat Leben fiir alle bedeutet, kann, ja darf es nicht
privat, sondern nur gemeinschaftlich verwaltet werden. Die von den einzelnen
Mitgliedern unterschiedlich verdauten Worte miissen miteinander konfrontiert
werden, so daf} sie sich gegenseitig kontrollieren, bevor sie in den Dienst der Ge-
meinschaft gestellt werden konnen?6.

Mir scheint, daf dieses Palaververfahren duRerst wichtig ist fiir das Leben der
Kirche. Die Kirche, die ihre Existenz dem Wort verdankt und aus ihm lebt, muf$
einen neuen Umgang mit diesem Wort lernen. Wir wissen, dafl es hauptsichlich in
Schrift und Tradition enthalten ist. Nun wird dasselbe Wort von verschiedenen

263



Bénézet Bujo

Mitgliedern vernommen, gegessen und verdaut, aber eben auf unterschiedliche
Weise. Aus Schrift und Tradition vernommenes, gegessenes und verdautes Wort
ist zum Wohl der gesamten Gemeinschaft der Glaubenden bestimmt. Die Frage ist,
wie es verwaltet werden soll. Nach dem negroafrikanischen Palavermodell darf es
nicht zentralistisch, sondern nur gemeinschaftlich, d.h. im Aufeinanderhinhéren
interpretiert werden. Denn im Miteinanderreden und Aufeinanderhinhéren ist es
moglich, ein todbringendes Wort zuriickzuweisen und das lebensférdernde zu be-
stitigen und in den Dienst der kirchlichen Gemeinschaft aufzunehmen. Konkret
wiirde dies heiflen, dafl nicht eine einzelne Autoritit, sondern diese gemeinsam mit
der Gemeinschaft aller Glaubigen Schrift und Tradition zum Wohl der Universal-
kirche auslegt. Nicht der einzelne, sondern die kirchliche Gemeinschaft in ihrer
mannigfaltigen Mitgliedschaft mit verschiedenen Funktionen und Charismen ist
also der Ort der Auslegung des Wortes Gottes.

Dieses afrikanische Palavermodell erginzt und korrigiert sogar in etwa die als
individualistisch erscheinende Sicht der westlich-romischen Ekklesiologie, die da-
hin tendiert, die Entscheidungs- und Interpretationskompetenz in vielen Dingen
dem Lehramt der Kirche allein zuzuschreiben. Man mifite eben auf die Stellung
des altesten Bruders im afrikanischen Kontext zuriickgreifen, von dem schon die
Rede war. Die Heilige Schrift und die Tradition sollten gemeinsam mit dem Ober-
haupt der Kirche und allen Lokalkirchen verwaltet werden. Keine wichtige Ent-
scheidung fiir das Leben der Gliubigen sollte also an den Lokalkirchen vorbei ge-
troffen werden. Hierbei miifiten alle Mitglieder dieser Kirche (Bischofe, Priester,
Laien, Reiche, Arme, Analphabeten ...) in einem christlichen Palaver das Mitspra-
cherecht haben. Konkret gesagt diirfte kein lehramtliches Dokument ohne die Mit-
beteiligung der Betroffenen geschrieben werden. Das Zustandekommen eines der-
artigen Dokuments erfordert ein geduldiges und geschwisterliches Miteinanderre-
den und Aufeinanderhoren. Es miifite die Lebens- und Glaubenserfahrung aller
zum Nutzen der gesamten Gemeinschaft dokumentieren.

Ziel eines christlichen Palavers muf es sein, Frieden in der Weise zu stiften, daff
das Leben das volle Wachstum im Proto-Ahn Jesus Christus erreicht. Es geht also
nicht darum, seine eigenen Interessen als einzelner, vielleicht auch als Lokalkirche
oder zentrales Organ durchzusetzen. Eine ,Palaverkirche® aus afrikanisch-christ-
licher Perspektive mufl immer das Wort Johannes des Taufers vor Augen haben:
,Er mufl wachsen, ich aber mufl kleiner werden® (Joh 3, 30). Erst wer kleiner um
des Herrn willen wird, kann auch das Leben in Fiille haben. Wenn nun das Ziel
eines christlichen Palavers das Wachstum des Lebens in Christus ist, wire es mog-
lich, daf die Gemeinschaft einer Lokalkirche oder der einzelne Glaubige einen mit
dem Oberhaupt der Kirche in gegenseitiger Verstindigung erreichten Konsens gel-
ten laflt im Bewufitsein, dafl die Entfaltung des Lebens des einzelnen nur innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft moglich ist?”. Umgekehrt heiflt dies, dafl die gegen-
seitige Verstindigung sogar die oberste kirchliche Instanz dahin fithren kann, sich

264



Auf dem Weg zu einer afrikanischen Ekklesiologie

der Ansicht der lokalen Kirchengemeinschaft anzuschliefen, damit Frieden und
Harmonie unter einzelnen Mitgliedern zum Wohl des Ganzen herrscht. Indem die
oberste kirchliche Instanz kleiner wird, férdert sie das Wachstum Christi in allen
Mitgliedern und trigt zugleich zum selben Wachstum in sich selbst bei.

Am Beispiel der ekklesialen Dimension des negroafrikanischen Palavermodells
versteht man auch besser die ekklesiale Funktion der ganzen Theologie. Theologie
treiben heifit keineswegs siegreich Wortgefechte fithren. Es geht immer um die
Stiftung der ekklesialen Gemeinschaft. Die lehramtliche Autoritit und die Theolo-
gen sind keineswegs Gegner, die sich bekimpfen, sondern sie sind Teilnehmer des
Palavers, die die Lebensfihigkeit des von jedem privat gegessenen und im Dunkel
des ,Bauches® des einzelnen verdauten Wortes feststellen zum Wohl der gesamten
Kirche. Denn niemand, wie G. Sauter sagt, ,kann dieses Wort fiir sich behalten,
um sich an thm zu berauschen und es in sich zu versenken“2$, Mehr noch: Nie-
mand darf das schépferische Wort Gottes pervertieren und es zur Zerstérung der
Kirche als Gemeinschaft der an Gott Glaubenden miflbrauchen.

Schluffhinweise

Diese Uberlegungen hatten zum Ziel, deutlich zu machen, dafl die Kirche in Afrika
einer wirklich in der einheimischen Kultur verwurzelten Ekklesiologie bedarf.
Viele Probleme finden noch keine adiquate Lésung theologisch oder organisato-
risch, weil die afrikanische Kirche immer noch dem westlich-europaischen Modell
nachgebildet ist. Auch sind viele Mifiverstindnisse zwischen den beiden Kirchen
von Afrika und Europa darauf zuriickzufiihren, daf§ von den Negroafrikanern er-
wartet wird, sich mit dem im Westen entstandenen und kulturbedingten Kirchen-
verstindnis anzufreunden. Der Versuch mifigliickt, da der Westen von den Negro-
afrikanern verlangt, der westlichen Ekklesiologie ohne Abstriche die Treue zu
halten. Es wundert daher nicht, daf beispielsweise das jiingste Instrumentum labo-
ris fiir die spezielle Bischofssynode fiir Afrika die Notwendigkeit einer genuin afri-
kanischen Ekklesiologie mit keiner Silbe erwihnt?’. Man weif} aber, dafl gerade
auch der manchmal fast brutale und ,unbriiderliche® Umgang mit den afrikani-
schen Christinnen, Christen, Priestern und Bischéfen erst von den hier konstatier-
ten Defiziten her erklirlich wird. Wire man vom negroafrikanischen kulturellen
Hintergrund ausgegangen, dann hitte man die genannte Synode nicht hauptsich-
lich durch einen Nichtafrikaner vorbereiten lassen kénnen, sondern das Ganze
wire in Afrika entstanden in Zusammenarbeit mit allen Schichten. Erst dann wire
ein Dialog mit den Verantwortlichen in Rom sinnvoll gewesen. Dariiber hinaus
hitte das Instrumentum laboris sich vor allem an die von den afrikanischen Bisché-
fen und Theologen verdffentlichten Studien gehalten, statt fast ausschlieRlich nur
die papstlichen Dokumente zu zitieren 3.

19 Stimmen 212, 4 265



Bénézet Bujo

Wiirde man andererseits das Brudermodell ernst nehmen, dann wiirde die Syn-
ode nicht in Rom, sondern in Afrika stattfinden. Bekanntlich wurde Rom als Ort
der Synode mit der Communiotheologie begriindet: Die Versammlung der afrika-
nischen Bischéfe in Rom werde die Einheit mit dem Papst sichtbar machen und
deutlich unterstreichen. Mufl die Communio jetzt vorrangig geographisch ausge-
legt werden? Auch die schwierige politisthe Lage in Afrika wurde ins Feld gefihrt.
Vom Brudermodell her wire die Communio mit dem Papst noch glaubwirdiger,
wenn er nach Afrika kime, statt seine Briider nach Rom zu bestellen. Nach dem
afrikanischen Brudermodell ist es die Pflicht des ilteren Bruders, sich Zeit zu neh-
men und das Risiko einzugehen, indem er die jiingeren Briider gerade in den
schwierigen Zeiten zu Hause besucht. Alle hier aufgezihlten Beispiele wollen dar-
auf hinweisen, daf eine der afrikanischen Situation gerechte Ekklesiologie zu den
dringendsten Aufgaben der Theologie in Afrika gehort.

ANMERKUNGEN

I B. Bujo, Ahnentheologie als Ansatzpunkt fiir eine neue Ekklesiologie, in: ders., Afrik. Theol. in threm ges. Kontext
(Diisseldorf 1986) 99-121; The Church in African Christianity. Innovative Essays in Ecclesiology, hrsg. v. J. N. K.
Mugambi, L. Magesa (Nairobi 1990); A. Losigo-Kulu, Perspectives ecclésiologiques en Afrique francophone. Pour
une théologie de 'Eglise locale a la lumiére du Synode de 1974 (Rom 1991).

2 §. Wiedenhofer, Das kath. Kirchenverstindnis. Ein Lehrb. d. Ekklesiologie (Graz 1992) 68.

3 R. Kohler, Jesus der Proto-Ahne. Eine Gegeniiberstellung d. Proto-Ahnen-Christologie in Schwarzafrika u.d.
Abrahambilds bei Paulus (Dipl.arb. Tiibingen 1992) 44-47. + Wiedenhofer 79.

5 7u Lukas’ Kirchenverstindnis: G. Lohfink, Die Sammlung Israels. Eine Unters. z. lukan. Ekklesiologie (Miinchen
1975). ¢ Wiedenhofer 79.

7 B. Bujo, Die eth. Dimension d. Gemeinschaft. Das afrik. Modell im Nord-Sid-Dialog (Freiburg 1993) 13-20.

& Vgl. d. Titel d. Werks v. G. Lohfink. 9 Bujo, Afrik. Theol. 791f.

10 Vel. d. Mifiverstindnis v. C. Nyamiti, The Church as Christ’s Ancestral Mediation: A Essay on African Ecclesiolo-
gy, in: Mugambi, Magesa 169, Anm, 8.

11 B. Bujo, Auf d. Suche nach einer afrik. Christol., in: Der andere Christus. Christologie in Zeugnissen aus aller Welt,

hrsg. v. H. Dembowski, W. Greive (Erlangen 1991) 94 f. 12 Zum Ganzen Bujo (A. 7) 193ff.

13 G. Sauter, in: Hb. d. Fund.theol., Bd. 3 (Freiburg 1986) 207. 1 Ebd 2071

15 1, Galor, Le Christ, notre ancétre?, in: Telema 53 (1988) 32-34.

16 Zum folgenden Bujo (A. 7) 19411 17 Sauter 208. 18 Ebd. 207. 19 Wiedenhofer 39.

2 Zu den Kleinen Christl. Gemeinschaften: C. Mwoleka, J. Healey, Ujamaa and Christian Communities (Eldoret,
Kenya 1976); B. Mandefu-Kambuyi, L’impact d’un discours anthropothéocentrique sur les communautés ecclésiales
vivantes. L’enjeu d’une nouvelle maniére d’étre Eglise (Rom 1990); Laien als Gemeindeleiter. Ein afrik. Modell, hrsg.
v. L. Bertsch (Freiburg 1990). 21 Bujo (A. 7) 1931f. 2 EhdiT9s

2 ] Malula, L’Eglise 2 I'heure de I’ Africanité (Kinshasa 1973) 12: ,,Pour le moment nous sommes en période de gesta-
tion. L’accouchement s’avére douloureux, je ne vous le cache pas. Mais il se fera un jour; 'enfant que nous attendons —
Péglise locale — nous sera donné. Il natra et il sera negre.”

2 Bujo (A. 7) 1811f. 25 LG 9f.; Sauter 206.

2% Zum Ganzen Bujo (A. 7) 63-82. 27°Ebd. 79, 28 Sauter 207.

29 Die am Instr. laboris gelibte Kritik gilt schon {. d. vorausgehenden Lineamenta v. 1990.

3 Vel die Kritik bei: R. Sesana and New People editorial staff, Open Letter to the Holy Father. An African Synod
without Africa?, in: New People, Feature Service (Nairobi) 12 (Mars 1993) 1-4.

266



