Hanspeter Heinz

Demokratie in der Kirche

Zur Mitverantwortung und Beteiligung aller Getauften

Die Richtung der seit Jahren filligen Kirchenreform zeigt beispielhaft das Dis-
kussionspapier ,Dialog statt Dialogverweigerung. Wie in der Kirche miteinander
umgehen?“!, das zum Bestseller kirchlicher Verlautbarungen der Nachkonzils-
zeit im deutschen Sprachraum wurde. Die zentrale Aussage sei hervorgehoben:

»Die Spannungen, von denen die katholische Kirche heute bis zum Zerreiflen erfiillt ist — zwischen
Zentrale und Ortskirchen, zwischen Klerus und Laien, zwischen ,Rom‘ und den Theologen, zwischen
;Minnerkirche® und Frauen —, lassen sich zuriickfiihren auf ein Grundproblem: Die Kirche in ihrer
geschichtlich gewordenen Gestalt ist ungleichzeitig mit dem Selbstbewufitsein heutiger Menschen. In
der Gesellschaft wie auch im Privatleben verstehen sich moderne Menschen als miundig, wihrend sie
sich in der Kirche immer noch iiberwiegend als Objekte einer Leitung und Belehrung erfahren, auf die
sie keinen Einfluff haben. Aber in welchem Licht stellt sich dann Kirche dar!®

Es wire ein Mifverstindnis, diese Klage als Forderung zu deuten, Glaube und
Kirche sollten modernisiert, dem Geschmack der Zeit angepafit, effektiver gestal-
tet werden. Wohl aber muf8 die Kirche einladend sein auch fiir den modernen
Menschen, den das Ethos der Freiheit, des miindigen Mitdenkens und der Wille
zur mitverantwortlichen Beteiligung auszeichnen. Eine Kirche von gestern je-
doch kann Menschen von heute nicht nachgehen, sie begleiten und leiten auf dem
Weg zum Reich Gottes.

Fiir die Praktische Theologie gibt es kein wichtigeres Thema — wohl andere
ebenso wichtige — als das kirchliche Miteinander. Kirche als Glaubensgemein-
schaft mufl sich auszeichnen durch das Miteinander-Leben (Communio), das
Miteinander-Reden (Dialog) und das Miteinander-Handeln (Kooperation). Im
Klartext: Die Communio-Theologie im Sinn des Zweiten Vatikanums mufl iiber
das Konzil hinaus bis in die Strukturen und kirchenrechtlichen Konsequenzen
durchgedacht werden. Andernfalls ist die Folge eine Uberbeanspruchung des
guten Willens, weil mangels geeigneter Strukturen nur der Mut von Dissidenten
Abhilfe schaffen kann. Doch gerade vor Strukturreformen ist seit Jahren in Rom
wie auch in Kirchenleitungen unseres Landes eine seltsame Scheu zu beobachten.
Im folgenden will ich einige Reformvorschlige prisentieren, die ungenutzte
Spielrdume niitzen, aber auch Grenzverinderungen einschliefen. Freilich ist die
Bekehrung der Personen ungleich wichtiger als die Reform von Strukturen. Aber
der Verweis auf das Erstrangige entschuldigt nicht, das Zweitrangige auf sich be-
ruhen zu lassen.

i 579



Hanspeter Heinz

Lassen wir einmal dahingestellt, ob das Wort Demokratisierung der geeignete
Titel ist, um die vielfiltigen Desiderate nach einer Strukturreform der Kirche zu
biindeln. Wir verwenden dieses Wort zunichst als Problemanzeige, um seinen
Gehalt im Lauf unserer Uberlegungen niher zu kliren.

Hierarchie contra Demokratie?

1. Kirche in der Welt und fiir die Welt. Friher als andere, bereits zu Beginn des
Zweiten Vatikanums, vertrat Hans Maier die These: ,Das Problem innerkirchli-
cher Demokratie (in der wohlverstandenen Bedeutung dieses Wortes), das Pro-
blem vor allem einer offentlichen Meinung in der Kirche — sie sind auch eine Fra-
ge an das gegenwirtige Konzil.“? Wohlgemerkt, der Politikwissenschaftler redet
nicht einer direkten Ubertragung unserer staatlichen Verfassung oder einzelner
demokratischer Strukturelemente in den Bau der Kirche das Wort. Es geht ihm
vielmehr um eine Anverwandlung von den eigenen Wurzeln her. Sein Stichwort
lautet Partizipation, das heifit mitdenken, mitentscheiden, mittun, anstatt andere
— und wire es eine fursorgliche Mutter — fur sich denken, entscheiden, handeln zu
lassen. So steht es nicht nur den selbstbewufiten Biirgern in der modernen Gesell-
schaft an, sondern auch und erst recht den Christen. Denn die Gabe des Geistes
Jesu Christi hat wesentlich mit Freiheit und Befreiung zu tun: ,Wo der Geist
wirkt, da ist Freiheit“ (2 Kor 3,17; vgl. Gal 4,6; Rom 8, 15).

Das Ethos der Freiheit und Mitverantwortung ist keineswegs ein Sondergut
der euro-amerikanischen Gesellschaft. Der kirchliche Aufbruch in Lateinameri-
ka, der sich als radikaler Wandlungsprozefl von der Volkskirche zur Kirche des
Volkes vollzieht, erfolgt seit den Bischofsversammlungen Medellin (1969) und
Puebla (1979) unter dem dreifachen Leitwort: Freiheit, Gemeinschaft und Betei-
ligung (liberatio, communio, participatio). Das bedeutet: Kein Christ und kein
Biirger soll ohnmachtig unter Systemzwingen, keiner minderwertig im Abseits,
keiner passiv als Zuschauer dastehen. So verlangen es die Christen- und die Men-
schenwiirde. Nur eine solche Kirche vermag auch im Sinn des Konzils ein Zei-
chen der Hoffnung fiir die Welt, ein Modell fiir die Gemeinschaft der Menschen
und Vélker in unserer Epoche zu sein.

2. Konfrontation in der friihen Nachkonzilszeit. Bekanntlich wurde die vom
Konzil angestoflene Reformbewegung bald durch den gesellschaftlichen Um-
bruch von 1968 iiberlagert. Die Studentenrevolution schrieb die ,,Demokratisie-
rung” aller gesellschaftlichen Ordnungen, einschliefilich der Kirche, auf ithr Ban-
ner. Politikunerfahrene Theologen, auch viele mit Rang und Namen, verstiegen
sich zu radikalen, aber weltfremden und theologisch fragwiirdigen Parolen fiir
und wider eine Demokratisierung der Kirche. Weil trotz der theologischen
Unterscheidung von Spreu und Weizen diese Positionen von (zum Teil einfluf8rei-

580



Demokratie in der Kirche

chen) Minderheiten immer noch vertreten werden und weil der Schock zumal in
der Kirchenleitung bis heute spiirbar nachwirkt, seien zwei kontrire Stimmen aus
den Jahren 1970/71 zitiert. Der Mainzer Kirchenrechtler Georg May, ein Spre-
cher des extrem konservativen Fliigels der katholischen Kirche, vertrat folgende
Auffassung, die er bis heute nicht geindert hat:

»Die Krise der Autoritit in der Kirche ist iberwindbar. Das Mittel dazu ist einfach; es heifit Fiih-
rung. Die angeschlagene Autoritat der Hirten der Kirche ist wiederherzustellen, wenn diese einig und

entschieden, energisch und ohne Schwanken, in Treue und Ergebenheit gegeniiber dem Vicarius Chri-
sti ihr gottgegebenes Amt wahrnehmen und allen Pressionen ein festes Halt entgegensetzen.“3

Nicht weniger einseitig war die spontane Begeisterung fiir die Demokratisie-
rung der Kirche, wie sie damals von progressiven Theologen vertreten wurde.
Hierzu der bekannte evangelische Theologe Jiirgen Moltmann mit seiner vehe-
menten Institutionskritik an Staat und Kirche:

»Wenn der Christus Gottes im Namen der religids-politischen Autoritit ,von oben hingerichtet
wurde, dann ist fir die Glaubenden dieser und ihnlichen Autorititen jede Rechtfertigung ,von oben®
entzogen. Politische Herrschaft kann dann nur noch ,von unten® gerechtfertigt werden.“#

Die Passage laflt erkennen, dafl das Mifltrauen gegeniiber dem Establishment,
das durch eine historisch fragwiirdige Schuldzuweisung am Todesschicksal Jesu
iberhoht wird, der eigentliche Grund dieser Institutionskritik ist. Mangel an
Welterfahrung und wenig durchdachte theologische Argumente verbanden sich
damals — und zum Teil noch heute — sowohl im rechten wie im linken Spektrum
der streitbaren Theologen. ;

3. Wachsender Unmut gegen Zentralismus und obrigkeitlichen Leitungsstil.
Trotz solcher Einseitigkeiten ist das berechtigte Anliegen einer authentischen
Aneignung der Demokratie fiir die Kirchenreform nicht versandet. In den letzten
Jahren wird es in derselben Weise wie von Hans Maier schon vor drei Jahrzehn-
ten, aber mit breiterer Resonanz, nachdriicklicher und differenzierter als in der
unmittelbaren Nachkonzilszeit vorgebracht. Das belegen etwa die beiden jiing-
sten Traktate tiber die Kirche von Medard Kehl und Siegfried Wiedenhofers, die
eine kontextuelle Ekklesiologie prisentieren, das heifit eine theologische Lehre
iiber die Sendung der Kirche in unserer Zeit. Ein anderer Beleg ist das erwihnte
Dialogpapier aus den Reihen des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, das
fiir die hierarchische Struktur der katholischen Kirche, aber gegen einen obrig-
keitlichen Leitungsstil Stellung bezieht. Lifit sich beides theologisch miteinander
vereinbaren?

4. Anniherung zwischen demokratischer und kirchlicher Verfassung. Klar be-
nennt das Dialogpapier den entscheidenden Unterschied zwischen der staatlichen
und der kirchlichen Verfassung: ,Es geht uns nicht um eine Demokratisierung
der Kirche im staatsrechtlichen Sinne; denn der Souverin der Kirche ist nicht das
Volk, sondern Christus, der durch die Berufung der Zwolf die Grundstruktur des
Amtes der Kirche vorgegeben hat, unbeschadet seiner spiteren geschichtlichen

581



Hanspeter Heinz

Entfaltung® (4). Der Souverin des demokratischen Staates ist das Volk, das die
staatliche Autoritit in freien Wahlen zu bestimmen hat; der Souverin der Kirche
ist Christus, der die Seinen in freier Wahl beruft. Zur Grundstruktur des demo-
kratischen Staates gehort die Gewaltenteilung; in der katholischen Kirche liegen
hingegen die oberste Lehr-, Leitungs- und richterliche Gewalt beim Papst. Wenn-
gleich im Rechtsstaat die Verfassung nicht durch einfache Mehrheitsentscheide
verindert werden kann, ist die kirchliche Verfassung, das ,Evangelium®, noch-
mals ganz anders der Verfiigungsgewalt der Kirche entzogen. Der Widerspruch
scheint untiberbriickbar.

Doch bei niherem Zusehen zeigen sich bedeutsame Anniherungen. ,In allen
demokratischen Verfassungen steht der zentrale Satz: ,Alle Gewalt geht vom Vol-
ke aus. Dieser Satz ist ,Urgestein‘ der Demokratie. Leo XIII. hatte diesen Satz
heftig zuriickgewiesen. Was er treffen wollte, war klar, nimlich die sogenannte
,Vertragsthese‘, wonach — ohne Riickbindung an Gott als den Schépfer — die von
Haus aus autonomen Individuen den Staat gleichsam wie in einem Quasi-Vertrag
untereinander (contrat social) eigenschopferisch hervorbringen.“® Doch im Un-
terschied zur Demokratie franzésischer Pragung im vorigen Jahrhundert kennt
der heutige demokratische Rechtsstaat, wie an unserem Grundgesetz abzulesen,
durchaus die Verpflichtung auf unantastbare Grundwerte, die durch Grundrechte
geschiitzt werden, sogar die ausdriickliche Verantwortung der staatlichen Autori-
tit vor Gott.

Umgekehrt entspricht dem wichtigsten Kennzeichen der Demokratie, der Be-
teiligung aller an der politischen Willensbildung, in der neueren kirchlichen So-
ziallehre der Grundsatz, ,dafl der Mensch in allen seinen ,Rollen’, als Staatsbiir-
ger, als Arbeitnehmer, als Glied der Kirche, an allen Lebensauferungen der politi-
schen und gesellschaftlichen Institutionen beteiligt sein muff, in denen er steht.
,Aktive Teilnahme* (activa participatio) ist daher auch ein Schlisselwort der neue-
ren kirchlichen Soziallehre und iiber sie hinaus der kirchlichen Lehre allge-
mein... Sehr eindrucksvoll ist es, wenn man die Begriffe ,Teilhabe, Teilnahme,
teilnehmen’ ... in vielen Fillen durch das Beiwort ,aktiv‘ verstarkt, in den ver-
schiedenen Konzilsdokumenten Revue passieren lifit. Eine vollstindige Aufzih-
lung ergibt, dafl diese Begriffe, und zwar quer durch fast alle Dokumente, ins-
gesamt 92mal vorkommen.“” Entsprechend hat das Zweite Vatikanum auf allen
Ebenen Institutionen der Partizipation angeregt vom Pfarrgemeinderat bis zur
Bischofssynode. Dennoch wird von vielen Seiten und in vieler Hinsicht iiber die
mangelnde Moglichkeit zur aktiven Mitwirkung bei wichtigen kirchlichen Ent-
scheidungen Klage gefiihrt.

Drei Hindernisse halten den Fortgang des kirchlichen Erneuerungsprozesses
auf: eine ungentigende theologische Klirung der Verantwortlichkeiten von Amts-
trigern und anderen Christen, der spirituelle Mangel einer demokratischen Kul-
tur in der Kirche und das kirchenrechtliche Vakuum in Sachen demokratischer

582



Demokratie in der Kirche

Strukturen und Verfahren. Im folgenden wollen wir nach Mitteln und Wegen
suchen, diese drei Hindernisse ein Stiick weit abzubauen. Zumindest sei die Rich-
tung gewiesen und das Gemeinte an einigen Beispielen verdeutlicht.

Mitverantwortung aller Christen — Letztverantwortung des Amtes

1. Das klassische Modell kirchlicher Demokratie. Fiir die Kirche ist eine demokra-
tische Struktur eigener Art von alters her konstitutiv. 1970 schrieb Joseph Ratzin-
ger:

Der Kirchenlehrer Cyprian (gest. 258) ,,betont einerseits mit einem Nachdruck, der durch die ganze
Geschichte weiterwirkt: nihil sine episcopo (nichts ohne den Bischof); die Forderung der Offentlich-
keit und der Einheit der Ortskirche unter dem Bischof erreicht bei ihm im Kampf gegen Wahlgemein-
den und Gruppenbildung ihre duflerste Schirfe und Klarheit. Aber derselbe Cyprian erklirt seinem
Presbyterium gegeniiber nicht weniger deutlich: nihil sine consilio vestro (nichts ohne euren Rat), und
er sagt ebenso klar zu seiner Gemeinde: nihil sine consensu plebis (nichts ohne Zustimmung des Vol-
kes). In dieser dreifachen Form von Mitwirkung am Aufbau der Gemeinde liegt das klassische Modell
kirchlicher ,Demokratie vor, die nicht aus einer sinnlosen Ubertragung kirchenfremder Modelle, son-

dern aus der inneren Struktur der kirchlichen Ordnung selbst erwichst und daher dem spezifischen

Anspruch ihres Wesens gemif ist.“®

Hat sich nicht die romische Kirche in den letzten 400 Jahren aus antiprotestan-
tischer Haltung bis an die Schwelle des Zweiten Vatikanums und hat sich nicht
die romische Kirchenleitung seit geraumer Zeit wieder bedenklich entfernt vom
klassischen Modell der Urkirche und der Alten Kirche, das das Zweite Vatikani-
sche Konzil neu bekriftigt hat? Eine Polarisierung greift zum Schaden der Kirche
zunehmend Platz: Berufen sich die einen eindugig auf den ersten Teil des
Cyprian-Zitats ,Nichts ohne den Bischof und interpretieren die Communio-
Theologie des letzten Konzils einseitig als fraglos gehorsame Zustimmung zu den
piapstlichen bzw. bischéflichen Entscheidungen, so berufen sich die anderen
ebenso eindugig auf den zweiten Teil des Zitats ,,Nichts ohne den Rat der Priester
und nichts ohne die Zustimmung des Volkes“ und interpretieren die Communio-
Theologie des Konzils einseitig als Recht auf eigenwillige Sonderwege, solange
sie nicht vom Gegenteil iiberzeugt werden.

Beiden Flugeln hilt Walter Kasper im Blick auf die géttliche Dreieinigkeit, das
Urbild und den Ursprung der Kirche, entgegen: Es gehort ,,zur Wesensstruktur
der Kirche, dafl sie den zwei Brennpunkten einer Ellipse vergleichbar iure divino
zugleich papal und episkopal ist. Keiner der beiden Pole kann auf den anderen
zurlickgefiihrt werden. Diese Spannungseinheit ist die Grundlage der communio-
Einheit.“? Ein Papst, der nicht die Gemeinschaft der Bischofe und der Gbrigen
Glaubigen in seinem Herzen, Denken und Handeln beriicksichtigt, verhielte sich
demnach ebenso unkatholisch wie eine Gemeinde, die Papst und Bischéfe weit
weg weill und unbekiimmert ihr Eigendasein pflegt. Nicht Kreis oder Pyramide,

583



Hanspeter Heinz

sondern Ellipse! Aber steht dem nicht, zumindest im Konfliktfall, das Papstdogma
des Ersten Vatikanums entgegen, das auch das Zweite Vatikanum bestdtigt hat?

2. Letzt-, nicht Alleinverantwortung des Papstes. Im Unterschied zum demo-
kratischen Rechtsstaat werden in der Kirche ,,Parlament® und ,Regierung®, wer-
den Papst und Bischofe nicht auf Zeit und nicht vom ganzen Volk (Gottes) in
freier Wahl bestimmt. Zur Demokratie als kontrollierter Herrschaft gehort des
weiteren die Gewaltenteilung, so daff zum Beispiel das Bundesverfassungsgericht
gegen ein vom Parlament beschlossenes Gesetz rechtswirksam Einspruch erhe-
ben kann. Der Papst hingegen verfiigt laut Kirchenrecht tiber die volle, unmittel-
bare und universale Leitungsgewalt in der katholischen Kirche, die er immer und
iiberall frei austiben kann. Gegen ein Urteil und Dekret des Papstes gibt es weder
eine Berufung noch eine Beschwerde. Hieraus wird verstindlich, daf} Bischofe
hiufig nicht mutiger und tatkriftiger auf offensichtliche Mifistinde und Unge-
rechtigkeiten reagieren konnen. Diese rechtliche Zwangslage wird noch ver-
schirft durch den 1972 eingefiihrten Treueeid gegeniiber dem Papst !°. Die Frage,
wie weit Kirchenrecht und Eid die Bischofe im Gewissen binden, ist zur Zeit um-
stritten. Auch wenn sich die betroffenen Katholiken einer in ihren Augen unge-
rechten oder schadlichen Anordnung des Papstes (man denke etwa an die Beset-
zung des Churer oder St. Poltener Bischofsstuhls) beugen — dhnliches gilt gegen-
tiber einer bischoflichen Anordnung —, ist damit das Recht, vielleicht sogar die
Pflicht zum Widerstand keineswegs aufgehoben. Selbst im Konfliktfall bleibt also
das Bild der Ellipse zutreffend: Der Letztverantwortliche ist nicht der Alleinver-
antwortliche fiir die Sendung der Kirche.

Genauso prekir wie die Regelung des obersten Hirtenamtes ist die Frage nach
der Autoritit des obersten Lehramts. Dieses kommt entweder dem Papst allein
oder dem Papst in Verbindung mit dem Bischofskollegium zu. Das Hauptpro-
blem fiir glaubige Katholiken diirften nicht die (wenigen) Dogmen sein, in denen
eine Glaubenslehre mit letzter Verbindlichkeit ,,definiert wird. Viel haufiger und
fir den Weg der Kirche oft bedeutsamer als die auflerordentliche ist die ordent-
liche, ,normale“ Ausiibung des Verkiindigungsauftrags durch Papst und Bischofe.
Daf} sie wegen des ihnen verheiflenen Beistands des Heiligen Geistes (vgl. Lk
10,16; Apg 1,8; 2,11f,; 9,15) den grofiziigigen Vertrauensvorschuff verdienen, den
Glauben und die christliche Lebensfithrung in der Regel wegweisend und authen-
tisch (zutreffend) auszulegen, gehort zur guten kirchlichen Tradition. Auch ein
Arzt oder Lehrer konnte seinen Beruf nicht sinnvoll ausiiben, wenn seine Patien-
ten bzw. Schiiler ihn wegen eines moglichen Fehlers mit grundsitzlichem Mifi-
trauen statt mit einem Vertrauensvorschufl begegneten. Doch dieses Vertrauen
will nicht nur durch theologische Argumentation, sondern auch durch eine
glaubwiirdige Amtsfithrung begriindet sein. Eine rein formale Berufung auf
Rechtstitel reicht zumal in unserer Zeit nicht mehr aus.

Auf berechtigten Widerstand hingegen st6f8t die vom Zweiten Vatikanum erst-

584



Demokratie in der Kirche

mals formulierte, vom neuen Kirchenrecht und vom Weltkatechismus bekriftigte
und besonders gegentber Bischofen und Theologieprofessoren urgierte Ver-
pflichtung, eine nicht definitiv verkiindete Lehre des ,authentischen Lehramtes®
in Glaubens- und Sittenfragen mit ,religiosem Verstandes- und Willensgehor-
sam“!! anzunehmen. Hier wird nach meinem Urteil nicht zuviel verlangt, son-
dern mit unklaren Begriffen und unlauteren Mitteln gearbeitet. Wie soll etwa ein
Theologe, wenn er schwerwiegende Argumente gegen eine Lehre des fehlbaren
Lehramtes ins Feld fithren muf}, eine Zustimmung seines Verstandes leisten kon-
nen? Nehmen wir den Fall des Jesuiten Graf Friedrich von Spee, der sich 1631
fiir die Abschaffung der Hexenprozesse aus der Uberzeugung heraus einsetzte,
die Hexen seien nur eine Schopfung jener Inquisition, die Papst Innozenz VIIL.
in der Bulle (hochster Rechstakt der Kirche) ,Summis desiderantes” von 1484
legitimiert hatte 2. Man mufite erklaren, wie von Spee es hatte anstellen sollen, in
diesem Konflikt seinem Verstand eine Zustimmung zu befehlen. Allenfalls hatte
er seinem Willen befehlen konnen, sich der kirchlichen Disziplin zu fiigen und zu
schweigen. Einen Verstandesgehorsam im strengen Sinn kann es tiberhaupt nicht
geben, weil der Verstand nur durch Uberzeugung, nicht durch den Willen zu
beeinflussen ist.

Zu Recht wendet sich daher Walter Kasper gegen die Zumutung eines ,Kada-
vergehorsams® in Glaubenssachen: ,Als freier Akt ist der Glaube nur dann auch
ein menschenwiirdiger Akt, wenn er kein sacrificium intellectus (Opfer des Ver-
standes), sondern ein vernunftgemifler Gehorsam gegeniiber der Wahrheit ist.“ 2
Es gehort zur ureigenen Aufgabe der Theologie als kritischer Wissenschaft, in der
Tradition Echtes und Unechtes sorgfaltig voneinander zu scheiden und sich hier-
zu auch offentlich zu duflern. Selbstverstindlich ist bei jeder verbalen und non-
verbalen Auseinandersetzung stets die Angemessenheit der Mittel zu beriicksich-
tigen. Die Gegenprobe spricht fiir sich: Was wire mit der Kirche geschehen,
wenn sich im Verlauf der Geschichte kein Theologe getraut hitte, sich gegen fal-
sche Lehren Roms zu duflern wie gegen Ketzerverfolgung, Folter; Hexenverbren-
nung, die hartnickige Behauptung, dafl der Kirchenstaat gottlichen Rechts sei,
die Leugnung des Prinzips der Religionsfreiheit? Im selben Sinn mufl heute der
Versuchung Roms, beziiglich des ordentlichen Lehramtes die Ellipse gegen eine
Pyramide zu vertauschen, klar wiedersprochen werden. Die untauglichen Druck-
mittel einer Strafandrohung!* und einer Gewissensbindung durch den Treueeid
schaden der Kirche als Glaubensgemeinschaft, weil sie Gefiigigkeit mit Treue zur
Kirche verwechseln.

Dieser entschiedene Einspruch gegen fragwiirdige und schidliche Grenziiber-
schreitungen des papstlichen Jurisdiktions- und Lehrprimats, die keineswegs nur
von Rom aus vorangetriecben werden, griindet nicht in einem antiromischen
Affekt, sondern im Gegenteil in der dankbaren Anerkennung des Petrusdienstes
und des bischéflichen Dienstes insgesamt. Katholischer Glaube und katholische

585



Hanspeter Heinz

Theologie betrachten es als ein Geschenk des Herrn fiir die Kirche, daff in Not-
und Grenzsituationen, in denen die Einheit und Identitit des Glaubens und der
Kirche auf dem Spiel stehen, das Notstandsgesetz der Kirche eine Letztentschei-
dung durch Papst oder Konzil erlaubt, die von keiner anderen Instanz aufgeho-
ben werden kann. Die Erfahrung der Geschichte wie der Gegenwart lehrt ferner
Dankbarkeit, dafl Dauerdiskussionen, die die Kirche bis zur Handlungsunfahig-
keit lihmen wiirden, oder dafl mit Berufung auf die birgerliche Toleranz ver-
schwindende Konturen christlicher Maf3stibe (z. B. Bekenntnis zur Unaufloslich-
keit der sakramentalen Ehe, Verbot der Abtreibung und der Euthanasie) dank der
oft unpopuliren Lehrautoritit des authentischen (zustindigen) Lehramts von
Papst und Bischéfen nicht zur Aufgabe des unterscheidend Christlichen fiihren.

Doch dieser Dienst des kirchlichen Amtes setzt ein gesundes Vertrauensver-
hiltnis zu den kirchlichen Reprisentanten und eine allgemein akzeptierte Struk-
tur der Konsensfindung und -feststellung voraus. Die exponierte Stellung des
Amtes und seine Resonanz im Glaubenssinn aller Getauften sind nimlich unbe-
dingt aufeinander angewiesen. Wenn sich hingegen das kirchliche Leitungs- oder
Lehramt gegeniiber der Gemeinschaft der Kirche verselbstindigt, miflachtet es
die Wirksamkeit des Heiligen Geistes im Volk Gottes. Das Aushalten der Span-
nung zwischen den beiden Polen der Ellipse bedeutet also nicht eine unkritische
Zustimmung des Verstandes und des Willens zu samtlichen Weisungen und Leh-
ren der rechtmiffigen kirchlichen Autoritit, sondern die mutige und demiitige
Auslieferung als Person an die real existierende Kirche trotz ihrer offenkundigen
Fehler und Schwichen.

Kirche — privilegierter Raum fiir Freiheit und Beteiligung

1. Der Geist wichtiger als Strukturen. Trotz der groflangelegten nachkonziliaren
Strukturreform von der Pfarrebene bis zur romischen Kurie sind wir von
Cyprians ,klassischem Modell kirchlicher Demokratie“ — unter heutigen Bedin-
gungen realisiert, versteht sich — noch weit entfernt. Diesem Mangel ist in der
Kirche nicht zuerst und nicht vor allem mit rechtlichen Normen und mit Struk-
turen beizukommen, freilich auch nicht ohne sie. Ausgehend von der geistlichen
Kraft der Kirche wollen wir mit grobem Pinsel den filligen Erneuerungsprozefl
zeichnen.

Grundlage unserer pastoraltheologischen Reflexion im Anschluff an unsere
systematischen Uberlegungen ist die wirkliche Kirche, sind nicht Kirchentraume.
Thre Wirklichkeit beschrankt sich freilich nicht auf die sichtbare Kirchengestalt,
zu ihr gehdren nicht weniger ihre verborgenen Moglichkeiten, ihre geistliche
Potenz. Ich bin der Uberzeugung: Je mehr die Kirche ihre ureigenen Méglichkei-
ten ausschopft, desto mehr zeigt sie sich als ein Lebensraum, in dem sich Men-

586



Demokratie in der Kirche

schen schopferisch beteiligen konnen wie nirgends sonst. Kirche ist nicht weniger
als Demokratie, sondern etwas anderes und Grofieres. Denn wo sonst in der Welt
gibt es eine — weltweite — Gemeinschaft, deren Hoffnung die Grenzen der inner-
weltlichen Existenz sprengt, deren Glauben einen Konsens in tiefsten Uberzeu-
gungen schenkt und deren oberste Norm unbedingte Gottes- und Nachstenliebe
heifit! Die groffen Ordensgriindungen mégen als Anschauung dafiir dienen, wel-
che Qualitit des Lebens und Zusammenlebens in der Kirche moglich ist, wieviel
wir der Kraft des Heiligen Geistes in der Kirche zutrauen diirfen.

Das Kontrastbeispiel ist ein Gefingnis — auch ein Grofigefangnis wie ehedem
der kommunistische Machtblock. Wenn die Insassen allein vom vitalen Interesse
beseelt sind, méglichst bald, koste es was es wolle, auszubrechen, dann ist eine
demokratische Selbstverwaltung einer solchen Institution von vornherein illuso-
risch. Doch auch ohne dieses Schwarzweiffigemilde wird die einzigartige Chance
fiir Freiheit und Beteiligung in der Kirche offenbar, wenn wir den Handlungs-
spielraum fiir Parlamente und Regierungen in unserem demokratischen Rechts-
staat zum Vergleich heranziehen. Je mehr eine Anspruchsmentalitit unter den
Biirgern wichst, indem sie den Staat eher als einen Dienstleistungsbetrieb denn
als politische Gemeinschaft betrachten, desto anstrengender und erfolgloser wird
das Geschift der Politiker, die bei der nichsten Wahl wieder die Mehrheit bei den
Wihlern finden miissen, um als Regierung mafgeblich Einflufl nehmen zu kén-
nen. Wie frei sind demgegeniiber Papst und Bischéfe, die sich nicht regelmifig
dem Kirchenvolk zur Wahl stellen miissen und die auf dem Konsens einer Glau-
bensgemeinschaft in Grundfragen aufbauen diirfen. |

Um so mehr mufl die Bemerkung im Dialogpapier aufthorchen lassen: ,Wir
haben festgestellt, daf§ hier (in der heutigen Kirche) viel Angst im Spiel ist.“ (4£.).
Was zu gewirtigen ist, wenn die Kirche sich in den Teufelskreis der Angst begibr,
brachte ein orthodoxer Bischof in einem privaten Gesprach auf den Reim: , Wenn
die Liebe erkaltet, entsteht Mifftrauen, Mifltrauen aber erzeugt Angst, aus Angst
greift man zu Gesetzen, um die Liebe zu retten — aber vergebens.“ Diese Todes-
spirale mit ihren schlimmen Folgen der Spannungen und Spaltungen lifit sich
aber auch riickwirts drehen: Ist die Liebe stark, vermag sie vieles zu ertragen, l6st
sie offene Fragen und lift etliche Normen und Gesetze als verzichtbar erschei-
nen. Liebe und Konsequenz, Freimut und Nachgiebigkeit sind Tugenden und
Handlungsformen einer kirchlichen Demokratie, zu denen wir uns neu bekehren
mussen.

2. Eine demokratische Kultur. Es wire eine frevelhafte Anmaflung, wollten wir
ohne Gott fiir Gott das Geschick seiner Kirche in die Hand nehmen. Der ent-
scheidende ,Hebel®, der die Lebensstrome der Kirche reguliert, ist der Herr der
Kirche selbst, den wir wirklich und wirksam unter den Seinen als den Souverin
seines Volkes gegenwirtig glauben. Maria, die Mutter der Kirche, weiff: Nicht
wir, sondern Gott ,stiirzt die Michtigen vom Thron und erhoht die Niedrigen®

587



Hanspeter Heinz

(Lk 1,52). Jesus betet fiir Petrus: ,Ich habe fiir dich gebetet, dal dein Glaube
nicht wanke. Und wenn du dich wieder bekehrt hast, dann stirke deine Briider!“
(Lk 22,32). Mit Jesus und seiner Mutter missen sich die Christen verbinden.
Christliche Existenz, die sich in Liebe und Gebet, Leiden und Buffe vollzieht, ist
die grundlegende Form der ,aktiven Teilnahme® (participatio actuosa) am Wir-
ken Gottes in Kirche und Welt. Auf diese nicht kontrollierbaren Kraftstrome
sollten Glaubende mindestens ebenso vertrauen wie auf die mutige Konfron-
tation eines Paulus mit Petrus, als er die Urgemeinde durch sein Verhalten zu
verfithren drohte (vgl. Gal 2,11-14). Andernfalls leiten uns die tblichen in-
nerkirchlichen Macht- und Kompetenzdiskussionen in die Irre. Verbissene Struk-
turdebatten ,stort” Siegfried Wiedenhofer mit dem Einwand: ,,Geht man von der
neutestamentlichen Petrus-Gestalt aus, dann ist die eigentliche Verheiflung des
Petrus-Dienstes weniger die abstrakte Zusage, die Kirche unfehlbar zu leiten und
zu lehren, als vielmehr die Zusage der Bekehrungsfihigkeit auch inmitten des
grofiten eigenen Versagens. Auch dies wire Leitung und Lehre der Kirche, aber
eben immer auch in der Form des Siindenbekenntnisses und der Umkehr im
Namen der sich stindig verfehlenden Kirche.“ !> Anstatt die marianische Prisenz
und den paulinischen Protest gegeneinander auszuspielen, sollten Glaubende in
beiden Fillen darauf bauen, dafl nicht sie, sondern Gott die Michtigen zur
Umkehr fiihrt.

Die Freiheit, andere sie selbst sein zu lassen, andere selbstindig handeln zu las-
sen, der Vertrauensvorschuf}, dafd sie das Leben — auch durch Fehler — selber ler-
nen werden, die Einsicht von Eltern und Erziehern, daf} fiirsorgliche Bemutte-
rung zur Auflehnung provoziert, da sie vom Leben entlastet, statt die Last des
Lebens zuzumuten, lernt man in der Schule der Bibel. Daraus folgt: Ein anderes
probates Mittel gegen einen zentralistischen oder autoritiren Leitungsstil ist die
Anwendung des Subsidiarititsprinzips, das bereits nach Pius XII. ,auch fiir das
Leben der Kirche (gilt), ohne Nachteil fiir deren hierarchische Struktur® 16, Die-
ser Grundsatz der katholischen Soziallehre, den die Kirche wiederholt gegeniiber
Zentralisierungstendenzen und Zustindigkeitsanspriichen des modernen Staates
formuliert hat, bedeutet auch fiir das kirchliche Leben, daf eine héhere Instanz
nie ohne triftige Begriindungen Kompetenzen an sich zichen darf, die einer un-
teren Ebene zustechen. So entspricht es auch der Praxis Gottes, der nicht alles,
was er selber besser tun konnte, allein tut. Dann wiren wir alle arbeitslos. Die
Kirchenviter pflegen dem entgegenzuhalten: ,Was Gott fiir uns tut, das will er
auch mit uns tun.“ Denn was vom Himmel kommt, will aus der Erde wachsen.

Ein drittes Kennzeichen einer demokratischen Kultur der Kirche lautet Dialog.
Wenn Demokratie kontrollierte Herrschaft ist, entspricht dem in der kirchlichen
Tradition als Korrektiv gegeniiber einsamen Entscheidungen zunichst die Pflicht
der Vorgesetzten zum Héren, der das Recht und die Pflicht der anderen zum Rat
und Einspruch korrespondieren. ,Der ernstgenommene, oft und gerne gegebene,

588



Demokratie in der Kirche

wo notwendig auch kritische Rat ist ein duflerst wirksames Mittel der Mitwir-
kung aller am Auftrag der Kirche.“!” Was ein Rat bewirken kann, falls die Fihig-
keit und Bereitschaft zum Horen entwickelt sind, lifit sich am Ereignis des letz-
ten Konzils studieren: Welchen Einfluf§ hatten dort die theologischen Berater und
nicht weniger die nichtkatholischen Beobachter und Giste, obwohl sie gegeniiber
den Konzilsvitern eine Minderheit darstellten und nicht stimmberechtigt waren!
Man kann sich unschwer vorstellen, was die Fortsetzung der konziliaren Erfah-
rung fiir die Kirche in unserem Land bedeuten wiirde: Die Versammlungen der
Deutschen Bischofskonferenz und des Stindigen Rates wiirden gewifl einen
anderen Verlauf nehmen, wenn Frauen und Minner aus dem Laienstand ohne
Stimmrecht, bloff hérend und beratend stets anwesend wiren.

Wenn sich in der nachkonziliaren Kirche wieder eine Kultur des Horens her-
ausbildet, was entsprechende Bildungsanstrengungen (auch fiir Bischéfe und
Priester) einschlieflt, sind sowohl das gebetsmiihlenartige Wiederholen von kirch-
lichen Weisungen und von Klagen {iber Dialog- und Entscheidungsverweigerung
angesichts drgerniserregender Miflstinde als auch die hiufige Frustrierung in
kirchlichen Gremien weithin gegenstandslos. Eine wichtigere Form der Nach-
stenliebe als Freundlichkeit ist das Ernstnehmen des anderen: ,Besonders fru-
strierend ist jedes Gesprach mit Amtstrigern, wenn die Beteiligten sich des Ein-
drucks nicht erwehren konnen, dafl sich hinter einer zur Schau getragenen
Freundlichkeit letztlich Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Argumenten verbirgt. In
solch scheinbar freundlicher Atmosphire erscheint Kritik als unangemessene Ag-
gression. Kritisierende geraten in das Licht unchristlichen Handelns. So erstirbt
nach und nach jede ernsthafte Beratung.“'® Das ist kein notwendiges Ubel, son-
dern ein der Kirche unwiirdiger Zustand.

Wie wiirden Konflikte in der Kirche ausgetragen — man denke an die Ausein-
andersetzungen mit Drewermann und Kiing, Haas und Krenn —, wenn die Betei-
ligten alle Mithe darauf setzten, zunichst und vor allem den anderen zu verste-
hen, das vielleicht berechtigte Anliegen hinter den oft einseitigen Auflerungen
aufzuspiiren, statt vorschnell den Finger auf Grenziiberschreitungen zu legen?
Das blamable Schauspiel, das die Kirche bei manchen Konflikten der Offentlich-
keit bietet, wire mit diesem Mittel grofienteils aus der Welt zu schaffen. Zur
Tugend des Horens gehort auch die Disziplin, das Gehér zu verweigern gegen-
tiber allen Arten von Denunziation, Intrigen, Machenschaften — eine Disziplin,
die elementarer Ausdruck der Gerechtigkeit ist, aber in der Kirche weniger als in
der Gesellschaft getibt wird.

3. Demokratische Strukturen. Der geistliche Appell an Tugenden des Aufeinan-
derhérens und des Miteinanderringens wire jedoch nicht ernsthaft ohne den Mut
zu rechtlichen Konsequenzen. Eine mit leuchtenden Augen vorgetragene Com-
munio-Theologie verdunstet sonst zur Ideologie. Hierzu hat jiingst der Frankfur-
ter Kirchenrechtler Werner Bockenforde beachtliche Vorschlige gemacht, nim-

589



Hanspeter Heinz

lich die Anhorungspflicht des Amtstrigers, dem ein Beispruchs- und Auflerungs-
recht der ihm zugeordneten Christen entspricht, und eine Artikulationsméglich-
keit von Klerus und Gliubigen bei der Bestellung von Bischofen 1.

Und wie geht es, wenn es nicht mehr geht? Was tun im Konfliktfall, wenn
Uberzeugung gegen Uberzeugung steht oder wenn ein Vorgesetzter Amtsmif3-
brauch begeht? Man denke etwa an die Verweigerung der kirchlichen Lehrerlaub-
nis fiir Theologen, die die ,Kélner Erklirung” von 1989 unterschrieben haben??,
in der zur Besetzung von Bischofsstiihlen, der Verweigerung der Lehrerlaubnis
fiir Theologieprofessoren und der Verbindlichkeit der Enzyklika ,Humanae
vitae“ kritisch Stellung bezogen wird. Ohne Rechtsverfahren und Einspruchs-
moglichkeiten wird manchen Unterzeichnern diese Erklirung vom zustindigen
Didzesanbischof im Benchmen mit der romischen Glaubenskongregation die
Berufung auf eine Professorenstelle oder die Verleihung der Ehrendoktorwiirde
untersagt, der hochsten akademischen Auszeichnung, die eine Fakultit zu verlei-
hen hat. Dies ist nur ein Beispiel fiir das Fehlen geeigneter Strukturen, ,die es den
Gliubigen, selbst den Priestern und Bischéfen, gestatten wiirde, nachdriicklich
auf eine Anderung dieser [der geltenden] Ordnung hinzuwirken“?!. Schiedsstel-
len, Verwaltungsgerichte, kirchenrechtlicher Schutz der Personenrechte heiflen
seit langem vergeblich vorgetragene Vorschlige. Wenn das Recht in seiner ur-
spriinglichen Funktion als Schutz der Liebe in der Kirche gewtirdigt wird, er-
scheinen garantierte Rechte und die Berufung auf sie nicht linger als Machtmit-
tel, die es eigentlich in der Kirche nicht geben sollte. Auch kirchliche Strukturen
miissen so angelegt sein, dafl sie in ihrer Weisheit das Evangelium bezeugen (vgl.
Mt 18,15-18).

Zum Schluf soll ein fundamentaler Schaden am Gebiude der Kirche, das Ver-
saumnis, das Fundament der Kirche strukturell auszubauen, wenigstens genannt
werden. Im Epheserbrief, dem Kirchenschreiben des Neuen Testamentes, lesen
wir: ,,Ihr seid auf das Fundament der Apostel und Propheten gebaut; der Schlufi-
stein ist Christus Jesus selbst“ (Eph 2,20). Mit Propheten sind bekanntlich hier
nicht die alttestamentlichen, sondern die neutestamentlichen Propheten gemeint.
Im Lauf der Kirchengeschichte aber wurde bis heute nur das amtlich-apostoli-
sche Fundament rechtlich und strukturell ausgebaut, nicht hingegen das charis-
matisch-prophetische Fundament. Die Folge ist, daff die ,prophetischen Krifte®
in der Kirche in vielfiltiger Weise auf das Amt hingeordnet sind, aber kirchliche
Regelungen fehlen, die ebenso das Amt in Pflicht nehmen, auf die prophetischen
und charismatischen Krifte in der Kirche zu horen, bei thnen in die Schule zu
gehen, um von ithnen zu lernen. Wohl ist dafiir Sorge getragen, dafl Bischofe im
Blick auf ihre Amtsfithrung beraten und korrigiert werden. Aber wann und auf
welche Weise sind sie gehalten, zu héren und zu lernen, um gleichsam ohne
Mitra, einfach als Bruder unter Geschwistern christliche Existenz in Familie und
Beruf, in Politik und Wirtschaft besser kennenzulernen und sich von solchen Er-

590



Demokratie in der Kirche

fahrungen bereichern und anfragen zu lassen? Insbesondere Frauen und Jugend-
liche klagen heute ein, dafl ihre Stimme nur beildufig und zufillig kirchlichen
Entscheidungstrigern zu Gehor kommt. Das gilt gleichermaflen von Eheleuten
und Jugendlichen, mit deren Entdeckungen und Néten Amtstrager meist wenig
zu tun haben. Viele der ,Fernstehenden® mdgen vom Zentrum des kirchlichen
Lebens weit entfernt sein, stehen aber oft mitten im Leben, dem kirchliche Amts-
triger fernstehen. Welche revolutionire Verinderung das Horen von Bischéfen
und Priestern auf Laien zur Folge haben kann, wird mir besonders deutlich in der
Fokolar-Bewegung, deren Prisidentin immer eine Frau ist, auf die deshalb auch
Bischofe und Priester, die zur Bewegung zihlen, héren, ohne daf§ dadurch ihre
amtliche Vollmacht von einer ,,Oberbischofin® domestiziert wiirde.

4. Ein Aufruf. Besonders in der Amtsfrage o6ffnet sich derzeit die Schere zwi-
schen den zwei Lagern der ,Strukturrevolutionire“ und der ,Ordnungshiiter”
immer weiter. Im schlimmsten Fall gehen jene in Emigration, woriiber diese er-
leichtert sind. Wir miissen alles daransetzen, um die Immunisierung der Positio-
nen zu verhindern. Deshalb habe ich vor allem auf jene Strukturen und Haltun-
gen aufmerksam gemacht, die die gegenseitige Abhingigkeit von Kirchenamt und
Kirchenvolk verstarken:

— Machtausiibung in der Kirche darf sich im strengen Sinn des Wortes nicht
verabsolutieren, das heifit, sie darf sich nicht abtrennen von der Akzeptanz durch
die von der Amtsfilhrung Betroffenen. Ein Pfarrer oder Bischof trigt auch Ver-
antwortung fiir die Zumutbarkeit seines Leitungsstils. Wo dies einfach nicht
gelingen will, sollte sich als Letztldsung eine ,Riucktrittskultur® einbiirgern, mit
der jemand ohne Gesichtsverlust die Undurchsetzbarkeit seiner Entscheidungen
eingesteht.

— Damit es nur in Ausnahmefillen zu solchen Eskalationen kommt, mussen die
verfahrensrechtlichen Méoglichkeiten fiir Beschwerden und Schiedsgerichtbarkeit
endlich eingerichtet werden.

— Dies wird nicht als Kampfmittel miflbraucht werden, wenn es-gelingt, die Ver-
trauensspirale anzukurbeln. Sie ist ein positiv sich verstirkender Regelkreis aus
Vertrauensvorschufl und Machtaskese. Wer dem Amt die zugesicherte Vermutung
entgegenbringt, es sei in besonderer Weise vom Heiligen Geist begleitet, dem sollte
Gehorsam nur in auflerordentlichen Fallen abgefordert werden. Der Amtstrager
verzichtet so auf die — ihm von den Gliubigen zugestandene — Ausschopfung sei-
ner Kompetenzfiille und beschrinkt sich auf das ihm subsidiir Zukommende.
Ohne dieses beiderseitige Zugestindnis verkehrt sich kirchliches Handeln leicht
in die Umkehrbewegung aus Loyalititsverweigerung und Sanktionsandrohung.

~ Niemand kann ein geschwisterliches Miteinander strukturell verwirklichen,
wo es menschlich nicht erméglicht wird. Aber man kann das Mindestmafl eines
gedeihlichen Miteinanders einfordern. Daher rufe ich dazu auf, das Recht auf
Gehortwerden auch einzuklagen bzw. einriumen.

591



Hanspeter Heinz

— Partizipation an den Entscheidungen der Kirche ist immer auch Teilnahme
an der zweifachen Sendung der Kirche: Dienst am Menschen und Verherrlichung
Gottes. Machtausiibung darf nie nur Werkzeug zur Herstellung oder Verwaltung
von Diakonie und Liturgie sein, sie muf} zugleich deren Zeichen sein, das trans-
parent bleibt auf Gott und den hilfsbediirftigen Menschen hin. Dieses Regulativ
bedeutet: Wenn das Ziel der Amtsausiibung dogmatisch noch so richtig und prag-
matisch notwendig ist, aber von der Mehrheit der Gliubigen der Dienstcharakter
der Amtsfihrung nicht mehr wahrgenommen wird, dann entzieht sich das Amt
selbst den Boden seiner Wirksamkeit.

Wenn die Biirger in unserem Staat mit mehr Stolz sagen: , Wir sind das Volk
als die Christen in der Kirche sagen: ,,Wir sind das Volk Gottes!“ — in welchem
Licht stellen wir dann Gott und seine Kirche dar! Doch im Vertrauen auf die
Erneuerungsfihigkeit der Kirche durch den Heiligen Geist stehe ich zu der
Behauptung: Kirche ist der privilegierte Raum fiir die Entfaltung aller schopferi-
scher Krifte auch fiir selbstbewufite Menschen unserer Zeit; denn Gott will, dafl
sie ein Modell des Lebens und Zusammenlebens in der Welt sei.

1%

ANMERKUNGEN

! Diskussionsbeitrag d. Komm. 8 ,Pastorale Grundfragen® d. Zentralkomitees d. dt. Katholiken v. 5. 10, 1991, ein-
stimmig gebilligr v. d. Vollversammlung d. ZdK am 7. 5. 1993. Zit. 4.

2 H. Maier, Kirche u. Demokratie, in: ZPol 10 (1963) 344.

3 G. May, Demokratisierung d. Kirche. Méglichkeiten u. Grenzen (Miinchen 1971) 153.

# J. Moltmann, Theol. Kritik d. politischen Religion, in: J. B. Metz, J. Moltmann, W. Oelmiiller, Kirche im Prozef d.
Aufklirung. Aspekte einer neuen ,politischen Theologie® (Miinchen 1970) 42-45.

> M. Kehl, Die Kirche. Eine kath. Ekklesiologie (Wiirzburg 1992); S. Wiedenhofer, Das kath. Kirchenverstindnis.
Ein Lehrb. d. Ekklesiologie (Koln 1992); W. Kasper, Die communio-Ekklesiologie als Grundlage fiir d. Diézesan-
synode, in: Kirche im Kommen (FS J. Stimple) (Frankfurt 1991) 375-399.

6 W. Weber, Kirche u. Demokratie (Koln 1978) 18. 743,

8 J. Ratzinger, H. Maier, Demokratic in d. Kirche. Moglichkeiten, Grenzen, Gefahren (Limburg 1970) 43f, Das
Cyprian-Zit. Ep. 14,4 (CSEL I11/2, 512).

9 Kasper (A. 5) 391. 10 ARathKR 158 (1989) 135-137.

11 LG 25; CIC 1983, c. 750; c. 752; ¢.1371 n. 1; Katechismus d. kath. Kirche (Miinchen 1993) 892; 2039: ,Es ist nicht
angemessen, das personliche Gewissen und die Vernunft dem moralischen Gesetz oder dem Lehramt der Kirche ent-
gegenzusetzen.”

12 In dieser Bulle vertritt der Papst die Auffassung, daf es Hexen gebe und diese notfalls mit Leibesstrafen zu bekeh-
ren seien.

3 W. Kasper, Theologie u. Kirche (Mainz 1987) 15.

W CIE1983, ¢, 1371 n, I, 1> Wiedenhofer (A. 5) 362.

16 Zit. n. Weber (A 6) 45. 17 Dialog statt Dialogverweigerung 16. 18 Ebd.

19 W. Béckenforde, Der Glaubenssinn d. Gottesvolkes (MS 1992); ders., Neuere Tendenzen im kath. Kirchenrecht.
Divergenz zw. normativem Geltungsanspruch u. faktischer Geltung, in: ThPr 27 (1992) 110-130; E. Leuninger, Wir
sind d. Volk Gottes! Demokratisierung d. Kirche (Frankfurt 1992); Diak 24 (1993) H. 2.

20 . Griindel, Darf d. Kirche strafen?, in: Diak 24 (1993) 117.

21 Dialog statt Dialogverweigerung 11.

592



