André Habisch
Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

Die Wiedervereinigung und ihre finanziellen Folgewirkungen haben uns in
Deutschland vor eine véllig veranderte gesellschaftliche Situation gestellt. Das
Gleichgewicht der saturierten Interessen, das in den 80er Jahren weitgehend
unsere politischen Verhiltnisse bestimmt hat, ist zerstort; Verteilungskimpfe,
Streikdrohungen und Kooperationsverweigerung bestimmen die offentlichen
Auseinandersetzungen in einer Weise, wie wir dies jahrelang nur aus dem Aus-
land kannten. Alle Schichten und Gruppen — vom arbeitslosen Bergmann bis zum
honorarbewufiten Zahnarzt — sind betroffen. In einer solchen Situation, in der die
Interessengegensatze offener zutage treten und unverblumt ausgetragen werden,
scheint die Riickfrage nach dem christlichen Glauben erst recht wenig zeitgemaf}
zu sein. Zudem ist die Kirche kein neutraler Beobachter, sondern die Fronten
verlaufen oft mitten durch sie hindurch. Dennoch erwarten Teile der Gesellschaft
noch immer Orientierungshilfen und Leitbilder von ihr. Aber kann sie dieser
Erwartung uberhaupt entsprechen?

Christliche Anthropologie in der Moderne?

Die christliche Botschaft erscheint zunichst fiir den Kontext des modernen Wirt-
schaftslebens wenig angemessen. Dies gilt nicht nur fiir bestimmte kontingente
Formen christlichen Glaubensvollzugs, sondern gerade auch fiir die Kernbot-
schaft des Evangeliums von der unbedingten und vorgingigen Giite Gottes, wie
sie sich etwa in der Botschaft Jesu vom zirtlichen und fiirsorgenden Abba nieder-
schligt. Die jesuanische Botschaft vom Koénigreich Gottes steht bekanntlich
unter dem Vorzeichen der eschatologischen Erwartung der bevorstehenden End-
zeit. Das Nahegekommensein Gottes wird von Jesus existentiell erlebt. Die Ethik
der Bergpredigt ist im Kontext eines solchen Selbst- und Weltverstindnisses zu
lesen. Das gilt etwa fiir die Worte von der falschen und rechten Sorge (Mt 6,
19-34). Die Horer werden zur 6konomischen Sorglosigkeit aufgefordert, da ihre
Existenz im Zeichen der sorgenden Nihe des Vaters steht, der jedes Haar auf
threm Haupt gezihlt hat. Vorbild sind die Lilien des Feldes, die ohne eigene An-
strengung in grofier Pracht stehen, und die Vogel des Himmels, fiir deren Uber-
leben ohne eigene Vorratsbildung gesorgt ist. ,,Sorgt Euch also nicht um morgen,
denn der morgige Tag wird fiir sich selber sorgen.“

605



André Habisch

Wir wollen hier weder den Stand der exegetischen Forschungslage zu diesem
Logion erheben noch iiber die Berechtigung der pastoral gingigen Spiritualisie-
rung urteilen. Aus solchen Jesusworten spricht letztlich jene urchristliche Erfah-
rung der vorgiangigen Giite Gottes, wie sie auf der Ebene theologischer Reflexion
im Rahmen des neutestamentlichen Schrifttums insbesondere bei Paulus Aus-
druck gefunden hat. Denn — so der Apostel — nicht aus seinen eigenen guten Wer-
ken, die sich alle in irgendeiner Weise am ,Gesetz“ abarbeiten, bezieht der
Mensch seine Wiirde, sondern aus Gottes ungeschuldetem Gnadenhandeln, dem
er zunichst nur dankbar empfangend entspricht (vgl. etwa Rom 3, 25; 4, 4; 1 Kor
15, 10 u.a.). Die Erfahrung eines vom gottlichen Handeln her erneuerten Mitein-
anders aber macht er in der christlichen Gemeinde, die zugleich den ,Sitz im
Leben® fiir die Worte der Bergpredigt bildet.

Die genannten Logien haben freilich immer wieder dazu gefiihrt, daff sich
rationalistische Religionskritiker und Okonomen berechtigt fithlten, Kirche und
Christentum als ganzes der geistesgeschichtlichen Mottenkiste zu tiberantworten.
In der Tat stellt sich ja die Frage nach einer sinnvollen Verortung des skizzierten
gliubigen Selbstverstandnisses in der modernen Wirtschaftsgesellschaft. Mit der
Aufforderung, Schatze nicht auf der Erde, sondern im Himmel zu sammeln, ,wo
weder Motte noch Wurm sie zerstoren und keine Diebe einbrechen®, kann der
Normalbiirger, der es sowieso nicht zu Reichtum bringen wird, vielleicht noch
leben. Aber die Mahnung zur Sorglosigkeit in bezug auf Leben, Kleidung, Nah-
rung widerspricht nicht nur unseren lebensweltlichen Erfahrungen und morali-
schen Uberzeugungen, insbesondere dort, wo wir fiir andere Verantwortung tra-
gen. Sie rithrt auch an die Grundfesten unserer Wirtschaftsordnung. Denn das
gemeinsame Wissen um das vorgingige und uneinholbare Gnadenhandeln Gottes
begriindet ein Ethos christlicher Solidaritit und wechselseitiger Hilfsbereitschaft,
das jedes berechnende menschliche Maf} sprengt. Marktvermittelte Gesellschaf-
ten dagegen sind durch den Siegeszug des Aquivalenzprinzips, mithin der Ver-
gleichbarkeit von Gabe und Gegengabe, gekennzeichnet. Ruft das christliche
Solidarititsethos in die Kooperation und die personale Verantwortung fiir den
»Nichsten“, so sind es in der Moderne gerade Konkurrenzmechanismen auf
groflen und anonymen Mirkten, die sich (wenngleich unter hohen sozialen Ko-
sten) als leistungsfahiges Steuerungsinstrument zur Realisierung grundsitzlich er-
winschter Situationen erwiesen haben.

Ist hier ein uniiberwindlicher Widerstreit? Ist das christliche Solidarititsethos
in der Moderne dazu verurteilt, in schrumpfenden Reservaten — privaten Klein-
gruppen, Familien, Gemeinden — gelebt zu werden? Beschrankt sich umgekehrt
christliches Engagement in der Offentlichkeit marktvermittelter Gesellschaften
darauf, den Sozialstaat zu organisieren, die Flankierung von Markt und Wettbe-
werb zu fordern bzw. — weithin vergeblich — vor den Gefahren des sich ausbrei-
tenden Aquivalenzdenkens zu warnen?

606



Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

Die Beantwortung dieser Frage ist auch fiir den christlichen Glauben selbst
wichtig. Sein universalistischer Wahrheitsanspruch, wie er zuhéchst in der Sum-
ma theologica des Thomas von Aquin Gestalt angenommen hat, steht angesichts
der modernen Erfahrungen zur Disposition. Vermag er sich nur mehr im Riick-
zug ,unter Protest” gegen den Siegeszug der rationalistisch-kalten Moderne zu
behaupten? Einer solchen christlichen Selbst- und Weltdeutung drohte dann auch
im Bereich des Gesellschaftlichen, was Bonhoeffer als christliche Grunderfah-
rung der Neuzeit beschrieben hat: nimlich mehr und mehr aus der Welt hinaus-
gedringt zu werden. Dies gilte national und international, wie die entsprechen-
den Transformationen etwa in Polen oder Lateinamerika zeigen. In einer solchen
Sicht miifiten gesellschaftliche Modernisierungsprozesse — entgegen der jiingsten
Rehabilitation Galileis — als etwas prinzipiell Bedrohliches und Unchristliches
wahrgenommen und méglichst lange aufgehalten werden. Eine solche Deutung
fillt um so leichter, als Modernisierung meist mit Erosion tradierter Werte, der
Bindung an die Kirchen, aber auch solidarischer Lebensraume verbunden ist.

Die Frage nach der Giiltigkeit der skizzierten Diagnose laflt sich zugleich als
Suche nach dem Ort christlichen Engagements in modernen Gesellschaften for-
mulieren. Findet sich dieses auf Nachbarschaftshilfe und ,gute Werke®, mithin
auf den ,,Nahbereich® menschlicher Interaktion in der Gesellschaft, auf ,face-to-
face“-Beziehungen beschrinkt? Solches Ausspielen einer christlichen Nahbe-
reichssolidaritit gegen das Vordringen moderner Systemlogik bildet mitunter ein
Element kirchlicher Parinese. Es hatte seinen sozialen Ort im katholischen Mi-
lieu, das sich in Deutschland spitestens seit dem Kulturkampf eine ,Wagen-
burg“-Mentalitit zugelegt hatte, in der sich spitromantisches Gedankengut — wie
etwa das Motiv vom ,dritten Weg® zwischen Kapitalismus und Sozialismus —
konservierte. Doch auch nachdem die meisten Wagen abgebrannt sind, hat die
habitualisierte Verteidigungshaltung ihren Charme nicht verloren. Die Klage
tiber Entsolidarisierung, Individualisierung, Egoismus etc. ersetzt aber noch
keine Bestimmung des eigenen Standorts. Erscheinen wir heute mitunter nicht
eher als eine Kirche des Tiufers Johannes denn als die Kirche Jesu von Nazareth?
Eine Drohbotschaft lifit sich jedenfalls wesentlich einfacher formulieren, als nach
Reaktualisierungen der Frohbotschaft zu suchen. Denn diese setzt mithsame Ver-
mittlungsarbeit und eine Auseinandersetzung mit den Konstitutionsbedingungen
zeitgenossischer, demokratisch verfafiter Marktwirtschaft voraus.

Marktwirtschaft als soziales Projekt: Solidaritit auf der Systemebene
Kirche hat es in unserer Gesellschaft meist mit den ,,Opfern“ von Marktwirt-
schaft zu tun. Die Dynamik des Marktes fihrt auch im unmittelbaren Miteinan-

der oft zu Anonymitit und berechnendem Denken und bedroht so gesellschaft-

607



André Habisch

liche Solidarititspotentiale, zum Beispiel in der Familie. Zudem grenzt sie jene
aus, die fiir die lebensnotwendige ,Gabe“ keine gleichwertige ,Gegengabe“
(mehr) zur Verfiigung zu stellen vermogen: alte Menschen, Kranke, Langzeitar-
beitslose. Sie geraten leicht in Isolation und Beziehungslosigkeit. Dies ist die
»Kosten“-Seite der Bilanz unserer Wirtschaftsordnung.

Verlassen wir aber die individuelle ,Erlebnisperspektive und gehen auf die
Ebene der vergleichenden Analyse des Gesamtsystems, so zeigt sich, daff markt-
vermittelte Gesellschaften zu einer menschheitsgeschichtlich ungekannten Uber-
windung von Hunger und Elend breiter Bevélkerungsschichten gefithrt haben.
Dafiir sind weniger technische als vielmehr soziale Innovationen verantwortlich.
Ihre Leistungskraft verdanken diese ihrer Fahigkeit, Signale fiir individuelles
Handeln so zu setzen, dafl gesamtgesellschaftlich fruchtbare Kooperation mog-
lich wird. Sie tun dies, indem sie Eigentumsrechte zuweisen, Tauschmirkte eta-
blieren und durch den Wettbewerb Anreize fiir individuelle Leistungsbereitschaft
geben. Der Wettbewerb als Strukturprinzip der Marktwirtschaft kommt dabei
tiber niedrige Preise gerade den Armen zugute, die iber wenig Kaufkraft verfi-
gen. Er zwingt michtige Produzenten stindig, sich um die Gunst der schwi-
cheren Marktseite zu bemithen, nimlich des Verbrauchers. Umgekehrt ist die
Moéglichkeit, den Anbieter wechseln zu konnen, dessen oft einzige Waffe. Die
jahrzehntelangen Erfahrungen in der Entwicklungsarbeit zeigen, dafl die Entfal-
tung der Produktivkrafte einer Volkswirtschaft (und damit tragfihige ,Hilfe zur
Selbsthilfe“) langfristig nur im Rahmen anreizkompatibler gesellschaftlicher
Regeln méglich wird. Nur so 1afit sich ein stabiles Angebot an lebenswichtigen
Gitern dauerhaft sicherstellen.

Ein weiteres kommt hinzu: Wettbewerbsmirkte stellen eine historisch unge-
kannte soziale Mobilitit sicher, die es dem Leistungsfihigen moglich macht, sich
durch personliches Engagement ,nach oben® zu arbeiten, und — wichtiger - die
es der Gesellschaft ermoglicht, die iiber alle Schichten und Gruppen verstreuten
Fiahigkeiten produktiv zu nutzen. Dagegen waren die sozialen Strukturen vormo-
derner Gesellschaften — wiewohl sie offiziell im Zeichen christlicher Solidaritit
standen — eher geeignet, tiberkommene Klassenstrukturen zu reproduzieren.

Beiden Aspekten — der sozialen Durchlissigkeit, aber noch stirker der Mobili-
sierung der Produktivkrifte einer Volkswirtschaft — kommt in der Moderne auch
eine Solidarititsfunktion zu. Sie lassen den wirtschaftlichen Koordinationsme-
chanismus ,soziale Marktwirtschaft® als ein im Prinzip ethisch zu bejahendes
Projekt erscheinen. Gerade weil sie Innovation, Kreativitit und Leistung beson-
ders belohnen, haben sie es menschheitsgeschichtlich vermocht, die Lebenssitua-
tion auch derer drastisch zu verbessern, die tiber all dies nicht verfiigen.

Trotz berechtigter Kritik an marktwirtschaftlichen Mechanismen, die zu disku-
tieren hier nicht unsere Aufgabe ist, bleibt mithin der prinzipielle Befund in Gel-
tung: Es sind gerade nicht die Organisationsprinzipien Solidaritit und biblische

608



Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

Sorglosigkeit, sondern Privateigentum, Aquivalenzprinzip auf Tauschmirkten,
Wettbewerb und Leistungsanreize, die dort, wo sie leidlich funktionieren — nim-
lich in den Industrielindern — zur nachhaltigen Uberwindung der Massenarmut
gefithrt haben. Vieles spricht dafiir, dafl auch bei den noch anstehenden Heraus-
forderungen — wie etwa dem 6kologischen Umbau unserer Industriegesellschaft,
der Bekimpfung der Massenarbeitslosigkeit und der globalen sozialen Frage —
weiterhin jene Mechanismen am leistungsfahigsten sind, nach denen unsere Ge-
sellschaft auch jetzt schon funktioniert L.

Unsere Leitfrage stellt sich dann aber um so dringender. Ist die moderne Wett-
bewerbswelt tiberhaupt noch auf ein christliches Solidarititsethos angewiesen?
Hat sie die Funktion personaler Solidaritit im Nahbereich nicht viel effizienter
durch anonyme Steuerungsmechanismen wie den Wettbewerb ersetzt? Findet
also die abstrakte Kritik kirchlicher Stellungnahmen an der Moderne letztlich ihr
Pendant in der Nutzlosigkeit von Kirche und Christentum fiir die moderne
Marktgesellschaft, wie liberale Kirchenkritiker gerne behaupten?

Auf der Systemebene hat die sogenannte ordoliberale Schule der Okonomie
eine Antwort darauf gegeben: das Modell der sozialen Marktwirtschaft. Der
Wettbewerb mufl sozial eingebunden, Alte, Kranke und arbeitslos Gewordene
missen aufgefangen werden. Der evangelische Christ Walter Eucken arbeitet in
seinen ,Grundlagen der Wirtschaftspolitik ausdriicklich die ordnungspolitische
Funktion der Kirchen in der sozialen Marktwirtschaft heraus. Neuerdings hat
der amerikanische Sozialphilosoph John Rawls dargelegt, inwiefern eine solche
soziale Flankierung kein blofies Luxus-Anbauelement der Marktwirtschaft, son-
dern eine wesentliche Voraussetzung dafur ist, dafl diese die notige Akzeptanz
findet und so tiberhaupt funktionieren kann2. Nur 6konomische Technokraten
konnen tibersehen, was wir in Osteuropa stindig erleben: Wo eine ungeziigelte
Wettbewerbsordnung die Gesellschaft nachhaltig segmentiert, ist mit der Demo-
kratie auch die Marktwirtschaft bedroht. Das Warten auf die spontane Evolution
der besseren Ordnung ist dann vergeblich. Rufe nach einem starken Mann ma-
chen der Modernisierung schnell ein Ende: In Deutschland ist es gerade 60 Jahre
her, dafl wir eine solche folgenreiche Erfahrung gemacht haben.

Solidaritit bleibt mithin auf der Systemebene eine unerldfiliche Ingredienz der
Marktwirtschaft, die sich freilich nicht durch direkten staatlichen Interventionis-
mus, sondern durch Gestaltung der Rahmenbedingungen fiir einzelwirtschaftli-
ches Handeln zur Geltung bringen lafit. Thr systematischer Ort in der modernen
Gesellschaft ist die Rahmenordnung (Karl Homann). Die Depotenzierung der
Kirchen als Raum subsystemiibergreifender Orientierung und Verstindigung so-
wie als Stellvertretungsinstanz langfristiger und allgemeiner Interessen hat die
politische Verwirklichung von Solidaritit nicht eben leichter gemacht.

Doch kehren wir auf die Ebene individuellen Erlebens zuriick. Bleibt es hier bei
einer Ghettoisierung christlicher Werte in privaten Schutzriumen, in Familie,

43 Stimmen 212, 9 609



André Habisch

Gemeinde oder Verein? Bringt hier die ,Entmoralisierung® einzelwirtschaftlichen
Handelns, die schon Adam Smith fiir die moderne Marktwirtschaft diagnostiziert
hat?, zwangsliufig auch eine Ortlosigkeit des christlichen Selbst- und Weltver-
stindnisses in den individuellen Lebensriumen der modernen Marktgesellschaft
mit sich? Ist umgekehrt ein (hier: christlich motiviertes) personales Ethos fiir
Marktwirtschaften iiberfliissig geworden, weil diese nur mehr tiber Regeln und
Anreizsysteme koordinieren? Dazu sollen im folgenden einige naturgemafl an-
deutende Uberlegungen zum Ethos der Marktwirtschaft vorgetragen werden.

Der einzelne in der Marktwirtschaft

Ein Blick auf die Funktionsbedingungen marktwirtschaftlicher Demokratien ver-
mag hier zunichst viele (positive wie negative) Vorurteile auszurdumen. Denn
schon die Betonung der Leistungsgerechtigkeit moderner Marktwirtschaften ist
mifiverstindlich. Wie insbesondere Friedrich August von Hayek gezeigt hat, ist
es keineswegs so, dafl wirtschaftlicher Erfolg im marktgesteuerten System auf
Dauer nur dem Tiichtigen winkt. Trotz grofiter eigener Anstrengung und héch-
ster Fihigkeiten kann der einzelne als Anbieter einer Ware oder Dienstleistung
(meist seiner Arbeitskraft) vielmehr nachhaltig scheitern. Uber Erfolg und Mifler-
folg entscheiden nimlich am Marke letztlich nicht nur Fleifl oder Kénnen, son-
dern das in gewisser Weise ,,blinde Zusammenwirken einer Vielzahl von Einzel-
handlungen, von Angebot und Nachfrage, von denen her sich Preisverhiltnisse
und Gewinnspannen bestimmen. Zwar besteht — vor allem im Kontext stabiler
Rahmenbedingungen — in funktionierenden Marktwirtschaften eine hohe Wahr-
scheinlichkeit, daf} sich fleiflig und intelligent getitigte Investitionen langfristig
auszahlen; einen Rechtsanspruch auf Erfolg aber — und darauf legte Hayek immer
wieder groflen Wert — gibt es in marktgesteuerten Gesellschaften gerade nicht.
Denn durch unvorhersehbare dufiere Faktoren (z.B. die politischen Umbriiche in
Osteuropa) kann ein sicher geglaubter Ertrag plotzlich dahinschwinden, ein jahr-
zehntelang erfolgreiches Unternehmen in Existenznot geraten, eine ganze Bran-
che in ithrem Bestand gefahrdet werden.

Es ist also keineswegs ein Euphemismus, wenn Hayek in bezug auf die Markt-
wirtschaft von einem ,Spiel“ spricht, in dem Triumph oder Niederlage nicht
einfach vom eigenen Einsatz abhingen. Statistisch wiirde man hier eher von ei-
nem stochastischen Zusammenhang von Leistung und Erfolg sprechen. Die letzte
Unberechenbarkeit des (wirtschaftlichen) Erfolgs in der Marktwirtschaft ruft
naturgemifl vielfiltige Enttiuschungen hervor. Gleichzeitig lebt aber, wie
erwihnt, die Funktionsfihigkeit marktwirtschaftlicher Ordnung davon, dafl ihre
Grundlagen akzeptiert werden, dafl mithin die Gewinner ,gute Gewinner® und
die Verlierer keine ,schlechten Verlierer® sind. Denn schlechte Verlierer kénnen

610



Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

sich mit einer Niederlage nicht abfinden. Wird aber dort, wo vom System her
eigentlich kein Anspruch auf ,Mindestertrag® besteht, doch ein solcher An-
spruch erhoben, politisch durchgesetzt und wirtschaftlich mit Hilfe von Subven-
tion, Protektionismus o.4. realisiert, so zerstdrt dies die Regeln des Spiels und
schadet allen Spielern. Aus der Marktwirtschaft, von der alle Beteiligten profitie-
ren, wird dann ein Verteilungskampf, der gesamtwirtschaftliche Entwicklungs-
blockaden hervorruft.

In einer solchen Gesellschaft wird der Anreiz, seine Position durch Leistung
und Innovation zu verbessern, in einen Impuls transformiert, durch Lobbies,
Streiks oder Demonstrationen Einfluf auf die Hohe der politischen Zuteilung zu
gewinnen. Wie grof} der Teil des Sozialprodukts ist, der in dieser Form ,.erwirt-
schaftet” und damit letztlich in Form von Steuern refinanziert wird, und wieviel
andererseits auf funktionierenden Wettbewerbsmirkten verdient wird, dariiber
entscheiden in der Demokratie letztlich die Wahler selbst, die eine entsprechende
Wirtschaftspolitik ermoglichen. Langfristig gemeinwohlférderliche Regeln sind
hier immer in Gefahr, Opfer von ganzen Branchen ,schlechter Verlierer” zu wer-
den, die sich dem Wettbewerb um die Gunst des Konsumenten entziehen und
sich tiber ihre Interessengruppen mit Sondervorteilen versorgen. Dafl dazu in der
Offentlichkeit hiufig auch moralische Argumente bemiiht werden und dafl man-
cherorts die Kirchen ihren Segen geben, wenn Unternchmer, Gewerkschaften
und Politiker einen ,Vertrag zu Lasten Dritter” schlieflen, um weit iiber vertret-
bare Anpassungsfristen hinaus 6ffentliche Gelder in ihre Richtung zu lenken,
spricht von geringem wirtschaftsethischem Reflexionsvermégen. Denn der Koh-
lepfennig zur Subventionierung der deutschen Kohle, der Preisaufschlag auf
Nahrungsmittel zur Finanzierung der Landwirtschaft etc. trifft den Familien-
haushalt der Arbeitslosen am hirtesten.

Halten wir fest: Marktwirtschaften sind keineswegs so robuste Ordnungen,
wie es eine bestimmte sozialphilosophische Theorietradition immer behauptet
hat. Es reicht nicht aus, dafl — wie es etwa Mandeville in seiner Bienenfabel exem-
plarisch formuliert hat — die einzelnen nur ihren Vorteil suchen und der Markt als
eine Art ,Deus ex machina® daraus dann das Gemeinwohl hervorzaubert. In
einer demokratisch verfafliten Marktwirtschaft gibt es diese Theatermaschine
nicht. Es gibt auch keinen ,,benevolent dictator®, wie ihn die 6konomische Theo-
riebildung der vergangenen Dekaden oft modelliert hat, um sich vor der Demo-
kratieproblematik zu driicken. Der marktwirtschaftliche Mechanismus setzt vor-
aus, dafl 6konomische Bestandsgrofien immer wieder ,aufs Spiel® gesetzt wer-
den. Weder Sieger noch Verlierer diirfen einen dauerhaften Rechtsanspruch auf
bestimmte Positionen politisch durchsetzen kénnen.

Noch deutlicher wird die Anforderung des Marktwirtschaftsspiels, wenn man
dessen dynamische Vorteile und ihre prekiren Voraussetzungen bedenkt. Sie
wurden von dem Nobelpreistriger James Buchanan, aber auch schon durch die

43¢ 611



André Habisch

altere ordoliberale Sozialphilosophie herausgearbeitet, wie sie etwa der Ord-
nungstheoretiker Wilhelm Ropke vorgelegt hat. Ropke betonte in einem mittler-
weile gefligelten Wort, die Marktwirtschaft sei kein ,Naturgewichs®, sondern
ein ,hochst zerbrechliches Kunstprodukt der Zivilisation®, das stindiger Pflege
bediirfe®. Damit will er sagen: Angesichts immer neuer Probleme bediirfen
marktwirtschaftliche Ordnungen einer stetigen Anpassung an neue Herausforde-
rungen und entstehende Ausbeutbarkeiten, die geeignet sind, die Stabilitit gesell-
schaftlicher Kooperation zu gefihrden. Das kann einmal dadurch veranlafit sein,
daf} sich neue Handlungstypen herausbilden, die in den bestehenden Regeln nicht
berticksichtigt waren, oder auch nur, dafl ein Problembewufitsein entsteht und
eine bisher tolerierte Praxis als nicht mehr tragbar erscheint.

Anpassung aber ist in der Demokratie nur durch gemeinsame Arbeit an der
standigen Weiterentwicklung der grundlegenden Ordnung moglich. Aus diesem
Grund ist in der ordnungspolitischen Theorie die Demokratie der Marktwirt-
schaft begrifflich vorgeordnet. Demokratische Selbststeuerung einer Gesellschaft
stellt aber nicht unbedeutende Anforderungen an die daran Beteiligten. Denn die-
selben Akteure, die im Modus des Wettbewerbs unter Umstinden miteinander
konkurrieren, mussen gleichzeitig im Modus der demokratischen Willensbildung
kooperativ an der Umgestaltung und Weiterentwicklung der Rahmenordnung
mitwirken. Im Bild des Spiels: Die Spieler einigen sich nicht nur vor Spielbeginn
auf die Regeln, sie miissen sich auch angesichts neu eintretender und vorher nicht
vorausgesehener Spielsituationen stindig tiber deren Fortschreibung verstindi-
gen. Diese Notwendigkeit ergibt sich erst recht in einem System, das — wie die
Marktwirtschaft — ja gerade auf die Fahigkeit seiner Spieler setzt, durch Innova-
tion und Kreativitit neue Spielsituationen herbeizufthren.

Es ist also eine ,spielerische” Distanz des einzelnen zu seinem kurzfristigen
Ziel erforderlich, namlich zu gewinnen. Er muf sich stindig vor Augen halten,
daf der Sieg nur dann etwas eintragt, wenn die Regeln des Spiels dabei nicht zer-
stort worden sind. Anders gesagt: Wie jeder Unternchmer weifs, darf das Engage-
ment fiir die kurzfristigen Vorteile die notwendigen langfristigen Weichenstellun-
gen nicht aus dem Blick verlieren. Gerade hier — in der (langfristig orientierten)
gemeinsamen Verantwortung fiir die grundlegenden Regeln mitten in der (kurz-
fristig) von Wettbewerb und unhintergehbar verschiedenen Interessen geprigten
Auseinandersetzung — 1aflt sich eine zentrale, vielleicht angesichts der Zukunfts-
probleme die zentrale Herausforderung fiir unsere demokratischen Gesellschafts-
ordnungen sehen®. Diese aber stellt sich nicht nur (sozialethisch) als Notwendig-
keit der Gestaltung von Institutionen, sondern zugleich auch als Anforderung an
das handelnde Individuum dar: Dieses mufl lernen, zeitgleich und woméglich in
bezug auf die gleichen Personen zu konkurrieren und zu kooperieren und dabei
nicht die innere Balance zu verlieren, indem es sich mit einer Rolle total identifi-
ziert. Diese synchrone Vielfalt der Rollen zu meistern ohne asymmetrische Ver-

612



Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

absolutierung einerseits und ohne schizophrenen Identititsverlust andererseits,
stellt mithin nicht nur aus soziologischer oder psychologischer, sondern auch aus
okonomischer und gesellschaftstheoretischer Perspektive die entscheidende Sy-
stemanforderung moderner Marktwirtschaft an individuelles Handeln dar. Denn
wo diese Balance der Rollen mifilingt, wo bestimmte Gruppen etwa aus errunge-
nen Positionen heraus die Kooperation bei der Fortschreibung der Regeln ver-
weigern, ist die Funktionstiichtigkeit des Systems verschlechtert. Dort aber wer-
den Kooperationsertrige aus gesellschaftlicher Zusammenarbeit verhindert, und
damit ist langfristig auch die eigene Position geschidigt. Beispiele fiir eine solche
kurzsichtige ,Interessenwahrnehmung® finden sich in den durch die deutsche
Vereinigung ausgeldsten Verteilungskimpfen reichlich — mit entsprechenden Fol-
gen fiir die Funktionstiichtigkeit unserer Institutionen. Wenn sich etwa ein Ge-
sundheitsminister nach einer letztlich unverzichtbaren Systemreform ciner derar-
tigen Fiille 6ffentlicher und halboffentlicher Schmihungen von Standesvertretern
und Funktioniren ausgesetzt sicht, daf§ er diese in eine mehrhundertseitige Publi-
kation umzusetzen erwigt, dann beweist das die Aktualitit der hier vorgetrage-
nen Uberlegungen. Ahnliches gilt aber auch fiir die Interessenkonflikte ange-
sichts der notwendigen Anpassungen am Arbeitsmarkt etc.

Das Ethos der Marktwirtschaft und die christliche Anthropologie

Funktionsfahigkeit (Hayek) und Anpassungsfihigkeit (Buchanan, Ropke) ciner
modernen Gesellschaft hingen also offensichtlich auch davon ab, dafl ihre Besat-
zung eine innere Flexibilitit und Abstraktionsfihigkeit von der eigenen Position
innerhalb des Systems besitzt. Thr Engagement fiir die je eigenen Vorteile muf§
sich mit dem Wissen paaren, dafl diese nachhaltig nur durch gleichzeitige Koope-
rationsbereitschaft bei der Erarbeitung einer besseren Rahmenordnung gesichert
werden kann. Denn nur funktionierende Regeln lassen die Zusammenarbeit im
Raum von ,Gesellschaft als Positivsummenspiel fiir alle erscheinen.

Hier liegen Ansatzpunkete fiir eine Ethik der Marktwirtschaft, die nicht einfach
zu einem abstrakten Gegentiber von ,Gemeinwohl und ,Einzelwohl® bzw.
einer kategorischen Vorordnung des ersteren vor dem letzteren zuriickkehrt. Das
blole Postulat stirkerer Gemeinwohlorientierung steht ja den realen Entschei-
dungsprozessen abstrakt gegeniiber, denn diese laufen immer im Rahmen konkre-
ter Belohnungssysteme ab. Ein Funktionir oder Interessenvertreter, ein Partei-
politiker oder Journalist, der-sich bei seiner Arbeit nur am ,,Gemeinwohl® orien-
tiert, wird innerhalb seiner Organisation in der Regel nicht weit kommen.
Abstraktes Moralisieren, das nicht mit den institutionalisierten Systemanreizen
vermittelt ist, fihrt hier zur Erosion der Moral im Sinn des Absturzes des Gut-
willigen und entsprechender ,Lerneffekte® bei Dritten.

613



André Habisch

Den guten Spieler zeichnet nicht aus, dafl thm das Gewinnen ,nicht so wich-
tig* ist oder daf} er stindig nur daran denkt, ob das Spiel auch allen anderen Spafl
macht. Wer vor lauter Kooperation das Konkurrieren verlernt hat, ist auch fiir
seine Mitspieler keine Bereicherung. Der gute Spieler zeichnet sich durch ein
Gleichgewicht von Engagement und Abstand aus, durch Distanz ohne Distan-
ziertheit, durch Affektion ohne Affiziertheit. Er bleibt ,ansprechbar® auf allen
Ebenen der komplexen Interaktion des Spiels, ohne dabei die anderen Ebenen
vollstindig aus dem Blickfeld zu verlieren. Ob das Marktwirtschaftsspiel solche
ihm gemiflen Spieler findet oder ob es denen verfillt, die permanent ,aus der
Rolle fallen® und so immer mehr Teilnehmern die Lust an der ganzen Sache ver-
derben (Stichwort: Politikverdrossenheit), das hangt selbstverstindlich an der
Qualitit der Regeln und Anreize selber, aber auch an der Existenz eines Ethos,
das dem einzelnen die Bewiltigung der komplexen Interaktionssituation
~Moderne” ermogliche.

Die christliche Botschaft, wie wir sie eingangs skizziert haben, spricht nicht
von den Systemanforderungen einer Gesellschaftsordnung. Sie spricht vom vor-
gingigen Gnadenhandeln Gottes, das bei den Angesprochenen Umkehr, Glauben
und die Bereitschaft zur Solidaritit begriindet. Wenn das Evangelium den Hoérer
so von sich selbst, aus der gnadenlosen Abhingigkeit von seinen eigenen Leistun-
gen 16st, befreit es thn dazu, sich nicht nur anzupassen, sondern auch souverin
und gestalterisch mit den verschiedenen Anforderungen seines Lebens umzuge-
hen. Somit 16st es ihn aus der Totalidentifikation mit dem, was doch in der
modernen Gesellschaft nur eine seiner Rollen sein kann. Es eroffnet Raum fiir
das spielerische Prisenthalten der verschiedenen Handlungsebenen, ohne der
Logik einer Ebene total zu verfallen. ,Zur Freiheit hat uns Christus befreit” (Gal
5, 1): Dieses Wissen bringt den Christen in jenes innere Gleichgewicht, das einen
sachgemiflen Umgang mit modernen Existenzformen und den komplexen
Anforderungen demokratisch verfafiter Marktwirtschaften erméglicht.

Wir haben bisher vom einzelnen gesprochen, um die Logik und Systemanfor-
derungen der Marktwirtschaft zu rekonstruieren. Wir haben von der Freiheit des
Christen gesprochen, als sei sie sozusagen Teil seines urspriinglichen Selbstbesit-
zes geworden. Eine solche Redeweise abstrahiert davon, dafl sich diese Freiheit
geschichtlich jeweils nur prozefhaft zueignet. Sie bleibt an entsprechende exi-
stentielle Erfahrungen gelingenden gliubigen Miteinanders im Raum von Kirche
zuriickgebunden — dhnlich wie die Worte der Bergpredigt auf den Erfahrungs-
raum der frithen Gemeinden als hermeneutischen Kontext. Kirche hat so ihre
gesellschaftliche Funktion darin, zum Lernort eines freien Umgangs mit den
komplexen Rollenanforderungen des modernen Gemeinwesens zu werden und
von der Botschaft des Evangeliums her verbissene Totalidentifikation mit einer
Rolle immer wieder zu lésen. Dies ist besonders auch in Entwicklungs- und
Schwellenlindern von Bedeutung: Denn Aneignung der Frohbotschaft, Verbrei-

614



Christliche Anthropologie und Ethos der Marktwirtschaft

tung demokratischer und rechtsstaatlicher Miindigkeit sowie Beitrag zur Lésung
brennender Probleme der Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung riicken in die-
ser Perspektive eng zusammen.

Die Herausforderung an Theologie und Kirche

Von den Konstitutionsbedingungen moderner Gesellschaften her ergibt sich mit-
hin eine letzte Vereinbarkeit von Anthropologie des Glaubens und Ethos der
Marktwirtschaft. Diese zeigt sich aber nicht schon dann, wenn einfach tradierte
Handlungsorientierungen trotzig gegen die Systemanforderungen moderner Ge-
sellschaften affirmiert werden. Auch die Klage tiber das verlorene Werteparadies
wiederholt eher unsere Leitfrage als sie zu beantworten. Auf der Ebene der iso-
lierten Einzelhandlung, an die sich der moralische Appell meist wendet, ist alle-
mal der oft behauptete Widerspruch von christlichem Solidarititsethos und
Marktwirtschaft nicht zu widerlegen. Erst eine Untersuchung der Systemlogik
als ganzer eroffnet hier vertiefte Einblicke. Der Vereinbarkeitsbefund rekonstru-
iert freilich nicht mehr als eine Logik der Freiheit. Aufgabe des Institutionen-
systems moderner Gesellschaft kann nicht sein, direkt ein bestimmtes materiales
Ethos zu erzeugen. Das widerspriche nicht nur unserem liberalen Staatsver-
stindnis, sondern auch der biblischen Botschaft. Dennoch hat funktionsfihige
Ordnung — wie gesehen — eine ethische Funktion. Wo sie menschliches Mitein-
anderleben in Wiirde und (Selbst-)Achtung erméglicht, da schafft sie den Raum,
in dem sich ein individuelles Ethos zu realisieren vermag. Die Bedeutung dieser
Leistung leuchtet erst ein, wenn man sich bewufStmacht, dafl es auch am Ende
des 20. Jahrhunderts fiir einen grofien Teil der Menschheit nicht méglich ist, im
Einklang mit seinen moralischen Uberzeugungen seine Familie zu ernihren.
Gelingende Kooperation, wie sie in demokratisch verfaiten Marktwirtschaften
tendenziell verwirklicht ist, erdffnet zugleich den Lebensraum fiir Humanitit.
Der universelle Anspruch des christlichen Glaubens ist mithin auch im Kon-
text moderner Gesellschaft einzulsen. Er kann auch einen wichtigen Beitrag
dazu leisten, ihre Errungenschaften — die viel stirker im Bereich der Sozialord-
nung liegen als bei Technik und Naturwissenschaft — vor Deformationen und
Riickfall in vormoderne Paradigmen zu bewahren. Die Theologie (und die Kir-
che als ihr soziologischer Ort) mufl dazu allerdings einen weiteren wesentlichen
Schritt der Inkulturation des Evangeliums wagen. Sie bedarf der Auseinanderset-
zung mit den Systemzusammenhingen und der vorbehaltlosen Kenntnisnahme
der Konstitution moderner Gesellschaft als dem Umfeld ihrer Verkiindigung.
Franz-Xaver Kaufmann charakterisiert die Herausforderung, die dieser Weg
fiir jede Form religiéser Daseinsverfassung mitbringt, durch die Tatsache, ,dafl
die Hochkulturen, in denen alle Weltreligionen ihre heutige Form gefunden

615



André Habisch

haben, durchweg im Kontext einer wesentlich auf Ackerbau und Viehzucht beru-
henden, sefthaften Lebensweise entstanden sind, die mit der heutigen Mobilitit. ..
in auffallender Weise kontrastiert“’. Wenn die christliche Botschaft und ihr Soli-
daritdtsethos auch unter diesen neuen Bedingungen ihre Relevanz nicht verloren
haben — und davon geht zumindest der vorliegende Beitrag aus —, dann liegt es
bei Theologie und Kirche, dies theoretisch wie im gelebten Modell unter Beweis
zu stellen. Dieser Aufgabe kann sie sich nicht dadurch entziehen, daf} sie im
Gegenzug der Moderne pauschal ihre Legitimitit abspricht. Das bedeutet keines-
wegs unkritische Affirmation aller Erscheinungsformen moderner Marktwirt-
schaft. Die Kirche hat ihre konkreten Optionen und muf} diese offensiv wahrneh-
men. Das eschatologische Potential der Bergpredigt, die ja gerade eine soziale
Utopie formuliert, verhindert allemal die Deutung einer bestimmten Wirtschafts-
und Gesellschaftsform als ,Ende der Geschichte® (Fukuyama). Die vorliegenden
Reflexionen wollen das Drangen auf starkere Humanisierung sozialen Miteinan-
ders nicht ersetzen. Doch gerade dieses Dringen muf sich der Funktionslogik
der Moderne bedienen, die keineswegs ein ,intrinsece malum® darstellt. Auch
Kritik tragt wesentlich mehr aus, wenn sie nicht abstrakt negiert, sondern die
Stirken ihrer Zeit gegen deren Schwichen in Stellung bringt.

Kehren wir zur Ausgangsfrage zuriick: Wo liegt der Problemlésungsbeitrag
der christlichen Botschaft in den Verteilungskimpfen unserer Tage? Wo (mora-
lisch erwiinschte) Konkurrenz in ungeziigelten Opportunismus und zynische
»Rette-sich-wer-kann“-Mentalitat umschlagt, da rekonstruiert christliche An-
thropologie gelingende gesellschaftliche Kooperation als prinzipiell realisierbares
Projekt menschlicher Freiheit, das fir alle Beteiligten langfristig der Mithen wert
ist; da weist sie den einzelnen auf seine Verantwortung nicht nur fiir sein indivi-
duelles Tun hin, sondern auch fiir die politischen Gestaltungsprozesse unserer
Gesellschaft; da orientiert sie die pragmatische Vernunft an ihren Idealen umfas-
sender Solidaritit; da spricht sie von Gott her frei und bringt den Adressaten in
jene Haltung, die ihm den sachgemiflen Umgang mit den Rollenanforderungen
moderner Gesellschaft erméglicht.

ANMERKUNGEN

! In bezug auf 6kol. Fragen: E. U. v. Weizsicker, Erdpolitik (Darmstadt 31992).

2 J. Rawls, Die Idee des politischen Liberalismus (Frankfurt 1992).

3 So durch das beriihmte Wort: ,,Nicht vom Wohlwollen des Metzgers, Brauers oder Bickers erwarten wir das, was
wir zum Essen brauchen, sondern davon, dafl sie ithren eigenen Vorteil wahrnehmen® (Der Wohlstand d. Nationen.
Eine Unters. seiner Natur u. seiner Ursachen, rev. Fassung 1776, Miinchen 1978, 17).

* A. Habisch, Autoritit u. moderne Kultur. Zur Interdependenz von Ekklesiol. u. Staatstheorie zw. Carl Schmitt u.
James M. Buchanan (Paderborn 1994).

3 W. Ropke, Die Gesellschaftskrisis d. Ggw. (Stuttgart 61979) 87.

¢ M. Olson, Aufstieg u. Niedergang von Nationen (Tiibingen 1990).

7 Das januskdpfige Publikum von Kirche u. Theologie, in: Das neue Europa. Herausforderung fiir Theol. u. Kirche,
hg. v. P. Hiinermann (Freiburg 1993) 21.

616



