UMSCHAU

Theologiegeschichtliche Frauenforschung

Seit einer Reihe von Jahren ist die Frage nach der
Stimme der Frauen in der christlichen Tradition
in den Mittelpunkt des Forschungsinteresses
geriickt, und die theologiegeschichtliche Frauen-
forschung wird immer mehr als Grundlage einer
soliden Feministischen Theologie erkannt und
gefordert. Allmihlich ist aufgrund dieser For-
schungsarbeit deutlich geworden, dafl es sich bei
den schreibenden Frauen des Mittelalters und
der frithen Neuzeit um eine in manchen Punkten
von der offiziellen (minnlichen) Lehrtradition
abweichende und eigenstindige Tradition han-
delt, die die Bibel auf ihre Weise auslegt und sich
zum Beispiel im Eva-Bild und ebenso in der
Mariologie durch bedeutsame Nuancen vom
Hauptstrom der Uberlieferung abhebt. Weil seit
Beginn des Mittelalters in Latein und in den
Muttersprachen geniigend Schriften von Frauen
tiberliefert sind (wenn auch gréfitenteils noch
nicht in kritischen Ausgaben und adiquaten
Ubersetzungen aufbereitet), ist fiir diese Epo-
chen die Eruierung der Frauentradition relativ
einfach.

Ganz anders verhilt es sich mit der vorher-
gehenden Zeit, aus der nur wenige Texte von
Frauen iiberlebt haben. Das Buch von Anne Jen-
sen ,,Gottes selbstbewufite Tochter*! fiillt hier
eine empfindliche Liicke. Die in der Spatantike
mit ihren vielfiltigen religidsen Strémungen an-
gesiedelte junge Christenheit wird untersucht, in
ihren Verflechtungen mit Hellenismus und Ju-
dentum.

Uber die moglichst vollstindige Beantwortung
der Frage nach der Frauenemanzipation hinaus
bemiiht sich die Autorin um eine 6kumenische
Sicht des frithen Christentums, die Begriffe wie
Orthodoxie und Hiresie in Klammern setzt, um
statt dessen von ,Groflkirche® und anderen
schristlichen Konfessionen® zu sprechen, zumal,
wie gut belegt ist, man nach heutigem For-
schungsstand zum Beispiel vom Nestorianismus
nicht mehr als Haresie sprechen kann. In diesem

640

christlichen Pluralismus® der frithen kirchlichen
Gruppen werden sowohl die Frauengestalten als
auch - soweit aus polemischen Gegenschriften
eruierbar — ihre Lehren rekonstruiert.

Voraussetzung zum Verstindnis der Arbeit ist
einmal die ,Hermencutik des Verdachts® (P.
Ricoeur) und zum andern die fiir die Rekon-
struktion urspriinglicher Zustinde
,~Hermeneutik des Sichtbarmachens von Margi-
nalisiertem® (Elisabeth Schiissler-Fiorenza, von
der sich jedoch Anne Jensen um Nuancen unter-
scheidet). Vom Forschungsschwerpunkt der Re-
zensentin in der mittelalterlichen Frauenfor-
schung aus gesehen, zeigt diese Habilitations-
schrift wichtige Vorgegebenheiten und somit
Kontinuititen weiblicher Spiritualitit.

Der erste Teil der Arbeit beschaftigt sich mit
den Darstellungen von Frauen in den vier
Kirchengeschichten von Eusebios v. Caesarea
(t 339), Sokrates (T nach 439), Sozomenos (f um
450) und Theodoret (1 um 466), zwei Bischofen
(Eusebios, Theodoret) und zwei Laien. ,Euse-
bios erwihnt in seiner Kirchengeschichte mehr

wichtige

Frauen als die drei anderen Kirchengeschichten
zusammen® (48). Viele der Frauen, die als in der
Verkiindigung und karitativen Diensten titig
oder als Martyrinnen genannt sind, bleiben aber
anonym.

Neben den vier frithen Kirchengeschichten
sind jeweils die Kirchenordnungen und die in-
haltlich Kirchenvitertraktate
und Briefe mitbehandelt worden, denn dieses
»Begleitmaterial (z.B. Hippolyts , Apostolische
Tradition®, die ,Didaskalia®, das ,Paradies“ des
Palladios) hilft, die zunehmende Marginalisie-
rung von Frauen und ihren Amtern in der Kir-
chengeschichte zu belegen. Eine mihsame Kirr-
nerinnenarbeit ist gerade in diesem ersten Teil
der Arbeit geleistet worden. Das methodische

entsprechenden

Prinzip einer explizit ,feministischen® gegen-
iiber der bisherigen implizit ,viristischen® Dar-
stellungsweise hat seine volle Berechtigung. Statt



Umschan

von ,Heiden“ von ,Volkern® oder ,Griechen®
zu sprechen, findet seine Rechtfertigung im
Neuen Testament. Wichtig ist auch die Fest-
stellung, dafl die ,Rechtgliubigen® keineswegs
immer in der Mehrzahl waren und manches
,Schisma“ sich aus dem Wunsch erklart, lokale
Traditionen gegen tberregionale Vereinheitli-
chung zu bewahren.

Fiir die frithchristliche Anthropologie sind die
drei Modelle, die A. Jensen (110) unterscheidet,
auflerst aufschluflireich: das Transzendierungs-
modell (himmlische Geschlechtslosigkeit), das
ambivalente Assimilierungsmodell (Frau mufl
»2Mann werden®, zunichst auch zur Egalitit fith-
rend, dann aber zu 3 neigend), 3. das Unterord-
nungsmodell, das aber in der frithen Zeit selten
herangezogen wird. Ein Kapitel tiber die kirchli-
chen Amter der Frauen, auf das man gespannt
sein darf, in dem sowohl die Theorie der Kir-
chenordnungen als auch die Praxis behandelt
wird, beschliefit den ersten Teil.

In diesem wie auch in den folgenden Teilen
werden gingige Auffassungen wie die von der
Frauenbefreiung durch das frithe Christentum
modifiziert bis korrigiert, wobei auf die rechtli-
che (wenngleich nicht politische) Emanzipation
der Romerin hoheren Standes in bezug auf Le-
bensgestaltung und Vermogensverwaltung hinge-
wiesen wird, wihrend die auch im Christentum
weiter bestehenbleibende Institution der Sklave-
rei vom christlichen Geist gemildert wurde. Nur
die Gruppe der Therapeut/inn/en wird als eine
solche gekennzeichnet, die Sklaverei ablehnte.

Der zweite Teil der Arbeit beruft sich auf
Material iiber das Martyrium von Frauen und
damit auf die bisher schon am meisten bekannten
spatantiken Quellen, in denen das weibliche Ge-
schlecht eine erhebliche Rolle spielt. Aber auch
hier gelingt es der Autorin, auf Wichtiges auf-
merksam zu machen: Die kreuzférmig aufge-
hingte Martyrin Blandina aus der Martyrergrup-
pe von Lyon wird von ihren Gefihrt/inn/en als
Christus reprasentierende erkannt, was sie zum
eigenen Durchhalten ermutigt (198). Entgegen
heutigen kirchlichen Verlautbarungen hindert
also das weibliche Geschlecht fiir das Empfinden
der frithen Christen eine Person nicht daran,
Christus zu reprisentieren.

Meisterwerke an Rekonstruktionskunst bieten

45 Stimmen 212, 9

der dritte und der vierte Teil der Arbeit, wo in

-gut begriindeten und logisch nachvollziehbaren

Hypothesen die mutmafiliche Lehre von Frauen
im ,Montanismus® und in der bisher unter dem
Namen Apelles bekannten Form der Gnosis
rekonstruiert wird. Gerade hier sind die jedem
Teil der Arbeit vorausgeschickten Berichte tiber
die bisherige Forschung von besonderer Brisanz.
Auf Mifiverstindnisse und Fehliibersetzungen
moderner Autoren wird kontinuierlich aufmerk-
sam gemacht, ebenso wie auf die unkritische
Haltung, das in polemischen Schriften den
oHiretikern® Angelastete fir bare Miinze zu
nehmen.

Anne Jensens Vorurteilskritik richtet sich hier
besonders gegen die angebliche ,Anziehungs-
kraft der Hiresiarchen fiir weibliche Anhinger-
schaft“, was berichtigt wird: Das auch auf
,Haresien angewandte patriarchalische Prinzip
fithrte zum falschen Bild des minnlichen Hire-
siarchen, wihrend sich das Verhiltnis von diesem
zu einer ,weiblichen Anhangerschaft® als umge-
kehrt erweist: Die Manner waren Anhinger und
Multiplikatoren der von ihnen verehrten Prophe-
tinnen. Die Logien der bei ithren Gegnern iiber-
lieferten Prophetinnen Priska und Maximilla der
phrygischen Bewegung ,Neue Prophetie“ (bis-
her: Montanismus) werden, nachdem deren
Nahe zu Irendus und der Martyrergruppe von
Lyon aufgezeigt ist, genau analysiert. Dabei
kommen auch wesentliche Variationen des Ver-
stindnisses von Offenbarung zur Sprache.

Der iiberlieferte Spruch Maximillas (307) sicht
den spiteren Selbststilisierungen von Frauen,
zum Beispiel Hildegards v. Bingen, duflerst dhn-
lich und driickt ein den eigenen Willen, sich der
Schwere des Auftrags zu entziehen, tberwilti-
gendes Auftragsbewufitsein aus. Ahnliches gilt
aber auch fiir einen Spruch Montans. Ich sehe
hier die Wurzeln weiblichen Schreibens im Mit-
telalter. Auch die Vorstellung von Christus als
Inkarnation der Sophia (daher in weiblicher
Gestalt) bei Priska (oder Quintilla) findet ihre
Entsprechungen im 12. Jahrhundert bei Elisabeth
v. Schonau und Hildegard v. Bingen. Eine positi-
ve Eva-Deutung und weibliche Amter nchmen
Inhalte der mittelalterlichen Frauentraditionen
sowie Utopien im Gefolge des Joachim v. Fiore
und seiner Bewegung vorweg.

641



Umschau

Meisterhaft gelingt Anne Jensen im vierten
Teil die Rekonstruktion der Lehre der Philu-
mene, einer Prophetin in einer zu Markion im
Gegensatz stehenden Form der Gnosis, die sich
um die Vereinbarung von griechischem und
biblischem Denken bemiiht und zu einer bedeut-
samen eschatologischen Alternative gelangt: Ent-
gegen allen Vorstellungen von gnostischer Mate-
rieverachtung hat Christus einen materiellen
(und nicht Schein-)Leib, in dem er auch aufer-
steht, den er aber vor der ,Himmelfahrt“ an die
kosmischen Elemente zuriickgibt. Die Frage
nach dem Ursprung des Bésen ist also hier
anders als durch eine Projizierung auf Materie
und Leiblichkeit zu l6sen versucht.

Im Gegensatz zur spiteren Scholastik und zu

Descartes, die den Geist bzw. die Geistseele als
von der Geschlechterdifferenz unberiihrt ansa-
hen, geht diese nach der Konzeption der Philu-
mene (416) von der Seele aus und greift auf den
Leib iiber. Im Gegensatz auch zu neuplatoni-
schen Modellen (Johannes Scotus Eriugena u.a.)
hebt hier also die eschatologische Vergeistigung
die Geschlechterdifferenz nicht auf. Das herme-
neutische Prinzip, dem Anne Jensen im letzten
Teil ihrer Arbeit folgt, ist durch die Frage
bestimmt: Wie horen Griechen die christliche
Botschaft, und wie konnen sie sie in thr Denken
integrieren? Elisabeth Gossmann
! Anne Jensen: Gottes selbstbewufite Tochter. Frauen-
emanzipation im frithen Christentum. Freiburg: Herder
1992. 508 S.

Autobiographisches von Louis Althusser

Als in Deutschland, nach 1968, zwei Publikatio-
nen von Louis Althusser erschienen, waren diese
beiden — ,,Fiir Marx® und ,,Das Kapital lesen® —
Pflichtlektiire fiir alle Studenten und Intellek-
tuellen, die glaubten, der Marxismus kénne der
Menschheit das Heil bringen, denen aber Zweifel
gekommen waren, weil der Einmarsch der
Sowjets in die Tschechoslowakei 1968 sie zutiefst
verunsichert hatte. Das Vertrauen in den dogma-
tischen Parteikommunismus, der nach wie vor
unerschiitterlich verkiindete, er habe die Wahr-
heit gepachtet, weil die Partei eben immer recht
habe, war durch dieses Ereignis untergraben.
Diese Zweifel waren auch Louis Althusser
widerfahren, und da er selbst nicht unbedingt
ciner der Mutigsten war, sah er fiir sich damals
keine andere Méglichkeit des politischen Ein-
greifens in der Kommunistischen Partei, als mit
seinen Publikationen den Weg des ,Wagnisses
einer theoretischen Opposition® zu gehen. Einen
Parteiausschlufl wollte er so moglichst vermei-
den. Dies, die intelleltuelle Brillanz, der virtuose
Umgang mit Ideen und Ideologieversatzstiicken,
machten die Faszination aus, die von seinen Wer-
ken auf junge Intellektuelle auch in unserem
Land ausging. Fir katholische Intellektuelle
mochte dazukommen, daff die Kirche wohl die
Glaubigen an die soziale Frage herangefiihrt
hatte, wie Althusser polemisch meinte, aber sie

642

nicht zuletzt deswegen in die Arme des Marxis-
mus gefiihrt habe, weil die Soziallehre der Kirche
nur licherliche Heilmittel® anzubieten habe.
Althussers personliche geistige Entwicklung ist
damit wohl auch zu einem Teil beschrieben. Das
Instrumentarium, das die katholische Soziallehre
anbot, hatte sich in der Tat nicht als sehr brauch-
bar und effizient fiir politische Veranderungen
erwiesen. Das lag daran, dafl die katholischen
Sozialethiker sich zu sehr der Exegese der Sozial-
enzykliken widmeten und weniger die politi-
schen Konsequenzen bzw. die Schlufifolgerungen
fiir das politische Handeln aufzeigten. Althusser
rithmte sich nun, ein gewandeltes Konzept mar-
xistischen Denkens vorzulegen, das diesen sozia-
len Fragen und Herausforderungen unserer Zeit
gerecht werden kénne. Kommunistische Revolu-
tionen hitten auch gezeigt, dafl der Marxismus
Grundlage fiir effizientes und erfolgreiches Han-
deln sein kénne.

Althussers Lebensweg war iiber eine katholi-
sche Jugendgruppe und die katholische Studen-
tenbewegung — mit Begleitern wie seinem Philo-
sophielehrer Jean Guitton, einem Freund Papst
Pauls VL., und einem seiner besten Freunde Pater
Breton, in die kommunistische Partei eingemiin-
det. Louis Althusser legt nun die Stationen seines
Lebenswegs in zwel autobiographischen Texten
,Die Zukunft hat Zeit“ und ,Die Tatsachen®



