Karl Josef Rivinius SVD

Inkulturation

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil erlebt der Begriff Inkulturation bei Mis-
sionswissenschaftlern und Theologen, die sich mit Fragen der Evangelisierung in
den Lindern der sogenannten Dritten Welt und mit der Theologie im Kontext
beschiftigen, geradezu eine Inflation. Er ist das Schlagwort, sobald es um die jun-
gen Lokalkirchen geht, um die Artikulation ihres Lebensgefithls und um die reli-
giose Daseinsgestaltung im Zusammenhang mit ihren Traditionen und Kulturen.
Wie anderen modischen Begriffen haftet ihm sowohl eine plakative Aussagetiille
an, wie ihm auch eine gewisse Unbestimmtheit eignet, die sein Verwenden in
Mifikredit bringt. Dartiber hinaus kann man sich bisweilen des Eindrucks nicht
erwehren, als ob die Rede von der Inkulturation die spite Einsicht und das lingst
tiberfillige Eingestandnis in schuldhaftes Versagen, in grobe Versiumnisse und
offenkundige Defizite der Kirche des Abendlands bei der Evangelisierung in
auflereuropiischen Lindern dokumentiere, die endlich dadurch zu bereinigen sei-
en, dafl man die Inkulturation der christlichen Botschaft in dem jeweiligen kultu-
rellen Kontext ernst nimmt. Oder ist der Begriff Inkulturation, wie gelegentlich
auch unterstellt wird, lediglich eine modische Attitiide, nur eine verbale Floskel,
eine schiere Worthiilse, die die konkrete historische Realitait mehr verschleiert als
aufdeckr? !

Im Folgenden wird versucht, auf diese Fragen und Vorbehalte eine plausible
Antwort zu geben; auflerdem wird das Spannungsverhiltnis zwischen Kultur und
Evangelium thematisiert. Dabeti ist deutlich zu machen, daff Inkulturation nicht
in einem gleichsam kulturfreien Raum geschieht und dafl der christliche Glaube
sich von seinem kulturellen Umfeld nicht siuberlich trennen 1ifit. Es wird aufzu-
zeigen sein, dafl es bei der Inkulturation nicht um einen dekorativen Oberfli-
chenanstrich fir das Christentum gehen kann, sondern um eine Tiefenerfassung
von Kultur bis in deren Wurzeln hinein?, daff Inkulturation sich deshalb sinn-
vollerweise nur verstehen 138t als wechselseitige Interaktion und Begegnung un-
terschiedlicher kultureller Traditionen?. Uberdies gilt zu beriicksichtigen, daf} es
parallel zu quasi lehramtlich approbierten Inkulturationsprozessen solche gibrt,
die nicht geplant sind, die gleichsam unter- und unbewuflt entstehen und ablau-
fen, die man dennoch ernst zu nehmen hat. Denn in ihnen artikuliert sich das ur-
spriingliche Lebensgefiihl und tiefes religivses Empfinden von Menschen eines
bestimmten Kulturraums.

In einem letzten Schritt wird das enge Beziehungsgeflecht zwischen Kultur

'8 Sk wosew G Ly 40 (qq\ 687 ~ 96



Karl Josef Rivinins SVD

und Evangelium im heutigen Europa beleuchtet und dargestellt. Angesichts des
tiefgreifenden und umfassenden geistigen, mentalititsmifligen und kulturellen
Wandlungsprozesses in diesem geographischen Raum ist auf die pastorale Not-
wendigkeit der Neuevangelisierung auf dem europiischen Kontinent etwas niher
einzugehen. Zunchmend setzt sich nimlich die Erkenntnis durch, daff die Frage
der Inkulturation nicht nur die Kirchen der Dritten Welt, ihr Leben im Kontext
ihrer Geschichte, Traditionen und Kulturen betrifft, sondern gleichfalls die Kir-
chen in Europa angeht. Denn trotz des Zweiten Vatikanums, nach der expliziten
Intention Papst Johannes’ XXIII. ein pastorales Konzil, hat man nicht vermocht,
dem grassierenden Glaubensschwund und der fortschreitenden kirchlichen Ent-
fremdung Einhalt zu gebieten. Vielmehr breiteten sie sich beide gleich einem Fla-
chenbrand aus und zeitigten in manchen Regionen verhingnisvolle Auswirkun-
gen. Angesichts des weitgehenden Verlusts der urspriinglichen Korrelation von
Kultur und christlicher Religion, der Diastase zwischen Evangelium und Kultur,
die Papst Paul V1. in seinem Schreiben ,Evangelii nuntiandi als das Drama unse-
rer Zeitepoche bezeichnet hat, und der neuzeitlichen Entfremdung zwischen Kir-
che und Kultur stellt sich ,die Frage nach der Moglichkeit neuer Inkulturation
als Frage nach der Eigenstindigkeit sowohl der Kultur wie des Glaubens und
nach einer méglichen Zuordnung beider in neuer Dringlichkeit® *. Die Neuevan-
gelisierung Europas wird zu einer Frage der Inkulturation.

Geschichte und Bedeutung des Begriffs Inkulturation

Der Terminus Inkulturation ist jingeren Datums. Er dominiert die missionswis-
senschaftliche Diskussion gegenwirtig so sehr, daf} sein Inhalt durch den inflatio-
niren Gebrauch unscharf und entleert wird. Darum diirfte es angebracht sein, zu-
nichst etwas iiber seine Herkunft, Geschichte und Bedeutung zu sagen.
Nachweislich gebrauchte der franzdsische Missiologe Pierre Charles S] 1953
diesen Begriff zum ersten Mal, und zwar iibersetzte er den amerikanischen Aus-
druck ,enculturation®, in der Ethnologie und Erziehungswissenschaft, niher in
der Sozialisationsforschung angesiedelt, ins Franzésische mit ,inculturation>.
Damit war eine Vokabel kreiert, die in der Folgezeit in viele Sprachen Eingang
fand. Der belgische Missionswissenschaftler Joseph Masson S] benutzte das Wort
leicht abgewandelt: Im Zusammenhang mit der Diskussion um relevante The-
men, die auf der Tagesordnung des Zweiten Vatikanischen Konzils standen, for-
derte er einen ,inkulturierten Katholizismus“ (catholicisme inculturé), eine Off-
nung der Kirche zu allen Kulturen hin. In der dualen Verbindung ,Evangelisie-
rung und Inkulturation® biirgerte sich dann der Begriff Inkulturation in die
kirchliche Sprachregelung ein. So nimmt beispielsweise das ihm zugrunde lie-
gende Anliegen in lehramtlichen Verlautbarungen Papst Johannes Pauls IL. brei-

688



Inkulturation

ten Raum ein, etwa im Rundschreiben ,,Catechesi tradendae (1979) wie auch
namentlich in der Missionsenzyklika ,,Redemptoris missio® (1990).

Inhaltlich meint Inkulturation die Inkarnierung der Botschaft Jesu Christi vom
Kommen der Gottesherrschaft in eine menschliche Kultur. Die von thm verkiin-
dete universale Heilsbotschaft richtet sich an Menschen, die einer bestimmten
Kultur angehoren, die nur in der Sprache ihrer eigenen Kultur erreicht werden
und zu antworten vermogen. Eine Botschaft wird verstanden und kann wirksam
werden, wenn sie sich der Sprache des Adressaten bedient und dessen Verstehens-
horizont beriicksichtigt. Deshalb wird die Kirche ihrem Verkiindigungsauftrag
nur dann gerecht, wenn sie Gottes Wort in die konkreten Gegebenheiten der je-
weiligen Kultur hineinspricht in einer Weise, dafl der Horer sie versteht und dar-
auf entsprechend reagieren kann. In diesem Sinn lafit sich Inkulturation der Kir-
che umschreiben als ,die Integration der christlichen Erfahrung einer Ortskirche
in die Kultur ihrer Menschen, und zwar so, dal diese Erfahrung sich nicht nur in
den Elementen dieser Kultur ausdriickt, sondern auch eine Kraft wird, die diese
Kultur anregt und belebt, ihr Orientierung gibt, sie erneuert. So entsteht eine
neue Einheit und Gemeinschaft innerhalb der Kultur, aber auch eine Bereiche-
rung der universalen Kirche.“ ¢

Im Dekret iiber die Missionstitigkeit der Kirche ,Ad gentes® des Zweiten Va-
tikanischen Konzils haben der Begriff und die gemeinte Sache ihre Legitimation
erfahren, wenn es dort im Hinblick auf die aus allen Volkern in der Kirche ver-
sammelten Christgliubigen programmatisch heifit: ,Diese Gemeinschaft der
Gliubigen soll durch ihre Ausstattung mit den kulturellen Reichtiimern der eige-
nen Heimat tief im Volk verwurzelt sein“ (II 3,15). Der Gefahr der kulturellen
Entwurzelung ist laut Konzil von allem Anfang an zu begegnen und zu wehren.
Als theologische Begriindung fiir den weitreichenden Vorgang der Evangelisie-
rung und der ,Einpflanzung der Kirche® in regional értliche Kulturen verweist
das Dekret auf die Inkarnation des Logos: ,Um allen Menschen das Geheimnis
des Heils und das von Gott kommende Leben anbieten zu koénnen, muf} sich die
Kirche all diesen Gruppen einpflanzen, und zwar mit dem gleichen Antrieb, wie
sich Christus selbst in der Menschwerdung von der konkreten sozialen und kul-
turellen Welt der Menschen einschlieffen lieff, unter denen er lebte® (II 10). Das
Eingehen der Kirche in die jeweiligen Kulturen erscheint demnach als Fortset-
zung der Menschwerdung Christi, als ein permanenter Prozeff und eine bleibend
verpflichtende Aufgabe.

Zeichnete sich die frithe Kirche durch eine diesbeziiglich erstaunliche Dyna-
mik in einem Maf} aus, dal man ihre Einwurzelung in der griechisch-romischen
Kulturwelt mitunter als Verfilschung und Uberfremdung des Evangeliums quali-
fiziert hat, etwa unter dem Stichwort Hellenisierung des Christentums’, so wur-
den spiter dhnliche Initiativen, zum Beispiel im sogenannten Ritenstreit in
China, von Rom untersagt. Derartige Missionskonzepte pafiten nicht in die uni-

689



Karl Josef Rivinius SVD

forme abendlandische Kirchenvorstellung und die sehr stark zentralistisch fun-
dierte Ekklesiologie. Missionarische Leitideen einer Adaption, Akkommodation,
Assimilation und Transformation, einer Indigenisierung, Kontextualisierung oder
Konnaturalisierung hatten, wenn iiberhaupt erwogen, infolgedessen keine
Chance, verwirklicht zu werden. Erst die Besinnung auf die neutestamentlichen
Prinzipien der Missionstitigkeit durch das Zweite Vatikanum erschlossen ,wie-
der diese Dimension und ein Verstindnis von Inkulturation, das tiber den fraglos
aufkommenden Gefahren deren Legitimitit, ja Notwendigkeit anerkannte ... In-
kulturation des Christentums stellt eine unabweisbare Aufgabe der missionari-
schen Verkiindigung dar, auf die nicht mit dem Argument der Einheit bzw. Uni-
formitit im Glauben und Glaubensleben verzichtet werden kann. Eine solche
Verabsolutierung erweist sich letztlich als ungeschichtlich, da sie einen in Raum
und Zeit gewordenen Entwicklungsstand zur Norm erhebt.“8

Inkulturation und Kultur

Die Geringschitzung der nichtwestlichen Welt aufgrund einer eurozentristischen
Superiorititsmentalitit sowie die globale Europiisierung der katholischen Orts-
kirchen haben viele Jahrhunderte lang verhindert, den auflereuropiischen und
nichtchristlichen Kulturen vorurteilsfrei und mit dem gebotenen Respekt zu be-
gegnen. Langst waren die von echter Toleranz, von weitherziger und kluger Of-
fenheit inspirierten Missionsinstruktionen Papst Gregors . (gest. 604) an Augu-
stinus von Canterbury vergessen, worin er diesen aufgefordert hatte, die heidni-
schen Kultstitten in England nicht zu zerstoren, vielmehr sie behutsam in
Kirchen umzuwandeln, sowie die religiosen Werte und Erfahrungen der zu mis-
sionierenden Menschen in das Leben der neuen christlichen Gemeinden aufzu-
nehmen. Gregors Weisungen waren zur Gewinnung der Angelsachsen fiir die Bil-
dung der abendlindischen Kulturgemeinschaft und den engen Anschluff an Rom
entscheidend gewesen. Sie wurden auch das Missionsprogramm, nach dem spiter
die mit Bonifatius in Deutschland titigen Glaubensboten vorgingen®. Auch die
tiber tausend Jahre danach ergangene Anweisung der romischen Propaganda-
Kongregation an die ersten Apostolischen Vikare des Pariser Missionsseminars
fiir Ostasien hatte man bald vergessen:

»Hiitet euch, diese Volker auf irgendeine Weise zu bestimmen, ihre Zeremonien, Gebriuche und
Sitten zu dndern, sie miifiten denn offenkundig wider Religion und Tugend verstofien. Denn 1ifit sich
etwas Ungereimteres denken, als Frankreich, Spanien, Italien oder sonst ein Land Europas nach China
verpflanzen zu wollen? Nicht unsere Sitten miissen wir in dieses Reich tragen, sondern den Glauben,
der auf die Sitten und Gebriuche keines Volkes herabsieht oder sie verletzt, sie vielmehr zu erhalten
sucht.“10

Erst in unserem Jahrhundert hat die oberste Kirchenleitung das Postulat der

690



Inkulturation

Inkulturation, zumindest in der Theorie, anerkannt, wenn beispiclsweise Papst
Pius XII. 1951 in der Enzyklika ,Evangelii praccones® erklirt:

,Die Kirche hat seit thren Anfingen bis heute stets die weise Regel befolgt, daff die Volker durch
die Annahme des Evangeliums keine Einbufie oder Beeintrichtigung erleiden sollen beziiglich alles
dessen, was in ihrem Charakter und in ihrer Eigenart gut, schon und edel ist. Wenn nimlich die Kir-
che die Volker aufruft, sich unter Fiihrung des Christentums zu einer hoheren Form von Menschlich-
keit und Kultur zu erheben, so handelt sie nicht wie jener, der achtlos einen tippig wuchernden Wald
niederschligt, ihn pliindert und ausrottet, sondern sie macht es wie der Gartner, der ein Edelreis auf
den Wildling aufpfropft, damit er eines Tages saftigere und siiflere Friichte trage. !

Trotz des Respekts vor den auflereuropaischen und nichtchristlichen Kulturen
ist zu diesem Textabschnitt kritisch anzumerken, daff ihm ein ethnozentristischer
Kulturbegriff zugrunde liegt, demzufolge die auf niederer Stufe befindliche Kul-
tur durch die ,hohere® veredelt werden mufi. Bei Papst Johannes XXIII. lafit sich
diesbeziiglich ein Fortschritt konstatieren, wenn er acht Jahre spiter in der Enzy-
klika ,Princeps pastorum® schreibt:

,Die Kirche verbindet sich ... nicht mit einer einzigen Kultur, als wire diese ihr einzig angepafit
und jede andere zu verachten. Sie wirft sich auch nicht einmal der Kultur Europas und der westlichen
Volker in die Arme, wiewohl sie mit dieser nach dem Zeugnis der Geschichte besonders eng verbun-
den ist ... Die Kirche, die immer jung bleibt und immer wieder durch den Hauch des Heiligen Geistes
erneuert wird, ist jederzeit voller Anerkennung und Aufnahmebereitschaft, ja sogar eine Anregerin fiir
alles, was der Menschheit geistig und seelisch zur Ehre gereicht, auch wenn es in anderen Teilen der
Welt als dem Mittelmeerraum seinen Ursprung hat, der nach Gottes Vorsehung die Wiege ihrer Kind-

heit war.“ 12

In seinem Apostolischen Schreiben ,Evangelii nuntiandi“ vom 8. Dezember
1975 nimmt Papst Paul V1. prinzipieller zur Evangelisierung der Kulturen Stel-
lung:

,Es gilt, und zwar nicht nur dekorativ wie durch einen oberflichlichen Anstrich, sondern mit vita-
ler Kraft in der Tiefe und bis zu ihren Wurzeln, die Kultur und die Kulturen des Menschen im vollen
und umfassenden Sinn ... zu evangelisicren ... Das Evangelium und somit die Evangelisierung identifi-
zieren sich natiirlich nicht mit der Kultur und sind unabhingig gegeniiber allen Kulturen. Dennoch
wird das Reich, das das Evangelium verkiindet, von Menschen gelebt, die zutiefst an eine Kultur ge-
bunden sind, und kann die Errichtung des Gottesreiches nicht darauf verzichten, sich gewisser Ele-

mente der menschlichen Kultur und Kulturen zu bedienen.“ '?

Abschliefiend sei eine Passage aus der Enzyklika ,Redemptoris missio® Papst
Johannes Pauls II. vom 7. Dezember 1990 zitiert, die die Beziehung von Inkul-
turation und Kultur trefflich unterstreicht:

_Bei ihrer Mission unter den Volkern trifft die Kirche auf verschiedene Kulturen und wird in den
Prozef der Inkulturation eingebunden. Diese hat als Erfordernis den gesamten geschichtlichen Weg
der Kirche geprigt, ist aber heute besonders wichtig und dringlich. Der Prozefl der Einfiigung der
Kirche in die Kulturen der Vélker verlangt viel Zeit. Es handelt sich ja nicht nur um eine dufiere An-
passung, denn Inkulturation ,bedeutet die innere Umwandlung der authentischen kulturellen Werte
durch deren Einfiigung ins Christentum und die Verwurzelung des Christentums in den verschiede-
nen Kulturen'. Sie ist also ein tiefgreifender und umfassender Prozef, der sowohl die christliche Bot-
schaft als auch die Betrachtung und die Praxis der Kirche betrifft ... Durch die Inkulturation macht
die Kirche das Evangelium in den verschiedenen Kulturen lebendig und fihrt zugleich die Volker mit

691



Karl Josef Rivinius SVD

ihren Kulturen in die Gemeinschaft mit ihr ein und tbertragt ihnen die eigenen Werte, indem sie auf-
nimmt, was in diesen Kulturen an Gutem ist, und sie von innen her erneuert. Threrseits wird die Kir-

che durch die Inkulturation immer verstindlicheres Zeichen von dem, was geeigneteres Mittel der

Mission ist.“ 4

Bei den angefiihrten Texten handelt es sich vielfach um Maximen und Sollens-
forderungen, nicht um das Abspiegeln der Wirklichkeit. Die tatsachliche Praxis
der Kirche, etwa in Liturgie, Theologie, Kirchenrecht und bei Organisationsfor-
men, und die theoretisch postulierte Inkulturation klaffen zumeist weit auseinan-
der. Zum guten Teil 1aflt sich dieser Hiatus mit dem Verwenden eines engen Kul-
turbegriffs erklaren, der dem Reden und Schreiben von Inkulturation kirchlicher-
seits zugrunde liegt. ,Kultur® im hier gemeinten Sinn bedeutet die spezifisch
menschliche Gestaltung des Verhiltnisses zu Natur und Geschichte. Zu dieser so
begriffenen Kultur, die selbst wieder durch eine besondere kulturelle Tradition
gepragt und vermittelt ist, gehoren die Lebensformen des Alltags ebenso wie die
unterschiedlichen Ausprigungen der Kunst, Religion, Literatur, Wissenschaft und
Technik. Sie ist ein Ensemble von Sprache, Interpretation des Welt- und Selbstver-
stindnisses, Leben in dem jeweiligen kulturellen Kontext, Verhalten zu anderen.

Ein gewisses Paradoxon stellt es dar, dafl die Verkiindigung des Wortes Gottes
einerseits die Kultur der Hérer zu respektieren hat, sie andererseits jedoch gleich-
zeitig andern mufl. Denn jede geschichtlich gewordene Kultur ist relativ, damit
defizitar und, am Anspruch der Botschaft von der Gottesherrschaft gemessen, er-
l6sungsbedirftig. Deshalb impliziert Inkulturation ein Doppeltes: zum einen,
daf} die Glaubensbotschaft in einer Ortskirche verkiindet und gelebt wird, zum
anderen aber, dafl diese vorfindliche Kultur mit ihren positiven Charakteristika
und Werten ,,getauft®, verchristlicht wird. So fihrt beispielsweise Inkulturation
in Schwarzafrika zu einer Afrikanisierung des Christentums wie auch zu einer
Verchristlichung Afrikas.

Der im kulturellen Kontext gelebte Glaube wirkt transformierend auf dieses
kulturelle Umfeld und Milieu ein. Ziel der Mission ist die Inkulturation, Mission
fithrt ihrerseits zur Inkulturation. Inkulturation im Vollsinn stellt ein prozeflhaf-
tes Geschehen dar, das sich bisweilen tiber einen langen Zeitraum erstrecke; sie
kann authentisch nur von Einheimischen getragen und gestaltet werden. Dabei
sind Fehlentwicklungen zu vermeiden beziehungsweise zu eliminieren, aber auch
notwendige Differenzierungen vorzunehmen. Speziell zu dieser Problematik im
heutigen Afrika bemerkt der kamerunische Theologe und Historiker Joseph-
Marie Ndi-Okalla:

Man muf} ,wachsamer sein und verhindern, dafl eine gewisse Auffassung von Inkulturation, die ein-
seitig auf der Wirklichkeit des traditionellen Afrika aufbaut, Gefahr liuft, an der komplexen Lage
Schwarzafrikas vorbeizugehen, deren Identitit die Christen prigt: das Zusammenspiel verschiedener
Lebensformen bzw. Lebenswelten in Stadt und Land (profane oder religiése), zwischen den gelernten
Katechismen und einer Glaubenspraxis, die durch neue Mentalititen und die Ara des Zweifelns stin-
dig herausgefordert ist — all das zwingt unsere christlichen Kirchen zur Eile. Dringlich ist eine grund-

692



Inkulturation

sitzliche und allgemeine Hermeneutik, die neue Wege fiir eine Resymbolisierung des Lebens in Afrika
offnet und dabei die Wechselbeziehungen zwischen Religion, Ethik und Politik in der gegenwirtigen
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Krise Afrikas artikuliert.“ 1>

Inkulturation und Neuevangelisierung im ,,nachchristlichen® Europa !

Der gesellschaftliche Wandel in den westeuropiischen Landern infolge der Indu-
strialisierung mit der ihr korrespondierenden Sikularisierung sowie die systema-
tische Unterdriickung des religiosen und kirchlichen Lebens im ehemaligen kom-
munistischen Herrschaftsbereich in Osteuropa hatten negative Riickwirkungen
auf die Religion und das kirchlich verfafite Christentum. Diese Faktoren erkliren
weithin, warum im gegenwirtigen Europa der Glaube nicht nur verdunstet und
die religiésen Traditionen sich in Krise befinden, sondern warum die Akzeptanz
der Glaubensbotschaft selbst zunehmend schwindet, die Weitergabe der Glau-
bensinhalte wie auch deren Rang und Wertschitzung innerhalb des Gesamthori-
zonts von Sinnerwartungen und Lebenszielen sich entscheidend verindert haben
und sich standig verandern.

Die Verkiindigung der Frohen Botschaft mit allen sich daraus ergebenden Kon-
sequenzen ist die zentrale Aufgabe der Kirche bereits von thren Anfingen an und
somit konstitutiv fir sie. In diesem Sinn hat die Kirche in all ihren konfessionel-
len Ausprigungen schon immer von und tber Evangelisierung gesprochen und
sie praktiziert. Triger der Evangelisierung ist die ganze Kirche, also jeder Christ
aus dem Volk Gottes, das diese als seine ureigenste Verpflichtung betrachten
muf}. Dabei kommt dem gelebten Zeugnis, das inhaltlich orientiert und begriin-
det sein mufl, zentrale Bedeutung zu.

Um die Neuevangelisierung auf dem europiischen Kontinent in rechter Weise
anzugehen, ist es wichtig, sich bestimmte Grundfakten zu vergegenwirtigen. Die
im Zunehmen begriffene Indifferenz dem Christentum gegentiber wie das Glau-
bensloswerden breiter Bevolkerungsgruppen mit entsprechenden Riickwirkun-
gen auch auf die christlichen Kerngemeinden geschehen in einem christlichen
Raum, in Lindern und Kulturen, die dem Christentum enorm viel verdanken.
Unglaube und religiose Gleichgtiltigkeit bringen deshalb das Christentum dort
nicht einfach zum Verschwinden, selbst da nicht, wo man Kirchenbindungen auf-
kiindigt und der Glaube erkaltet. Es bleibt in der Kultur tief verwurzelt und ist
vielfach Orientierung selbst dort noch, wo jede explizite Bezugnahme darauf un-
terbleibt. Das Christentum bleibt wirksam sogar dort, wo die sikulare Gesell-
schaft christliche Inhalte ganz nach eigenem Gutdiinken und zu eigenen Zwecken
fiir sich in Beschlag nimmt, selbst dort, wo christliches Kultur- und Glaubensgut
in rein profane Sinngehalte transformiert wird. Nichtchristen oder Menschen, de-
nen jedes Verstandnis fiir die Transzendenz und die christlichen Symbole als

693



Karl Josef Rivinius SVD

Glaubensaussagen abhanden gekommen ist, sind geschichtlich und kulturell vom
Christentum beeinflufit und geprigt. Auch die verschiedenen Formen religidsen
Brauchtums haben ihren kulturellen Sitz im Leben des Christentums.

Diese geistes- und kulturgeschichtlich belegbare Feststellung erlaubt, den
Adressaten einer moglichen Neuevangelisierung in Europa niher zu bestimmen.
Man kann ihn als einen ,nachchristlichen® Menschen bezeichnen insoweit, als
ihn das Christentum als Glaubens- und Heilsbotschaft vielfach nicht mehr er-
reicht und ihm jedes Verstindnis fiir einen transzendenten, personalen Gott fehlt,
er aber zugleich in seinem ethischen Orientierungswissen und sittlichen Verhal-
ten noch weitgehend im Christentum griindet. Von seinem schwindenden Got-
tesglauben bleiben nimlich ansehnliche Reste an christlicher Lebensorientierung
zuriick. Er ist gleichwohl ein vollig diesseits orientierter, aber in seinem Ethos
noch mafgeblich von christlichen Ideen und Werten geprigter Mensch. Der
Glaube des sikularen ,nachchristlichen® Menschen bleibt also undeutlich und
merkwiirdig konturlos, oder aber er sucht Halt, Orientierung und Geborgenheit
in fundamentalistischen Sinnentwiirfen.

Die Konsequenzen aus diesen Uberlegungen lauten: Der in Europa zu evange-
lisierende Adressat kann nur der ,nachchristlich® lebende Mensch sein, nicht ein
kiinstlich konstruierter ,Neuheide“!”. Demgemifl kann es auf dem europiischen
Kontinent keine Evangelisierung vom Nullpunkt geben. Denn der hier zu evan-
gelisierende Mensch ist zwar ein dem Christentum als Offenbarungsglauben ge-
geniiber nicht selten indifferenter Zeitgenosse, der allenfalls ein verschwommenes
Gottesbild besitzt und dem jeglicher Transzendenzbezug fehlt, aber er lebt im all-
gemeinen keineswegs vollig unberiihrt von christlichen Einfliissen.

Das Geheimnis der Inkarnation des Logos und den biblischen Sendungsauftrag
im Hinblick auf die Neuevangelisierung der ,nachchristlichen Menschen, aber
auch in bezug auf die Erstverkiindigung unter ,vorchristlichen® Menschen im
gesellschaftlichen und kulturellen Kontext Europas ernst zu nehmen, bedeutet
fiir uns Christen, allen Menschen das Geheimnis des Heils und das von Gott ge-
schenkte Leben anzubieten oder neu zu erschliefen. Dieser Einsatz soll erfolgen
mit dem gleichen Impetus, mit dem Jesus Christus es selbst getan hat, der in der
Menschwerdung sich einschlieBen lie von der konkreten soziokulturellen und
soziodkonomischen Welt der Menschen, unter denen er lebte und wirkte. Die
Zukunft des Christentums auf dem Kontinent Europa hingt in entscheidendem
Maf davon ab, inwieweit es gelingt, Glauben nicht nur als blofie Innerlichkeit,
sondern als zwischenmenschliche Erfahrung zu erméglichen, eine Erfahrung weit
unterhalb der organisierten Gebilde, die die Struktur der Gesellschaften Europas
darstellen, und zwar in kleinen Gruppen oder sozialen Netzwerken. Derartige
soziale Mikro-Um- und Lebenswelten bilden sich heute weit weniger von selbst
als frither; sie miissen bewufit gesucht und konstituiert werden. Thr Fehlen ge-
fahrdet iibrigens nicht allein die Tradierung des Christentums, sondern die ge-

694



Inkulturation

samte religiose Sozialisation der ,,nachchristlichen® Generation und das Internali-
sieren christlicher Werte.

Ohne Frage macht zur Zeit das Christentum in Europa eine tiefgreifende Krise
durch. Wenn das Christentum geschichtsmifig iiberlebt hat, so dank seiner recht-
zeitigen Krisen, nicht dank seiner jeweiligen weltlichen Erfolge und seines gesell-
schaftlichen Status. Das heiflt im Klartext: Fiir viele Menschen, die heute in Eu-
ropa das Christentum als Glaubenshaltung neu entdecken und wieder realisieren,
wird und mufl es ungeachtet aller christlichen Elemente in Gesellschaft und Kul-
tur ein ,,Neuheitserlebnis“ sein, nicht anders als fiir Menschen in den klassischen
Missionsgebieten, die zuvor einer anderen Religion angehort haben 8.

Fur die Kirche kommt es bei ithrer Aufgabe der Neuevangelisierung Europas
deshalb auf zweierlei an: Sie braucht Gruppen, Orte, Bewegungen und Gemein-
den, in denen Menschen unter Beachtung der Kontextualisierung der Theologie
und der zeitgemiflen Inkulturation der christlichen Botschaft im europiischen
Kontext zum bewufiten Glauben an den Schépfergott, an Jesus Christus und den
HI. Geist finden und in die Grundvollziige dieses Glaubens sich einiiben kénnen.
Dabei darf es solchen Gruppen usw. nicht primir um ihre je spezifische Spiritua-
litit gehen, sondern um den einen Kern des Glaubens; wire es anders, stiinden sie
ihrer eigentlichen Aufgabe im Weg. Zugleich brauchen die Kirche und die Chri-
sten aber auch die nétige Sensibilitit und Spiritualitdt fiir das, was an anonymem,
kulturell und institutionell vermitteltem Christentum in den europaischen Gesell-
schaften anzutreffen ist.

Diese stets neue Orientierung ,,nach auflen®, der Blick iiber den eigenen Kirch-
turm ist um der Menschen und der in fast samtlichen europdischen Landern exi-
stierenden multikulturellen Gesellschaften willen ebenso notwendig wie das Be-
mithen um Verinnerlichung. Nur auf diesem Doppelweg und bei Inkaufnahme
der damit verbundenen Spannungen und Belastungen lafit sich so etwas wie eine
Neuevangelisierung, eine Heilung des Bruchs zwischen Evangelium und Kultu-
ren auf dem europiischen Kontinent ins Auge fassen. Dabei sollte man aber ge-
flissentlich jegliche Triume von einer Renaissance der ,christlichen Kultur® tradi-
tionellen Zuschnitts, von einer Zuriickgewinnung verlorengegangenen kirchli-
chen Terrains und einer Wiederkehr der ,Christenheit® fritherer Zeiten ein fiir
allemal als erledigt ansehen.

ANMERKUNGEN

! G. Baum, Inkulturation und multikulturelle Ges., in: Conc 30 (1994) 69-73.

2 E. Nunnenmacher, Kultur, in: LMG 235-239.

3 K. Gabriel, Ritualisierung in sikularer Ges. Ankniipfungspunkte fiir Prozesse d. Inkulturation, in dieser Zs. 212
(1994) 3-13.

695



Karl Josef Rivinins SVD

4 Religionsunterricht 20 Jahre nach d. Synodenbeschlufl, in: Arbeitshilfen 111 (Bonn 1993) 83.

5 Enkulturation bezeichnet d. Hineinwachsen d. einzelnen in d. Kultur d. ihn umgebenden Ges. Durch diesen
lebenslangen Lernproze erwirbt d. Mensch d. Kompetenz in seiner Kultur. Er internalisiert deren Werte und Ver-
haltensweisen. Dieser Vorgang garantiert zudem, daff eine Kultur von ciner Generation zur anderen vermittelt wird.
Vgl. H. Fend, Sozialisierung und Erziehung. Eine Einf. in d. Sozialisierungsforsch. (Weinheim #1971) 44-49; A. A.
Roest Crollins, What is so new about Inculturation? A Concept and Its Implications, in: Greg 59 (1978) 721-738;
ders., Inculturation and the Meaning of Culture, ebd. 61 (1980) 253-273; V. Neckebrouck, Inculturation et identite,
in: Cultures et développement 16 (1984) 251-279; R. Joly, Inculturation et vie de foi, in: Spiritus 26 (1985) 3-32; K.
Miiller, Inkulturation, in: LMG 176-180; A. Quack, Enkulturation/Inkulturation, in: HRWG 2, 283-289.

¢ A. Quack, Inkulturation und Synkretismus. Religionsethnolog. Anm., in: ThG 36 (1993) 136.

7 P. Stockmeier, Hellenismus und Christentum, in: SM 2, 665-676.

§ Ders., Die Inkulturation des Christentums, in: LS 39 (1988) 100, 103.

9 G, Schniirer, Kirche und Kultur im MA, Bd. 1 (Paderborn 1924) 263 1.

18 Collectanea SC Prop. 1 (1622-1866) (Rom 1907) 42; dt. J. B. Aufhauser, Umweltbeeinflussung d. christl. Mission
(Miinchen 1932) 18.

11 AAS 43 (1951) 497-528; dt. Papstl. Rundschr. iiber d. Mission, hg. v. J. Glazik (Minsterschwarzach 1961) 103.

12 AAS 51 (1959) 833-864; dt. ebd. 161.

13 Verlautb. d. Ap. Stuhls 2 (Bonn 1975) 15f. 14 Ehd. 100 (Bonn 1991) 54.

15 ]-M. Ndi-Okalla, Afrika in d. Kirche v. heute. Die kommende Sondersyn. tiber Afrika, in: Ordenskorr. 35 (1994)
49f, Inkulturation d. Glaubens und Identifikation mit einer Kultur sind nicht Alternativen, sondern zwei notwen-
dige Momente d. Inkulturationsprozesses. Von zentr. Bedeutung ist die Frage, wie Glaube und Kultur verstanden
werden: R. Schreiter, Inkulturation d. Glaubens oder Identifikation mit d. Kultur?, in: Conc 30 (1994) 12-18.

1 Zum Folg.: K. ]. Rivinius, Neuevangelisierung in Europa von ,nachchr.“ Ges. unter multikulturellen Bedingun-
gen, in: ThG 36 (1993) 252-271.

17 K, Nientiedt, Kommen die Heiden?, in: HK 46 (1992) 345-347.

18 7y Glaube und Kirche in Europa: Gespr. mit Kard. Godfried Danneels, ebd. 48 (1994) 133-138.

696



