Besprechungen

spruch christlicher Botschaft fiir heute versteh-
bar und argumentativ ausweisbar zu machen®
(44). Ausgewertet werden einerseits ,Geist in
Welt“ und ,Horer des Wortes“: Wahrheit als
transzendente Einheit von Sein und Erkennen
im klassisch-thomanischen Sinn; anderseits, in
begriindeter Auswahl, Rahners theologisches
Werk: Offenbarung—Geschichte—Sprache - Sym-
bol. Die kritischen Riickfragen an Rahner lassen
seinen wegen seiner transzendental-ontologi-
schen Ausrichtung an Grenzen stofienden Ent-
wurf ,kaum als bleibend-giiltiges Losungsmodell
gelten® (254).

Ein solches Modell ortet Gruber im dritten
Kapitel (255-325) mittels der Kommunikations-
theorie (,Wahrheit durch Diskurs und Kon-
sens®), die bei Rahner zwar implizit angerissen,
aber zu wenig zur Entfaltung gekommen sei.
Diese Losung war angepeilt, sie wird jedoch, wie
die Behandlung der Vorarbeiten durch K. O.
Apel und J. Habermas zeigt, nicht undifferen-
ziert ausgefiihrt. Die Auseinandersetzung mit
den Sprechakttheorien J. L. Austins und J.R.
Searles sowie anderen Untersuchungen, von de-

nen N. Chomsky stellvertretend genannt sei,
wird auf ebenso informativem wie verstindli-
chem Niveau gefithrt. Breiter diskutiert weil fa-
vorisiert wird I. U. Dalferths Religionsphiloso-
phie von 1988, in der die Diskurstheorie greifba-
ren und wirkungsvollen Niederschlag gefunden
hat; weitere Anregungen finden sich vor allem
bei R. Schaeffler.

Das Schlufkapitel (326—332) fafit nach einer
Riickschau das Ergebnis der Untersuchung zu-
sammen. Gruber begriindet seine Option fiir die
Kommunikationstheorie ohne Seitenhiebe auf
friihere Modelle. Das gibt nicht nur seinem Re-
siimee, sondern der gesamten Arbeit den einla-
denden Charakter, mit einer schwierigen Materie
bekannt und vertraut zu werden. Dafl von dieser
gewifl nicht leichtzunehmenden Aufgabe nicht
dispensiert werden kann, diirfte klargeworden
sein. Spitfolgen der im ersten Kap. paradigma-
tisch aufgezeigten Phasen wirken ja bis in die
Gegenwart hinein, wie etwa der Verweis auf
E. Schupp (vgl. 43, Anm. 123, wo iibrigens mifi-
verstandlich von der ,Jesuitenfakultit® Inns-
bruck die Rede ist; 313£.) belegt.  A. Batlogg S]

Kirchengeschichte

VaucHEz, André: Gottes vergessenes Volk. Laien
im Mittelalter. Freiburg: Herder 1993. 253 S. Lw.
58,—.

Alle Christen beginnen als Laien und nur we-
nige enden als Kleriker. Kirchengeschichte sei
aber, so ein weitverbreitetes Urteil, Kleriker-
geschichte. Wenn deren Selbstverstindnis auch
Wandlungen unterlag, so beanspruchten sie doch
beharrlich Vorrechte, legten fiir sich und die
Laien die Normen fest und brachten in aller Re-
gel nur wenig Interesse auf, dem Wort vom ,all-
gemeinen Priestertum® Kraft zu verlethen. Die
Laien hatten trotzdem ihre Geschichte, eine ab-
wechslungsreiche, spannungsreiche zudem, wie
A. Vauchez zeigt, der als Mentalitdtsforscher des
westeuropiischen Mittelalters, besonders durch
die Auswertung von Kanonisationsakten, seit
langem ausgewiesen ist.

Vom 11. auf das 13. Jahrhundert datiert Vau-
chez das Erwachen der Laien. Sie wehrten sich
zuerst noch unbeholfen gegen Druck von oben,

790

sahen aber ihr Heil oft in der méglichst genauen
Anniherung an das Klerikerleben. Grofierer
Selbstand stellte sich in den folgenden zwei Jahr-
hunderten ein, mit manchem Wildwuchs und
einem starken Bewufltsein ihrer Wiirde. Gegen
als subversiv empfundene Ziige der ,Laien-
frommigkeit“ reagierte eine sich ausdifferenzie-
rende, kanalisierende Gesetzgebung und - die
Inquisition. Der erste nichtadelige Laie, Homo-
bonus von Cremona (T 1197), wurde 1199 heilig-
gesprochen. In den zwei letzten Teilen stelle Vau-
chez im besonderen Frauen vor, unter ihnen Eli-
sabeth von Thiringen, Hedwig, Birgitta von
Schweden, Dorothee von Montau und Jeanne
d’Arc, um zu zeigen, wie eine Frauenmystik und
ein Frauensehertum aufbrach und sich eine
besondere eucharistische Frommigkeit der weib-
lichen Laien ausformte. Im 15. Jahrhundert
schliefflich galt nicht mehr der Vita activa, son-
dern der Vita contemplativa, nicht mehr der
Sorge fiir die Armen, sondern der Sorge um die



Besprechungen

eigene arme Seele das Bemiihen der ,fortschritt-
lichen Laien. Nachdem im Hochmittelalter die
Kleriker zogerlich der Ehe den Rang eines vollen
Sakraments zugestanden hatten, wertete das
Spatmittelalter die Ehe wieder ab, pries die
Josephsehe von Elzear und Delphina von Sabran,
dem ersten heiliggesprochenen Ehepaar (es wur-
de aber wohl nur er kanonisiert: 1369).

Dieses Buch war iberfillig. Es filhrt den
Leser, ohne ihn allzusehr mit Hypothesen zu
beschweren, zu den Schaupldtzen des Mittelal-
ters und deckt in aller Diskretion das Ringen der
Menschen in der Kirche auf. Der Blick ist nuan-
ciert, der Ton nie gehissig. Vauchez liegt jede
Schwarzweifimalerei fern.

Angesichts des Reichtums der Feldforschun-
gen zur Gottesfriedensbewegung, zu den Kreuz-
zligen, den Stadtprozessionen und zur Rolle der
Katharer wie der Franziskanerspiritualen, fallen
kleinere Nachteile nicht sehr ins Gewicht. So
wurden mehrere in sich selbstindige Artikel
Vauchez’ schon in der franzosischen Ausgabe zu
einem Werk zusammengefafit und nicht immer
harmonisiert. Die bewundernswerte Uberset-
zungsleistung fillt gelegentlich etwas holperig
aus (128: statt ,,Biirgerdienst wiire ,Zivildienst“
angebracht; 195: der Abbé Migne [T 1875] been-
dete nicht ,im“ Jahr 1200 seine Patrologie, son-
dern ,,mit* diesem Jahr; in der Tat reicht sie bis
1216). Viele Aussagen Vauchez’ laden zur Dis-
kussion ein. Wenn die Christen an der Wende
zum 13. Jahrhundert wirklich so bereitwillig
nach den Sterbesakramenten verlangt hitten, wie
behauptet (76), hitte es dann der Dekretale
,Cum infirmitas“ des 4. Laterankonzils 1215 be-
durft? Mifite vielleicht nicht zwischen Laien
und Laien, den politischen Kriften und dem
seinfachen Volk®, deutlicher unterschieden wer-
den? Waren viele Kleriker nicht in der schwieri-
gen Lage, angewiesen zu sein auf weltliche Orga-
nisatoren und Wohltiter, andererseits den erd-
riickenden weltlichen Arm um der Freiheit der
Kirche willen abwehren zu miissen?

Es gehort nicht zuletzt zum Verdienst Vau-
chez’, den Reichtum an Frémmigkeitsformen in
der Kirche und die Notwendigkeit aufgezeigt zu
haben, die Strukturen und den Umgang in der
Kirche beharrlich zu tberpriifen. Dafiir dankt
der Rezensent, selbst Kleriker.  N.Brieskorn S]

Omnvrer, Norbert: Pilgerleben im Mittelalter,
Zwischen Andacht und Abenteuer. Freiburg:
Herder 1994. 243 S. Lw. 48,

,Die Moderne ist die Unméglichkeit, an Ort
und Stelle auszuharren®, sagt Zygmunt Bauman.
Wer Ohlers Panorama der Pilgerfahrten auf sich
wirken liflt, wird in Bewegung und Unruhe
nicht mehr blof} ein Kennzeichen der Moderne
sehen, sondern auch des Mittelalters. Seffhaft ge-
worden, werden viele zu Pilgern; das Wort
kommt von ,peregrinus“, was urspringlich
suber den Acker hinaus gehend bedeutete, und
weist das Pilgerwesen als Lebensbestandteil einer
agrarischen Gesellschaft aus. In einer sich als
christlich verstehenden Gesellschaft ziehen die
irdischen Stitten des menschgewordenen Gottes
und die ihm Nachfolgenden, die als heilig verehr-
ten Minner und Frauen, immer auch besondere
Verehrung an. ,Gott ist in allen Dingen zu fin-
den.“ Deswegen fiihlten sich viele berechtigt, zu
Hause zu bleiben; andere sahen sich gerade we-
gen dieses Satzes verpflichtet aufzubrechen. So
nahmen durch alle Jahrhunderte hindurch Chri-
sten, nicht nur Bauern und Biuerinnen, auch
Stidter, Ritter und Konige (Pipste seltenst),
schmerzlichen Abschied, luden sich Strapazen
auf und begaben sich auf den Weg, nicht als ,,va-
gandi“ oder ,Globetrotter”, sondern auf ein
»Heiligtum* hin. Wo Licht ist, fallt Schatten, wo
Menschen sich versammeln, fehlt es nicht an Die-
ben, wer reist, fillt leicht unter die Riuber. Ohler
14t nichts Wesentliches aus.

Er wihlte fir seine Untersuchung den Zeit-
raum vom flinften bis zum Ende des 16. Jahrhun-
derts und somit einen sehr ausgedehnten Mittel-
alterbegriff. Der untersuchte Raum ist Europa
samt dem Vorderen Orient; Pilgerfahrten in die
»Neue Welt“ gab es noch nicht. Dafl er sich auf
die Christenheit beschrinkt (9), ist ein wenig
schade; denn so erfahren wir wenig tiber die pil-
gernden Juden und Muslime. Doch bleibt genii-
gend interessanter Stoff. Der Leser kann den ein-
zelnen Abschnitten der Pilgerfahrt folgen: dem
auslosenden Motiv, der Wahl des Ortes, dem
Aufbruch, den Gefahren und der Ankunft am
Ziel. Sinnigerweise fiigt Ohler unter das Kapitel
»Am Ziel“ auch Riickreise und Wiedereintreffen
des Pilgers oder der Pilgerin am Heimatort ein.
Verschiedene Methoden lieflen dieses Buch ent-

791



