Ottmar Fuchs

Gemeinsam den Aufbruch wagen

Das Bamberger Pastoralgesprich

Am ersten Fastensonntag dieses Jahres ist in der Erzdiozese Bamberg in den
Dekanaten bzw. in besonderen pastoralen Zentren das Bamberger Pastoralge-
sprich offiziell erffnet worden. In einer ziemlich hiufig und intensiv tagenden
Vorbereitungsgruppe wurden ab April 1996 dessen Konzeption und die Struktur
erarbeitet, zusammen mit Vertretern aus dem Domkapitel, die ihrerseits mit ihren
Kollegen und insbesondere mit dem Erzbischof den jeweiligen Stand der Diskus-
sion austauschten. Ausschlaggebend dafiir, daff mit neuem Mut und mit Hoff-
nung auf dieses Projekt zugegangen werden konnte (das in bestimmten Bereichen
der Di6zese schon seit Beginn der 90er Jahre angeregt und teilweise auch schon
vortiberlegt wurde), war nach dem Bischofswechsel im Jahr 1995 eine schon rela-
tiv frith geduflerte Stellungnahme des neuen Erzbischofs Karl Braun im Priester-
rat, dafl er ein solches Pastoralgesprich nicht nur zulasse, sondern fiir die Kirche
von Bamberg wiinsche, und daf} dies ein offener Dialog sein solle. Im Bischofs-
wort zur Er6ffnung des Pastoralgesprichs kommt dies deutlich zum Ausdruck:
»Fir mich ist das Pastoralgesprich keine ,Pflichtiibung® und auch kein ,Sand-
kastenspiel. Es ist mir ein Anliegen, Thre Meinungen und Wiinsche zu héren, uns
dartiber offen auszutauschen und Ergebnisse zu erarbeiten, die méglichst von
allen mitgetragen werden konnen.“!

Interessanterweise war ziemlich bald klar, den Vorgang, der hier angezielt
wurde, ,Pastoralgesprich® zu nennen. Dahinter verbirgt sich eine Unsicherheit,
die sich allerdings als Stirke herausgestellt hat, nimlich die anfingliche Unklar-
heit, in welchen strukturellen Bahnen dieses Pastoralgesprich ablaufen solle. An-
dere Didzesen wufiten von vornherein, dafl sie von der Institution eines
»Didzesanforums® ausgehen wollten, was dann auch den gesamtdiézesanen Ge-
sprachsprozefl mehr oder weniger auf diese Institution hin ausrichtete. Mit dem
Begriff Pastoralgesprich liegt demgegeniiber die Betonung von Anfang an auf ei-
nem breit angelegten Prozef, wie er in den Gemeinden und Verbinden, Gruppie-
rungen und Initiativen der ganzen Didzese in jeweils gleichstufiger Wichtigkeit
zueinander geschehen solle und dirfe. So kommt in diesem Begriff besonders
deutlich zum Ausdruck, daf das Forum, auf das auch hier nicht verzichtet wer-
den kann, nur Dienstcharakter in bezug auf diesen Gesamtprozefl hat und darin
selbst nicht mehr und nicht weniger als eine reziproke Teilrealitit darstellt.

55



Ottmar Fuchs

Im Sinn dieses dezentralen Anliegens fanden die Auftaktveranstaltungen an
verschiedenen Orten der Didzese statt, nicht zuletzt auch um den Domkapitula-
ren, dem Weihbischof und dem Erzbischof die Moglichkeit zu geben, sich auf
diese Orte zu ,verteilen®. Dadurch konnte unmittelbar vor Ort erlebt werden,
daf die Bistumsleitung das Pastoralgesprach nicht nur aus der Ferne hochschatzt,
sondern von vornherein ,mit dabei“ ist und, je nach Méglichkeit, auf den ver-
schiedenen Ebenen (nicht nur auf der obersten) an diesem Gesprich beteiligt ist.
Denn wirde sich eine Bistumsleitung nicht wenigstens intentional und soweit
wie moglich auch praktisch an den Prozessen einer solchen Dialogunternehmung
beteiligen, sondern sich nur vorbehalten, am Ende des Dialogprozesses als Au-
lenstehende tiber dessen Ergebnisse zu urteilen, hatte sie mit dem Dialogprojekt
der Kirche auch nur von auflen zu tun. Erst vom Innenbereich des Gesprichspro-
zesses heraus kann die Verantwortung wahrgenommen werden, ,iiber ihn zu
wachen. Nur wer hinhort, weiff, wie Entscheidungen zu treffen sind.

Die Beteiligungsfrage stellt sich aber nicht nur an die Bistumsleitung, sondern
an alle, vor allem auch an die Pfarrer und an die anderen Hauptamtlichen wie
tiberhaupt an die Glaubigen. Hier zeigen sich teilweise viel grofiere Probleme in
der Motivation, an entsprechenden Gesprichen teilzunehmen. Die Reden: ,Das
braucht es nicht bzw. ,Das bringt ja doch nichts* sind von sogenannter konser-
vativer und sogenannter progressiver Seite her die schlimmsten Killerargumente.
Dahinter stehen biographisch sicher verstindliche (Gegen-)Abhingigkeiten im
positiven oder negativen Sinn ,nach® oben, die aber beide das lebendige Volk
Gottes nicht mehr ernst genug nehmen und zu wenig Hoffnung investieren.

Nicht wenige Hauptamtliche befiirchten, tberlastet wie sie ohnehin schon
sind, dafl mit dem Pastoralgesprach zusitzliche Arbeit auf sie zukomme. Diesem
Motivationsbedarf gegentiber wire deutlich zu machen: Das Pastoralgesprach ist
keine Inszenierung, die dem Leben der Gemeinden und Verbinde noch etwas
Zusitzliches draufsetzte, sondern es geht um eine Kldrung, Vertiefung und Neu-
orientierung des schon bestehenden pastoralen Lebens. Es ist ein Reflexions-
prozefl, der in die eigene Arbeit integriert ist und dieser zugute kommt. Schon
dadurch gewinnt die Pastoral eine neue Qualitait. Wenn sich dann auch neue
Priorititen einstellen, dann immer nur in Verbindung mit neuen Abriistungen
von dem, was dann nicht mehr so wichtig scheint. Am Ende wird sich ein solcher
Vorgang cher entlastend auf die Hauptamtlichen auswirken.

Ubrigens darf sich das Pastoralgesprich — in guttuender Dialektik zu allem
notwendigen Engagement vieler, ohne das nicht viel zustande kime — grundle-
gend im Horizont der Gnade verstehen, ohne perfekte Alles-oder-nichts-Total-
anspriche (,Wir mussen alle erreichen!), ohne Gehetztheit, mit viel Geduld fiir
die Ungleichzeitigkeiten (manche kénnen sich auch erst spiter dazu motivieren
lassen), vor allem immer zuerst mit der Frage: Wo findet denn schon lingst etwas
von dem statt, was wir fiir wichtig halten? Menschen leben vom Beispiel. Wenn

332



Gemeinsam den Aufbruch wagen

etwas weit weg ist und nur eingefordert werden kann, dann ist dies nicht sehr hilf-
reich. Wenn aber schon etwas da ist und wenn man dies sieht und hochschitzt,
dann ist es allein schon dadurch ermutigend, daf} es existiert. Christus hat nicht
nur ein Beispiel gegeben (vgl. Joh 13, 15), sondern er gibt Beispiele auch heute
noch. Indikativisch darf das Pastoralgesprich also sein, indem es die Gegebenheit
Gottes in der Wirklichkeit wahrnimmt und sich dieser Wirklichkeit verdankt, da-
mit nicht der Krampf eines sich gegenseitig unter Druck setzenden Imperativs
um sich greift, der den Erfolg, um mit Paulus zu sprechen, in der selbstrithmeri-
schen Leistung der Menschen sucht (vgl. Rém 3, 27). Sicher gilt Ernst Kdsemanns
Bemerkung: Gnade, die nicht titig wird, ist Einbildung. Einbildung ist jedoch
auch, ohne Gnade zugunsten des Gottesreichs titig sein und das Fragmentarische
menschlicher Existenz nicht barmherzig zulassen zu wollen.

Die Bandbreite der Reaktionen im Kirchenvolk erstreckt sich von der Ver-
wunderung dariiber, daff man (und besonders frau) in der Kirche gefragt ist,
tber die niichterne Frage, ob ,die da oben denn nicht schon lingst wiifiten, was
uns beschiftigt (die so fragen sind noch relativ leicht bekehrbar fir die Einsicht,
dafl nun endlich auch die jeweilige Sicht der Dinge direkt auszutauschen sei),
tiber die Bemerkung nicht weniger, ,noch einmal mitzumachen® und die ent-
sprechende Hoffnung aufbringen zu wollen (mit dem Nachsatz, daf dann aber
Schluf} sei, wenn man wieder enttiuscht werde), bis hin zu manchen, fiir die das
Pastoralgesprich ,zu spit kommt®, weil sie in ihrer Erbitterung ihren Glauben
anders orientiert haben.

Das Pastoralgesprich wiirde gelingen, wenn in seinen vielen Pastoralgespri-
chen die Erfahrungen zum Vorschein kommen kénnten, die hinter solchen Reak-
tionen liegen, dafl man also nicht allein bei den Reaktionen steckenbleibt und ent-
sprechend gegenreagiert, sondern dafl ein Gesprichsklima aufgebaut wird, in
dem auch das zu Wort kommt, was an Erlebnissen und Verwundungen ,,dahin-
ter” steht. Dies ist der beste Weg, um jene auch und besonders innerkirchliche
Gewohnheit zu durchbrechen, weitgehend nur noch iiber Klischees (rechts und
links, konservativ und progressiv, Kerngemeinde und Fernstehende usw.) mitein-
ander umzugehen und dahinter nichts mehr voneinander zu erwarten. Auf diese
Weise kann die Kreativitit und darin auch die Gegebenheit des Heiligen Geistes
in den Glaubigen nicht kommunikativ eingeholt und zum Aufbau der Kirche auf-
genommen werden. Ahnliches gilt fiir die sogenannten Reizthemen. Ohne ihre
Eigenbedeutung und Wichtigkeit zu schmailern, ist doch auch darauf zu schauen,
dafl, so plakativ sie zunichst klingen, dahinter jeweils hochst differenzierte Sehn-
siichte, Erfahrungen, Uberlegungen und tiefere Probleme stehen. Das Pastoral-
gesprich wire der Ort, wo diese Kreativitit nicht mehr durch gegenseitige Vorur-
teile und Grabenkimpfe gestaut wird, sondern fliefen kann.

Bereits nach den Auftaktveranstaltungen kam ofter die Frage im Kirchenvolk
auf: Ja wo beginnt jetzt denn dieses Pastoralgesprich? Wer fithrt es denn? Sind

333



Ottmar Fuchs

wir bzw. ab wann sind wir daran beteiligt? Diesbeziiglich muf§ sich wohl erst
noch richtig herumsprechen, daff nach der Konzeption des Pastoralgesprichs hier
nur eine Antwort zutrifft: Das Pastoralgesprich beginnt genau an der Stelle, wo
diese Fragen gestellt werden. Wie geht es weiter? — Mit uns geht es weiter! Es ist
gar nicht so leicht, unsere Blicke von der Bistumsleitung bzw. von einem noch zu
bildenden Pastoralforum zuniachst wegzunehmen und auf uns selbst zu richten.
Dies gilt vor allem fiir die ,,gute® oder ,schweigende” Mitte des Gottesvolks, ins-
besondere der Gottesdienstbesucher auflerhalb der vorhandenen Gremien. Deren
Lebens- und Glaubenserfahrungen sind genauso wichtig wie diejenigen, die in
den Gremien ausgetauscht werden von der jeweiligen Auflenperspektive her for-
muliert werden. Thr treues Dazugehéren darf nicht als Selbstverstindlichkeit ein-
geordnet und damit der Sprachlosigkeit tiberlassen werden. Jedenfalls gilt: Wenn
sich das Pastoralgesprich nicht jeweils vor Ort ereignet, dann findet es nicht statt,
dann hingt auch das Forum in der Luft.

Wenn das Pastoralgesprich scheitert, dann scheitert es am mangelnden Mut
und an mangelnder Hoffnung, die in das Volk Gottes gesetzt werden bzw. das
Volk Gottes in sich selber setzt. Man kann aber nur an den Gott Jesu glauben,
wenn man — wie er — Vertrauen in die Menschen setzt. Und man kann nur an
Christus glauben, wenn man denen etwas zutraut, die auf ihn getauft sind 2.

Ekklesiologischer Ort des Pastoralgesprichs

Die Kirche hat eine Identitit (ein Wesen, einen Charakter, eine Selbst-Bestim-
mung). Diese ist ihr durch Jesus Christus geschenkt, um in seiner Erinnerung die
Menschen fiir eine erlsende und aufbauende Gottesbeziehung zu 6ffnen und
von daher die Welt zu sehen sowie das Leben in Barmherzigkeit und Gerechtig-
keit zu gestalten. Durch Gottesliebe und Nichstenliebe vollzieht sich die Kirche
also. Diese Identitit findet sie in der Zeit. Uber die Erfahrungen der Menschen
entdeckt sie die ,Zeichen der Zeit“. Sie nimmt diese genauso intensiv wahr wie
die eigene Wahrheit, damit sich ihre Hoffnung schenkende Botschaft im Leben
der Menschen bewahrheiten kann. Die Kirche ist damit das ganze Volk Gottes,
das sich derart in seinen Charismen von Christus beschenkt weiff und sich von
daher den Herausforderungen und Aufgaben der kirchlichen Identitit in der Welt
von heute 6ffnet und stellt. Erzbischof Karl Braun formuliert dies in seinem Bi-
schofswort zur Er6ffnung des Pastoralgesprichs folgendermafien:

»Ziel des Pastoralgespriches ist es, die Zeichen der Zeit wahrzunehmen und im Gebet und Gesprich
zu erfahren, was dieser Geist Gottes heute von uns und unserem Erzbistum will. Das erfordert 1. die
Situation vor Ort in den Blick zu nehmen und zu schauen, was die Menschen in der Kirche und in der
Welt bewegt (sehen), 2. zu fragen, wie die Seelsorge in Zukunft entfaltet werden muf} (urteilen), 3. not-
wendige Schritte einzuleiten, die sich daraus ergeben, wenn wir als Kirche verkiindigen, Gottesdienst
feiern und anderen helfen (Verkiindigung, Liturgie und Diakonie) (handeln).“?

354



Gemeinsam den Aufbruch wagen

Das Pastoralgesprich hat das grundsitzliche Ziel, die Identitit der Kirche in
den Lebenserfahrungen und Herausforderungen der Gegenwart lebendig und be-
wuflt werden zu lassen. Die Grundfrage heifit deshalb: Wie wollen/sollen wir uns
(nicht) verindern, um Kirche zu bleiben bzw. zu werden? Das Pastoralgesprich
kann von daher vielleicht als eine Art Inventur im echten Sinn des Wortes angese-
hen werden: als ein Vorgang, in dem Vorhandenes gefunden und Neues erfunden
wird, was jeweils den Glauben und die kirchliche Verantwortung heute vertieft
und steigert.

Das pastorale Gesprich macht cinen Vorgang zum Thema, der verschiedentlich
in der Kirche von Bamberg lingst im Gang ist (so etwa in der ,Wir-sind-Kirche®-
Bewegung, die — von ihrem jihrlichen Tagungsort her — eng mit dem Namen
»Feuerstein® verkniipft ist, und insbesondere auch in den Regionen Niirnberg
und Bamberg, wo seit Jahren schon an der Gestaltung eines pastoralen Forums
sowie an moglichen Themenbereichen gearbeitet wurde). Das Pastoralgesprich
nimmt diese Gegebenheiten wahr und méchte dhnliche Prozesse fiir die gesamte
Didzese initiieren und interpretieren. Es geht hier also nicht primir um eine von
welcher Gruppe auch immer inszenierte Sonderveranstaltung, an deren Ende
dann Texte stehen, die mehr oder weniger handlungsleitend sind oder sein diirfen,
sondern um einen Prozef, der jetzt schon Kirche verindert und gestaltet und des-
halb auch nicht einfach ,abgeschlossen® sein kann. Wir leisten uns ein ,offenes
Ende®. Zwar wird es so etwas wic einen offiziellen Abschluf} des Pastoralge-
sprichs als eines fiir eine bestimmte Zeit besonders thematisierten und institutio-
nell forcierten Vorgangs geben, doch werden die darin vertieften und neu aufbre-
chenden kirchenkonstituierenden Prozesse weitergehen. Was die Wiirzburger fiir
ihr Diézesanforum formuliert haben, gilt auch hier: Nicht ein Punkt sei der Ab-
schluf}, sondern ein Doppelpunkt.

Sicher werden auch Texte erstellt, aber immer innerhalb dieses Gesamtprozes-
ses, als Schritte der Vergewisserung in einem gesamten Vorgang, der durch sich
selbst schon eine neue Praxis setzt. Damit liegt die dominante Erfolgslast des Pa-
storalgesprachs nicht auf der Abfassung von Abschlufitexten und ihrer grofieren
kirchenpolitischen Wirksamkeit (obwohl auch darauf nicht zu verzichten ist).
Das Pastoralgesprich wird auch dann noch in seinem eigenen Selbstvollzug einen
Sinn gehabt haben, wenn es solche Papiere nicht gibt bzw. wenn sie in der ober-
sten Kirchenleitung unbeachtet bleiben. Derart kann man die eigene kirchliche
Identitdt nicht von solchen Erfolgen abhingig machen. Die Beschliisse kénnen
fairerweise nur insoweit bei anderen Verbindlichkeit beanspruchen, als sie fiir die
Beschliefenden selbst verbindlich sind. Uber das Pastoralgesprich erneuert sich
die Kirche von Bamberg. In diesem Prozefl werden von allen Beteiligten Ver-
pflichtungen eingegangen, die diese neue kirchliche Wirklichkeit konstituieren.

Das Volk Gottes ist eine sehr komplexe Grofle und existiert in vielen unter-
schiedlichen Strukturen und inhaltlichen Priorititen. Es ist gegliedert in Institu-

335



Ottmar Fuchs

tionen, Pfarreien, Verbinde, Gremien und Bewegungen. Und dariiber hinaus gibt
es viele, die in diesen dichteren Gliederungsteilen nicht vorkommen, aber sehr
wohl zum Volk Gottes gehoren. Das Pastoralgesprich geht den Weg in die Rich-
tung ciner Gesamtpastoral, in der die verschiedenen Teile des Volkes Gottes sich
aufeinander beziehen, sowohl horizontal wie auch vertikal. Erst dann konnen die
verschiedenen Ebenen miteinander kooperieren, wenn sie voneinander wissen
und aufeinander gehért haben. Zur Kommunikation der vertikalen Ebenen ge-
hort es, dal an Prozessen des Pastoralgesprichs auf ,unterer Ebene (z.B. in
Pfarrgemeinden) auch Personen aus der Bistumsleitung teilnehmen. Es ist dem
Mifverstindnis entgegenzuwirken, dafl das Pastoralgesprich ,nur® ein Bera-
tungsvorgang fiir die danach zu treffenden Entscheidungen der Bistumsleitung
bzw. des Bischofs sei. Letztere nehmen vielmehr von vornherein an diesem Pro-
zel nach ihren Méglichkeiten teil, im Austausch mit den Meinungen anderer,
und nicht erst als Urteilsmacht am Ende des Meinungsaustauschs anderer.

Das Thema des Pastoralgesprichs ist sein praktisches Ziel: der Selbstvollzug
der Kirche in dieser Zeit. Dies ist der vorgegebene Inhalt. Welche Einzelthemen
im Vollzug des Pastoralgesprichs wichtig werden, mufl den Erfahrungen und
Visionen des gesamten Gottesvolks iiberlassen bleiben. Thm werden also keine
Themen vorgesetzt, iiber die es dann diskutieren konne. Damit wird das Pastoral-
gesprich aber nicht ziellos, sondern mobilisiert genau jene Fragen, in deren
Beantwortung Inhalte und Themen explizit werden. So wurden etwa folgende
Anregungen vorgeschlagen: Wie leben wir unseren Glauben? Bringt er Freude,
bringt er Last? Was fiir eine Vorstellung von Kirche haben wir? Gibt sie Heimat,
bringt sie Probleme? Was ersehne und ertriume ich? Was gibt mir Hoffnung und
was gibt mir Halt? Damit das Pastoralgesprich in Gang kommt, werden also ins-
besondere von der Gesprichsbegleitung Leitfragen zu formulieren sein, die die
Gespriche motivieren und die je eigenen Themen herauslocken. Motivierend
kann auch die Frage sein: Wer will mit wem sprechen und warum? Inhaltlich
konnte die Orientierung an den Grundvollziigen der Kirche hilfreich sein (Ver-
kiindigung und Diakonie, Gemeinschaft und Liturgie): Wo haben wir unsere
Priorititen, wo haben wir Ausfille? Oberstes Gebot wird sein, dafl das inhalt-
liche Anliegen, die Identitit der Kirche in den Anforderungen der jeweiligen Zeit
zu verwirklichen und zu vertiefen, immer auch die Organisation und die Struk-
turierung der Prozesse des Pastoralgesprachs zu bestimmen hat.

Erwartungen und Hoffnungen
Weitreichende Erfahrungen zeigen, dafl im Kirchenvolk nicht nur positive Erwar-
tungen, sondern auch starkes Mifftrauen gegeniiber dem Pastoralgesprich gehegt

werden. Hier miifite in einer innerkirchlichen Offentlichkeitsarbeit klargemacht

336



Gemeinsam den Aufbruch wagen

werden, welche Ziele das Bamberger Pastoralgesprich hat, wie und auf welcher
Basis es vor sich geht und wie der Verlauf, soweit er absehbar ist, aussehen wird.
Der Verdacht, dann doch nicht ,dabeisein® zu diirfen oder nicht die entsprechen-
den sozialen Riume zu haben, wo in Offenheit gesagt wird, wie etwas ist bzw.
was jemand glaubt und denk, ist ziemlich stark. Dazu kommt die Frage: Was ge-
schieht mit unseren Texten? Welche Personen gehen wie mit ihnen um?

Manche Vorurteile und Angste kénnen allein schon durch genauere Informa-
tionen eingedimmt werden. Die Ziele sind klar formuliert:

»Das Pastoralgesprich soll - verkniipft mit den Vorbereitungen fiir das Heilige Jahr 2000 — ein geist-
liches Geschehen sein, ... (es) soll dazu beitragen, dafl in der Erzditzese Bamberg ein offenes Ge-
sprichsklima entsteht und Vertrauen wichst, also in gegenseitiger Wertschitzung auch kontroverse
Meinungen ausgetauscht werden, dafl das Miteinander aller und die gemeinsame Verantwortung ge-
stirkt werden, daf§ die richtigen und notwendigen Schritte fiir die kiinftige Seelsorge eingeleitet wer-

den, dafl Kirche auch nach aufen als dem Menschen verpflichtete, lebendige Gemeinschaft deutlich
wird.“*

Auch der Angst gegeniiber, daf} irgendwelche Themen von vornherein blok-
kiert oder nicht erlaubt seien, hat der Erzbischof immer deutlich gemacht, dafl es
im Prozefl des Pastoralgesprichs keinen ,Maulkorb“ gibt und geben darf und
dafl alle gewhlten Themen und Anliegen in entsprechenden Voten und Papieren
zum Vorschein kommen konnen. Dabei ist es dem Bischof unbenommen, daf} er
sich méglicherweise ganz bestimmte Voten nach seinem Verstindnis von Kir-
chenordnung und gegenwirtigem Lehramt nicht zu eigen machen kann und ent-
sprechende Texte auch mit seinen Dissensvermerken versieht. Entscheidend ist,
dafl in einem Gesamtbericht alle Meinungsbilder an die Bischofskonferenz bzw.
nach Rom weitergeben werden?.

Es kann auch keine Ausgrenzungen geben, als konnten hier nur ganz be-
stimmte Leute miteinander ins Gesprich kommen. Denn so, wie das Pastoralge-
sprich angelegt ist, beginnt es nicht ,,oben®, sondern es beginnt von vornherein
unter der Beteiligung all derer, die sich beteiligen wollen. In Richtung auf diese
Motivation ist allerdings von Beginn an einiges zu tun, vor allem auch durch per-
sonliche Botschafter, denen man anmerkt, dafl sie selbst mit viel Hoffnung moti-
viert sind: Wie werden diejenigen, die nichts oder nicht viel vom Pastoralgesprich
halten (gleichgiiltig, ob sie im progressiven oder konservativen Lager stehen),
dazu motiviert, daf§ sie im Pastoralgesprich vorkommen wollen? Erzbischof Karl
Braun formuliert denn auch in seinem Hirtenbrief zum Auftakt des Pastoralge-
sprachs:

»Das Gesprich kommt in Gang, wenn sich viele Glaubige intensiv daran beteiligen. Darum bitte ich
Sie, liebe Schwestern und Briider, am Pastoralgesprich teilzunchmen. Erwachsene, Jugendliche und
Kinder, Frauen und Ménner, Einzelne und Gruppen: ich lade Sie ein, Ihre Fragen zu formulieren, The-
men und Vorschlige einzubringen, mitzudenken und mitzuplanen. Sprechen Sie in Ihren Familien,

Gemeinschaften und Pfarrgemeinschaften tiber das, was sie bewegt: iber Freuden und Hoffnungen,
Sorgen und Angste.*6

24 Stimmen 215, 5 337



Ottmar Fuchs

Versteht man unter Pastoral (entsprechend dem Zweiten Vatikanum) die ge-
samte Erfahrungs- und Handlungsseite der Kirche, dann geht es nicht nur um
binnenkirchliche Angelegenheiten, sondern um die Frage, wofiir die Kirche da
ist und dasein soll. Die von Ausgrenzung, Not, Ungerechtigkeit, Behinderung,
kérperlichem und psychischem Leid Betroffenen sind die bevorzugten Partner
und Partnerinnen des Gesprichs. Diese Einsicht holt alle sozialen Initiativen
und Einrichtungen der Kirche (insbesondere des Di6zesan-Caritasverbands, ge-
rade im Zusammenhang der dortigen Leitbilddiskussion) in die Mitte des Pasto-
ralgesprichs. Soweit diese Mitte im Pastoralgesprich selber zu wenig benannt
wird, muf sie wohl im Sinn einer Gesamtpastoral herausgefordert werden.

Nicht erst in einem noch zu bildenden Diézesanforum (das die Pastoralgespra-
che an der Basis aufnimmt, biindelt, interpretiert und zur Prizisierung und
Handlungsverpflichtung an die Basis weitergibt), sondern bereits von Anfang an
sollen die Gespriche in ihren entscheidenden Phasen nicht nur im eigenen Sozial-
bereich bleiben, sondern Verbindungen zu anderen Gruppen und Initiativen
suchen (z.B. zwischen den Frauen der Wir-sind-Kirche“-Bewegung und des
Frauenbundes) und auch von aufien Leute einladen, die verschiedene Auflenper-
spektiven authentisch einbringen und thematisieren. Auch dafir waren die Auf-
taktveranstaltungen signifikant, indem ,, Aufienstehende® eingeladen wurden, um
von ihrer Seite her zu horen, wie sie die Kirche sehen und welche Wiinsche sie
formulieren. So waren in Erlangen und Niirnberg nach den Gottesdiensten Per-
sonen aus Kunst, Politik, Sozialreferaten, Gewerkschaften sowie Pfarrer und
Pfarrerinnen aus der Evangelischen Kirche zu Statements eingeladen. In Niirn-
berg fand die Erdffnungsveranstaltung in der evangelischen Lorenzkirche statt,
was eine besondere 6kumenische Signalwirkung hat.

Dies beginnt mit einer Person, die auf Anforderung Moderationsaufgaben
iibernimmt (dafiir hat sich auf Dekanats- und Didzesanebene mittlerweile die
stattliche Anzahl von 80 solcher Gesprichsbegleiter und -begleiterinnen gemel-
det) und geht tiber Fachleute aus verschiedenen Bereichen (nicht nur der Theolo-
gie, sondern auch aus der Soziologie zur Analyse einer Pfarreisituation usw.) zu
den Biindnispartnern im Bereich der Diakonie aus sozialen Tatigkeitsbereichen
(nicht nur der Caritas, sondern auch von nichtkirchlichen Organisationen”) bis
hin zu den Mitchristen und Mitchristinnen aus dem Bereich der nachbarlichen
oder iiberregionalen Okumene (denn es wird zunehmend buchstiblich notwen-
dig sein, in verschiedenen Bereichen, vor allem in der Diakonie, zusammenzu-
arbeiten). Das cingerichtete Biiro des Pastoralgesprachs kann hier Vermittlerdien-
ste leisten. Es geht hier also um die Frage: Wie kommen die Anliegen, Wiinsche
und Erwartungen der jeweils in irgendeiner Form nicht unmittelbar Dazugehéri-
gen oder auch Aufienstehenden als ,Fremdprophetic® in das Gesprich mit ein?
Wie werden die Liicken der Distanz nicht mit Vorurteilen, sondern mit zutreffen-
den Informationen aus erster Quelle gefullt?

338



Gemeinsam den Aufbruch wagen

Indem sich in Verbianden und Gemeinden solche Gespriche konstituieren, wer-
den letztere darin eine neue Kirchenpraxis setzen. Diese beginnt schon mit kom-
munikativen Fortschritten, in denen durch direkte Begegnung Voreingenommen-
heiten zuriickgenommen werden, die ohne Kontakt wucherten, und miindet in
eine ,,Kultur der Anerkennung®. Dazu gehort etwa auch, dafl neue 6kumenische
Lebensformen und Lebenszusammenhinge, die sich mittlerweile gebildet haben
(wie etwa 6kumenische Ehepaare und Familien, die in beiden Kirchen zu Hause
sind und damit eine eigene Skumenische Wirklichkeit aufbauen) fiir das Pastoral-
gesprich relevant werden konnen, auch wenn sie in den vorhandenen strukturel-
len Formen noch nicht vorkommen.

Dies ist nur méglich, wenn auch Gespriche iiber das zugelassen sind, was ge-
lingt, aber im Geruch der Illegalitit steht. So dafl Hauptamtliche, insbesondere
Pfarrer, nicht befiirchten miissen (ein authentisches Zitat): ,Hoffentlich miissen
wir nicht Dinge aufhéren, die wir jetzt schon machen!“ Man darf nicht iiber-
sehen, daf§ sich die Kirche diesbeziiglich in einer heiklen Situation befindet, nim-
lich im Zustand der anwachsenden ,Divergenzen zwischen normativem Gel-
tungsanspruch und faktischer Geltung“® oder zwischen legaler und generell noch
nicht erlaubter, aber fiir legitim gehaltener Pastoral. Es liegt auf der Hand, daf
cine weiter auseinandergehende Schere fiir alle Beteiligten nicht wiinschenswert
sein kann. Deshalb kann man das Hirtenwort der drei oberrheinischen Bischofe
zum pastoralen Problem des Umgangs mit wiederverheirateten Geschiedenen
gar nicht hoch genug wiirdigen. Denn hier wurde wohl zum ersten Mal von offi-
zieller Seite der Versuch gemacht, diese Schere wieder etwas zusammenzubrin-
gen’. Ahnliches gilt fiir das neue Schreiben der Okumenekommission der Deut-
schen Bischofskonferenz zur Frage der Eucharisticteilnahme nichtkatholischer
Partner/innen in konfessionsverschiedenen Ehen.

Gestaltung

Peinlich ist darauf zu achten, dafl das Pastoralgesprich zwar auch in den etablier-
ten Gremien stattfindet, aber nicht mit thnen identisch ist bzw. von ihnen exklu-
siv angeeignet wird. Ein erster Schritt in die richtige Richtung ist schon dadurch
getan, dafl fiir das Pastoralgesprich ein eigenes Biiro eingerichtet wurde, dem spi-
ter ein eigenes ,Forum® (bzw. eine ,Versammlung®) zur Seite treten wird. Die
bisherige Vorbereitungsgruppe ist in gleicher Zusammensetzung zur begleitenden
Koordinationsgruppe des Pastoralgesprichs geworden. So wird deutlich, daf§ das
pastorale Gesprich nicht quasi so nebenbei iiber die bestehenden Gremien liuft
(und dadurch leicht in die Gefahr gerit, von diesen absorbiert zu werden), son-
dern eine cigene gesamtdidzesane Initiative in und auch noch einmal gegeniiber
und derart mit den bestehenden Gremien sein will.

247 559



Ottmar Fuchs

Die vorliufige Verlaufsplanung fafit folgende Etappen ins Auge: Nach dem offiziellen Start steht bis
Herbst 1998 geniigend Zeit fiir die entsprechenden Prozesse im Volk Gottes zur Verfiigung. Bis dahin
wird dazu eingeladen, die Ergebnisse in schriftlicher Form an das Biiro zu schicken. Dann wird das
Forum des Pastoralgesprichs zusammenkommen, fiir dessen Zusammensetzung bislang folgende Kri-
terien angedacht sind: Die Regionen sollen iiber in den Dekanaten zu wihlende Personen — die nicht
unbedingt mit den Hauptamtlichen zusammenfallen, sondern nach Engagement im Pastoralgespriich
zu wihlen sind — zu knapp 50 Prozent das Forum ausmachen. Im anderen und grofieren Teil sollen
Laien und Kleriker, Jugendliche und Erwachsene, Frauen und Minner, Haupt- und Ehrenamtliche,
etablierte und kritische Gruppen in ausgewogener Weise vertreten sein. Dazu kommen Vertreter der
Berufsgruppen, des Priesterrats, das Domkapitel und der Erzbischof. Giste kénnen hinzugezogen
werden. Auch kann der Bischof Personen berufen, um Gruppierungen und Richtungen vertreten sein
zu lassen, die iiber die anderen Zuginge nicht zum Zug gekommen wiren.

Insgesamt wird sich das Forum aus 130-145 Teilnchmern zusammensetzen.
Darin wird nun versucht, die vielen Stimmen einander zuzuordnen, mit entspre-
chenden Zusammenfassungen und daraus folgenden neuen Anfragen, die wieder
an den Gesamtprozefl des Pastoralgesprichs in den Gemeinden und Vereinen
zurtickgegeben werden, einmal als Kontrollvorgang, ob man die je eigenen Anlie-
gen darin wiederfindet, dann insbesondere mit der Mafigabe, die daraus folgen-
den Handlungskonsequenzen zu benennen und auch zu kliren, fiir welche Ver-
wirklichung die jeweiligen Gesprichsriume selber eine verbindliche Selbstver-
pflichtung tibernehmen. Wo es allerdings um den Ubergang vom Wort zur Tat,
von Texten zur Handlung geht, erfolgt auch von daher eine Hierarchisierung und
eine Selektion der Worte und Texte. Denn handlungsmiflig kann man nicht all
das gleichzeitig angehen, was man im Wort an Desideraten und Voten zu benen-
nen vermag. Uber die praktische Selbstverpflichtung kommt es daher zu einer
,natiirlichen® Konzentration auf ganz bestimmte, in nichster Zeit anzugehende
Optionen 1°.

Nach dieser zweiten Gesprichsphase, die bis Herbst 1999 dauern soll, nimmt
das Forum die nunmehr zur Sprache gekommenen Meinungen und Erfahrun-
gen auf und formuliert bis Anfang des Jahres 2000 erste grundlegende Texte
fiir die Pastoral der Dibzese. Wie solche Etappen weitergehen und wie lange,
kann erst spiter entschieden werden. Es kann durchaus sein, daff man auf das
Pastoralgesprich als eine grundlegende Bewegung und Institution im Selbst-
vollzug der Kirche von Bamberg nicht mehr verzichten will. Es kann aber
auch sein, daf} die klassischen Rite in der Didzese, insbesondere der Didzesan-
pastoralrat, die Verantwortung iibernehmen, in der Folgezeit darauf zu achten,
wie mit der Erfahrung des Pastoralgesprichs sowie mit den daraus entstande-
nen Papieren umgegangen wird. Jedenfalls wire etwa drei Jahre nach dem offi-
ziellen vorliufigen Abschlufl des Pastoralgesprichs neu danach zu fragen, ob
man nochmals einen dhnlichen Prozef aufnehmen will oder ob dieser Prozefl
ohnehin schon in die Gremien, Gemeinden, Vereine und Gruppierungen einge-
gangen ist.

340



Gemeinsam den Aufbruch wagen

Im Uberblick sieht der Verlauf folgendermafen aus: 1. Frithjahr 1997: Beginn des Pastoralgesprichs
und erste Gesprachsphase auf der Ebene aller Sozialgestalten der Bamberger Kirche. 2. Herbst 1998:
Erstes Forum (Sammeln der Eingaben, theologische Gewichtung und konzentrierte Formulierung von
Themen). 3. Frithjahr 1999: Zweite Gesprichsphase auf allen Ebenen (Kontrolle der Texte und Selbst-
verpflichtungen beziiglich der aufzunehmenden Praxis). 4. Herbst 1999: Zweites Forum (abermalige
Sammlung und Konzentration des Riicklaufs und insbesondere der Praxisverbindlichkeiten, denn nur
mit diesen kann in authentischer Weise die entscheidende Auswahl der pastoralen Optionen begriindet
werden).

Obwohl bereits in den Gesprichsphasen vielerorts mit glaubensbezogenen und
auch theologischen Interventionen zu rechnen ist (nicht nur von Hauptamtlichen,
sondern auch von Gliubigen in ganz bestimmten Lebenssituationen), wird doch
auch dariiber nachzudenken sein, wie inhaltliche Verengungen und Ausblendun-
gen, was die gesamte Identitit der Kirche betrifft, verhindert werden kénnen.
Auch ein Gesprich unter Glaubigen ist nicht davor gefeit, ganz bestimmte Dinge
nicht mehr wahrzunehmen, auf die erst der Kontakt mit der biblischen und kirch-
lichen Tradition bzw. mit zum eigenen Gesprichskreis nicht Dazugehérigen auf-
merksam machen wiirde. So wurde in anderen Di6zesen nicht selten die Erfah-
rung gemacht, dafl das Thema der ,Diakonie® in der Regel nur auf Anregung
bzw. auf eine entsprechende Provokation hin in den Blick kam.

Auch wenn man viel Vertrauen in das Volk Gottes investiert, daf} bei einem sol-
chen Prozef kirchlicher Bewufitwerdung auch die gesamte Identitit der Kirche
zur Sprache kommen wird, mufl wohl doch genauer dariiber nachgedacht wer-
den, wie dies methodisch unterstiitzt werden kann: etwa durch eine strukturell er-
méglichte und angeratene Austauschfihigkeit mit anderen Gruppierungen bzw.
mit Personen, die man sich ganz bewufit als Infragestellung in den eigenen Raum
hinein einlidt. Dies konnen wiederum die Gesprichspartner und geistlichen Mo-
deratoren sein, die man entsprechend anfordern und einladen kann, dies kénnen
aber auch Personen aus anderen Kreisen und iiberhaupt aus dem Bereich der
sogenannten Fernstehenden und auch aufferhalb der Kirche sein. Vor allem von
Ungerechtigkeit und Not betroffene Menschen bzw. solche, die sich um Betrof-
fene kiimmern, haben hier Vorrang.

In dieser Hinsicht kommt den Forumsveranstaltungen eine besondere Verant-
wortung zu. In thnen geht es nicht nur um eine majorititsorientierte Sammlung
der eingeschickten Papiere, sondern auch um eine an der gesamten kirchlichen
Identitit orientierte Auseinandersetzung um deren Gewichtung und Erginzungs-
bedarf. Diese konnen im zweiten Gesprichsgang kontrolliert werden bzw. ent-
sprechende Provokationen darauf ausiiben. Wichtig ist, daf sich solche Interven-
tionen nicht indoktrinierend auffithren, sondern auf die Kraft ihrer theologischen
Argumentation und ihrer geistlichen Authentizitit bauen.

Dazu gehért auch, dafl Gruppen nicht nur fiir sich sprechen, sondern auch lob-
byhaft fiir andere, die nicht so gut mitsprechen kénnen oder wollen. Von diesen
»anderen® her ergibt sich dann eine neue Blickweise. So mag richtig sein, daf das

341



Ottmar Fuchs

Pastoralgesprich die Arbeiterschaft und vor allem die arbeitslosen Menschen we-
nig interessiert. Diese haben andere Probleme. Aber genau darum geht es, nim-
lich dafl deren Probleme die Probleme der Kirche werden, wenn sie ihre Verant-
wortung fiir konkrete Gerechtigkeit und Diakonie wahrnimmt. Erst wenn die
Betroffenen merken, dafl kirchliche Sozialgestalten deren Probleme zu eigenen
Problemen machen, wird sich auch auf der Ebene der Kommunikation und des
Gesprichs manches verindern konnen. So ist in einem selbstkritischen Miteinan-
der darauf zu schauen, dafl wir nicht iiber irgend etwas ein Gesprich anzetteln,
sondern iiber das, was die Existenz der Menschen im Horizont der christlichen
Botschaft (be)trifft. Erst dann wird der Dialog tatsichlich zum BaP (die gingig
gewordene Abkiirzung des Bamberger Pastoralgesprichs) und nicht (wie die
Bamberger Didzesanvorsitzende des BDK] trefflich formuliert hat) zum Papper-
lapapp (wobei dieses Papperlapapp auch noch assoziiert, daff jemand die Mei-
nung von anderen von vorneherein als unwichtig abtut).

Pastoralgesprich als geistlicher Weg

Durch Taufe und Firmung ist den Gliubigen der Geist Gottes geschenkt: Im Pa-
storalgesprich kommt dieses Geschenk fiir die Kirche von Bamberg zum Aus-
druck. Insofern hat es geistlichen Charakter. Es ist fir das Gelingen des Pastoral-
gesprichs ausschlaggebend, daf} dieser geistliche Charakter auch beansprucht und
bewuft wird: als immer wieder ausdriicklich werdende Verbindung von Dialog
und Gebet, von Aktivitit und Gottesdienst, von Menschenverantwortung und
Gottesbeziehung.

Da das Bamberger Pastoralgesprich zeitlich mit der Vorbereitung auf das Jahr
2000 zusammenfillt, ist daran gedacht, eine Verkniipfung der spirituellen Grund-
gedanken beider Ereignisse zu versuchen!. Insgesamt geht es bei beiden um die
Erfahrung der Anwesenheit Gottes in unserer Lebenswelt, wenn man so will um
eine ,inkarnatorische Spiritualitit“. So wurde vorgeschlagen (auch damit es keine
unverbundenen Parallelinitiativen gibt), daff insbesondere die spirituelle Seite des
Pastoralgesprichs auch davon ihre Anregungen bezieht. Dort wird fiir 1997 fol-
gendes Thema angeregt: ,,Jesus Christus: Das menschliche Antlitz Gottes — Jahr
der Wahrnehmung, des Austauschs und der Vergewisserung im Glauben.” Insbe-
sondere der Untertitel trifft jene Tiefenschicht des Pastoralgesprichs, die deutlich
macht: Es geht um die Revision der Kirche und des Lebens aus der Perspektive
dessen, dessen Namen wir tragen. Auch das geistliche Thema von 1998 macht
eine wichtige spirituelle Dimension des Pastoralgesprichs deutlich: ,Gottes Geist
in der Welt — Jahr des Entdeckens von Hoffnungszeichen.” Vielleicht kann gerade
dieses Jahr mit dem Vorgang verkniipft werden, in dem die verschiedenen Grup-
pierungen danach suchen, wie ihre jeweiligen Anliegen verwirklicht werden kén-

342



Gemeinsam den Aufbruch wagen

nen und wo dafiir (in Kirche und Welt) bereits Ansatzpunkte méglicher Wegge-
meinschaften sind, vor allem im 6kumenischen Bereich.

Innerhalb der Frage nach der Spiritualitit des Pastoralgesprichs geht es auch
um das, was ,theologische Alphabetisicrung genannt werden kann 2. Dabei geht
es um eine Sprachfihigkeit, in der die Sicht des Glaubens nicht nur neben der
Sicht des Lebens steht (und abgesondert davon im Gottesdienst gefeiert wird),
sondern auch im Leben, in den Gesprichen und in den Handlungen selber zum
Vorschein kommt und dort auch benannt wird. Erzbischof Braun hat des éfteren
betont, daff das Pastoralgesprich ein Ort sei, wo sich das Glaubenswissen der
Gldubigen anreichern und vertiefen wird, weil die Gliubigen spiiren und einan-
der zusprechen, daff es mit ithrem Leben zu tun hat. So dafl sie miteinander lernen,
mit welchen Erfahrungen und Wirklichkeiten bestimmte biblische Geschichten
und theologische Begriffe (als Einsichten des Glaubens) zusammenhingen.

Insgesamt ist der Gefahr zu widerstehen, dafi sich der Vollzug des Pastoral-
gesprichs weitgehend getrennt vom thematisierten bzw. gefeierten Gottesbezug
abspielt. Denn dann kidme das Pastoralgesprich in die Problemzone des ,kirch-
lichen Atheismus®“ (Aktivititen der Kirche, in denen nicht mehr das Mysterium
Gottes durchscheint bzw. benannt wird) . Die Kirche kann nur dann als Quelle
der Hoffnung und der Liebe der Menschen erfahrbar werden, wenn darin deut-
lich wird, daf8 letztlich nicht die Gliubigen und auch nicht die Kirche, sondern
Gott selbst die Quelle der Hoffnung und der Liebe fiir alle Menschen ist.

Wie wird das Pastoralgesprich zur Chance, daf} sich die Glaubigen auch des
Glaubens vergewissern, ihres eigenen Glaubens und in der Wahrnehmung der
Glaubensprofile der anderen? Wie kommt ins sprachliche Bewufitsein, daf} sich
alle vor dem Angesicht Gottes und in der Begegnung mit Jesus Christus zusam-
menfinden? Wie wird deutlich, daf} sie sich und die Welt aus der Perspektive
dessen wahrnehmen, was sie Gottes universalen Heilswillen nennen? Wie kénnen
die Veranstaltungen des Pastoralgesprichs so weit wie moglich den Gottesbezug
der jeweiligen Positionen thematisieren, sei es argumentativ, sei es erfahrungs-
orientiert? Wichtig ist dabei, dafl sich alle gegenseitig in der Fahigkeit ernst
nehmen und aufbauen, die spirituelle Seite ihres Lebens, ihrer Glaubens- und
Kirchenerfahrung auch ins Wort zu bringen.

Zum Beispiel: Wenn Gldubige zusammenkommen und miteinander tber ihre
Freuden und Sorgen in Kirche und Welt sprechen, dann diirfen sie das in dem
Glaubensbewufitsein tun, dafl jeder und jede dazu berufen ist und dafiir ein spe-
zielles Charisma einbringt, also etwas, was er oder sie von Gott geschenkt be-
kommen hat. Darin steigert sich nicht nur das spirituelle Selbstbewufitsein des
Volkes Gottes, sondern dies hat auch Auswirkungen auf die Art und Weise des
Umgangs. Denn dann geht es nicht nur um die eigene Meinung, sondern um die
Aufmerksamkeit fur die anderen. Und das ist dann nicht nur ein Erfordernis zwi-
schenmenschlicher Begegnung, sondern auch ein Erfordernis unseres Gottesbe-

343



Ottmar Fuchs

zugs, der alle Menschen derartig beruft. Dafd diese geistliche Dynamik ins Be-
wufitsein gerdt und dafl die Gesprichspartner und Gesprichspartnerinnen darin
ihre kirchliche Identitit beanspruchen, dafiir diirften entsprechende Sichtweisen
eroffnet werden. Zu diesem spirituellen Bewufitsein gehort dann auch: Wer Gott
als den Ursprung der Charismen anerkennt, kann nicht selber Gott spielen. Alle
Charismen (z.B. Meinungen) wissen sich dann in ihrer menschlichen Reichweite
begrenzt und durch andere erganzungsfihig.

Ein anderes Beispiel: Wenn Christen nicht nur miteinander und fiireinander,
sondern auch im Gegeneinander Kirche gestalten, dann wird die Frage elemen-
tar: Gibt es fir diese Gemeinschaftsbildung im Widerspruch nicht lingst spiritu-
elle und theologische Modelle, die uns im theologischen Durchblick wie auch in
der praktischen Verwirklichung dieser Herausforderung helfen konnten? Ich
erinnere nur an die Auseinandersetzung des Apostelkonzils, wo man sich nicht
einigen kann, aber in der Diakonie und in der Eucharistie beieinander bleibt .
In der Vergegenwirtigung solcher Glaubensmodelle gewinnen dann auch die ge-
genwirtigen Auseinandersetzungen und der Umgang damit einen spirituellen
Horizont.

Ein weiteres Beispiel: Die kirchliche Verantwortung fiir leidende und bedringte
Menschen ist nicht nur eine ethische Forderung unseres Glaubens, sondern ein
Vollzug des Glaubens selbst: Denn in den Betroffenen, den Kranken und Frem-
den begegnen wir Christus (vgl. Mt 25, 35-46). So geht es hier um das spirituelle
Bewufltsein: Wenn wir uns fiir Barmherzigkeit und Gerechtigkeit einsetzen, dann
ist dies nicht nur ein Menschendienst, sondern auch Christusdienst (also Gottes-
dienst!). Hinter diesem Menschendienst ist also noch ,,mehr dahinter: Und es
kommt nun alles darauf an, daff im Pastoralgesprich immer wieder dieses ,mehr
dahinter” wenigstens andeutungsweise zum Vorschein kommt .

Praktische Anregungen

»Vergessen® ist im Alten Testament das Schlimmste, was Gott bei den Menschen
passieren kann. Kommt er nicht mehr in die Erinnerung, dann verschwindet er
aus dem Bewufltsein und damit aus der Begegnungsmoglichkeit. Damit im Pasto-
ralgesprach die spirituelle Dimension nicht vergessen wird, wurden folgende
Anregungen gegeben:

1. Das Angebot von geistlichen Moderatoren und Moderatorinnen, um die
Menschen, die sich im Pastoralgesprich engagieren, dazu zu ermutigen (auch mit
entsprechenden methodischen Angeboten), in den Gesprichen auch ihre Glau-
bensmotive bzw. ihre Schwierigkeiten mit dem Glauben zu Wort zu bringen.
Auch in der Suche nach Personen, die in der Diozese konzeptionell und metho-
disch an dieser Frage nach der Spiritualitit des Pastoralgesprichs arbeiten.

344



Gemeinsam den Aufbruch wagen

2. In der Wachsamkeit dafiir, dafl nicht nur ,harte“ Probleme der Praxis und
des Handelns, sondern auch spirituelle Fragen Themen des Pastoralgesprichs
werden kénnen: moglicherweise in gesonderten Veranstaltungen, die sich aber
mit dem Gesamtprozefl des Pastoralgesprichs vernetzt wissen, in Exerzitien (im
Alltag), Besinnungstagen, theologischen Seminaren usw.

3. In der Suche nach geeigneten geistlichen Texten, die zusammengestellt und
zur Verfiigung gestellt werden (,Liturgische Hilfen I sind bereits erschienen,
denen weitere folgen sollen). Auch an spezielle Gebetszettel ist zu denken. In
besonderen Text- und Liederangeboten, also in Bausteinen fiir Gottesdienste, mit
Liedvorschligen. In Meditationen iiber Kunstwerke aus der Di6zese. Auch in der
Entdeckung neuer liturgischer Formen, neuer Symbolhandlungen, die im Vollzug
des Pastoralgesprichs gefunden und gefeiert werden.

So wird insgesamt erfahrbar: Das Pastoralgesprich ist nicht nur ein sozialer
und politischer, sondern auch ein geistlicher Aufbruch. Im Anschluf an eine Vor-
lesung zum Pastoralgesprich hat mich ein Theologiestudent darauf aufmerksam
gemacht, dieses Gesprach doch unter den Paulustext zu stellen, mit dem Johannes
XXIII. zum Zweiten Vatikanum eingeladen hat: ,Denn ich sehne mich danach,
cuch zu sehen; ich mochte euch geistliche Gaben vermitteln, damit ihr dadurch
gestarkt werdet, oder besser: damit wir, wenn ich bei euch bin, miteinander Zu-
spruch empfangen durch eueren und meinen Glauben“ (Rém 1, 111.).

Der Text des Kanons zum Bamberger Pastoralgesprich formuliert dies so: Ge-
meinsam den Aufbruch wagen; / miteinander Sehnsucht spiir'n; / die gute Nach-
richt weitertragen / und das Ziel nicht aus dem Blick verlier’n1. Ohne Zweifel:
Im Erzbistum Bamberg gibt es ,Frithlingsgefiihle“. Es liegt an allen Beteiligten,
dafl der Herbst die entsprechenden Friichte bringt.

ANMERKUNGEN

! K. Braun, Gemeinsam den Aufbruch wagen, in: Heinrichsblatt 104 (1997) 7 (16. 2.) 4.

? E. Klinger, Armut. Eine Herausforderung Gottes. Der Glaube d. Konzils u. d. Befreiung d. Menschen (Ziirich
1990) 1004f. 3 Braun (A. 1) 4.

* Pastoralgesprich nimmt Konturen an, in: Heinrichsblatt 104 (1997) 7 (16. 2.) 3.

> KNA-Interview mit Ebf. Braun, in: Heinrichsblatt 103 (1996) 44 (3. 11.) 4. 6 Braun (A. 1) 5.
7 Zum Verhiltnis von Kirche u. Reich Gottes (auch auflerhalb der Kirche im Sinn eines impliziten Chr.tums):
O. Fuchs, Amter fiir cine Kirche d. Zukunft. Ein Diskussionsanstoff (Luzern 1993) 2232, 76—80.

§ E. W. Bockenforde, Neuere Tendenzen im kath. Kirchenrecht, in: ThPr 27 (1992) 121.

? T. Schneider, Geschieden - Wiederverheiratet — Abgewiesen? Antworten d. Theol. (Freiburg 1995).

12 Zu diesem notwendigen Prozefl innerhalb der Evangelisierung und damit der Identitit der Kirche: O. Fuchs, Hei-
len u. befreien. Der Dienst am Nichsten als Ernstfall von Kirche u. Pastoral (Diisseldorf 1990) 95-102.

1 Vgl. die entspr. Entfaltung in den Jahren 1997 -2000 in d. Arbeitshilfe d. Sekretariats d. DBK (Bonn 1996) 20£f.

12 Vel. dazu O. Fuchs, ,Von solcher Hoffnung kann ich leben® (Luzern 1997) 191-205.

13 J. Fischer, Uber d. Gottvorkommen in d. heutigen Kirche. Wider d. ekklesialen Atheismus, in: Nur d. Geist macht
lebendig, hg. v. M. Albus, P. M. Zulehner (Mainz 1985) 29-37.

'* O. Fuchs, Dialog u. Pluralismus in d. Kirche, in: Dialog als Selbstvollzug d. Kirche?, hg. v. G. Fiirst (Freiburg
1997) 223 ff. 15 Fuchs (A. 12) 16-20. 16 Text v. S. Hoffmann u. J. Klehr, Musik v. ]. Klehr.

N

345



