Dauerthema Dialog

Die Forderung des Konzils, ,,ein immer fruchtbareres Gesprich zwischen allen in
Gang zu bringen, die das eine Volk Gottes bilden®, fand ein bemerkenswert
breites Echo. Das Wort Dialog hat seitdem auf allen Ebenen der Kirche Hoch-
konjunktur, wenn es auch in denkbar verschiedenem Sinn verstanden wird. Die
Bandbreite reicht von unverbindlichem freundlichem Gesprich bis zu einer Art
Fundamental-Demokratisierung. Immerhin wird das Bild der Kirche nach auflen
davon so geprigt, daf§ die Brockhaus-Enzyklopidie im Jahr 1990 den Dialog ein
»Hauptkennzeichen der durch das Konzil verinderten Kirche® nannte.

Dafl dies nicht ganz der Wirklichkeit entspricht, machte das Zentralkomitee
der deutschen Katholiken deutlich, das in seinem Diskussionsbeitrag »Dialog
statt Dialogverweigerung® vom Oktober 1991 schwerwiegende Defizite diagno-
stizierte. In diesen bis heute uniibertroffenen Ausfithrungen iiber Wesen und Be-
deutung des innerkirchlichen Dialogs werden auch Wege gezeigt, wie der derzeit
herrschende ,obrigkeitliche Leitungsstil“ iiberwunden werden kann. Dieser Text
wird nach wie vor intensiv diskutiert. Neuestens wird das Thema noch einmal
umfassend in einem Band aufgegriffen, der unter dem Titel ,,Dialog als Selbstvoll-
zug der Kirche?* die Referate einer Tagung des Leiterkreises der Katholischen
Akademien in Deutschland vom Mirz 1996 dokumentiert.

Fragt man, warum es offensichtlich so schwierig ist, in der Kirche zu einem
dialogischen Stil des Umgangs miteinander zu kommen, mufl man zunichst mit
Paul M. Zulehner auf die in der modernen Gesellschaft ,,zunechmende Tchschwi-
che vieler hinweisen, die bei den einen autoritires Verhalten fordert, bei anderen
die Bereitschaft wachsen liflit, Autorititen blind zu folgen. Unabhingig davon
wird von vielen Amtstrigern die Notwendigkeit eines Dialogs ,zu Unrecht und
fahrldssig als nebensichlich eingestuft. Mit den Worten des Zentralkomitees:
»Der hierarchische Zentralismus ist ein wenig reformfihiges System.*

Diese Probleme wurzeln im Verhalten und in der Mentalitit der Menschen,
gelten also allgemein. Was speziell in der katholischen Kirche fehlt, sind rechtli-
che Normen und Institutionen, die einen wirkungsvollen Dialog ermoglichen
und strukturieren. Denn Dialog heiflt ja nicht unverbindliches Sprechen aller mit
allen. Es geht vielmehr um gemeinsame Wahrheits- und Entscheidungssuche, und
diese gelingt nur, wenn verbindliche Regeln und Verfahren vorgegeben sind, an
die sich alle halten miissen. Das kirchliche Amt wird dadurch nicht entmachtet
oder gar Giberfliissig. Es wird eingebunden in ein System von Beratungspflichten
und Mitspracherechten, die Entscheidungen und deren Akzeptanz im Grund er-
leichtern, weil diese dann auf breiterer Basis zustande kommen.

31 Stimmen 215, 7 433



Dauerthema Dialog

Das Zweite Vatikanische Konzil hat in wichtigen Punkten die Grundziige eines
solchen dialogischen Kirchenbilds skizziert. Dazu gehoren die Aussagen tiber die
kollegiale Struktur des kirchlichen Leitungsamts, iiber den ,iibernatiirlichen
Glaubenssinn® und die grundsitzlich gleiche Wiirde aller Glieder des Gottes-
volks, der alle Unterschiede von Amtstrigern und Nichtamtstragern nach- und
untergeordnet sind, weil Amt Dienst und nicht Herrschaft bedeutet, und schlief3-
lich die Betonung des Dialogs als Weg zur Wahrheits- und Entscheidungsfindung.
Das Konzil weist ferner darauf hin, daf} es auch in der Kirche eine legitime Viel-
falt der Meinungen gibt, gerade bei der Suche nach der Lésung konkreter Pro-
bleme, und daff dabei nur ein ,offener Dialog® zur Klirung der Fragen fithren
kann. Der Dialog hat somit auch einheitstiftende Funktion.

Diese Ansitze hat aber das Konzil nicht institutionell verankert. Bei der Zih-
lebigkeit des herrschenden Systems ist es daher nicht verwunderlich, daff die Ent-
wicklung in der Nachkonzilszeit eher in die Gegenrichtung ging. Die Bischofs-
synode, die zu einem Organ der Mitwirkung des Bischofskollegiums an der
Amtsfithrung des Papstes hitte werden kénnen, blieb ein reines Beratungsorgan
ohne rechtliche Befugnisse. Ob ihre Anregungen aufgenommen werden, entschei-
det allein der Papst. Auch auf den anderen Ebenen kennt das seit 1983 geltende
Kirchenrecht zwar kollegiale Elemente und synodale Formen, vom Konsultoren-
kollegium der Bischéfe iiber die verschiedenen didzesanen Rite bis zum Pfarrge-
meinderat. Aber alle diese Gremien haben ausschliefflich beratende Funktion.
Die Entscheidungen stehen grundsitzlich im Ermessen der Amtstriger. Dasselbe
gilt von den neuen, nicht im Kirchenrecht verankerten Formen dialogischer Bera-
tung, die einige deutsche Didzesen in den letzten Jahren erprobt haben. Sie wur-
den im allgemeinen von den Beteiligten als gegliickte Versuche gemeinsamer
Uberlegung erfahren. Aber verbindliche Beschliisse zu fassen war ihnen ver-
wehrt. Nur der Gemeinsamen Synode der deutschen Bistiimer (1972-1975) war
dies in einem gewissen Rahmen moglich. Aber das blieb eine Ausnahme, die
heute mit Sicherheit nicht mehr gestattet wiirde.

Das alles ist notwendige Folge der ,klerikalistischen und autoritdr-zentralisti-
schen Kirchenverfassung® (Hermann-Josef Pottmeyer). Diese ergibt sich aber
keineswegs zwingend aus dem Wesen der Kirche, sondern ist verhiltnismafig
jung und zeitbedingt und daher verinderbar. Die Reformversuche des Konzils
blieben bis heute erfolglos. So hingt es nach wie vor allein vom guten Willen —
oder dem Belieben — der jeweiligen Amtstriger ab, ob Entscheidungen auf dialo-
gischem Weg zustande kommen. Solange sich das nicht dndert, klingen alle Be-
teuerungen der Dialogbereitschaft wenig glaubwiirdig. Und so lange wird auch
die Forderung nach Dialog ein Dauerthema der Diskussionen in der Kirche blei-
ben — es sei denn, die heute noch engagierten Christen wiirden in Resignation ver-
fallen und die Hoffnung auf eine dialogbereite Kirche aufgeben. Das wire aber
wohl das schlimmste aller moglichen Szenarien. Wolfgang Seibel S|

434



