Ernst Chr. Suttner

Konfliktlésung im Geist des Apostels Paulus

Zu den Nachwehen der Kirchenverfolgungen unter dem Kommunismus

Da ein Christ nicht einmal Verfolgern und Feinden die Liebe verweigern darf,
sondern sie segnen soll, muf} er erst recht allen jenen in Liebe zugetan bleiben,
die kein Unrecht gegen ihn beabsichtigen, mit denen er jedoch nicht iibereinstim-
men kann, weil sie Auffassungen vertreten, die seiner tiefen Uberzeugung wider-
sprechen. Dies heiflt keineswegs, daf} er von seinen Uberzeugungen abriicken
miisse. Denn es wire unchristlich, eine nur scheinbare Harmonie zu erstreben,
indem man die Uberzeugungsgegensitze einfach unter den Teppich kehrt und
nicht nur der Wahrheit, sondern auch dem Irrtum zustimmt. Zweifellos ist es
Christenpflicht, der Liige und dem Irrtum zu widerstehen. Doch Christenpflicht
ist es auch, den Widerstand so zu gestalten, daff im Meinungsstreit die briiderliche
Liebe niemals erlischt.

Darum gilt es, mit jenen, denen wir Christen widersprechen miissen, ein mit-
menschliches Einvernehmen zu wahren. Wenn wir als unwahr zurtickweisen, was
andere sagen, muf} es unser Bestreben sein, mit ihnen so zu reden, dafl deutlich
wird: Wir suchen ihr Bestes, und es liegt uns am Herzen, zuerst iiber das nachzu-
denken, was uns trotz der Gegensitze mit ihnen verbindet und was uns hilft, die
Briderlichkeit mit ithnen um der Meinungsverschiedenheiten willen nicht zer-
brechen zu lassen. Unter der Bedingung, dafy wir Christen uns so verhalten, ha-
ben wir nicht nur das Recht, sondern auch die Pflicht, mit unseren christlichen
und nichtchristlichen Mitbiirgern iiber Differenzen offen zu sprechen. Unterlas-
sen wir es aber, uns in dieser Weise zu verhalten, versiindigen wir uns gegen die
Liebe. Wir verlieren dann auch die Wahrheit, denn die Schrift sagt: ,,Laf}t uns ein-
ander lieben, denn die Liebe ist aus Gott, und jeder, der liebt, ist aus Gott geboren
und erkennt Gott. Wer nicht liebt, hat Gott nicht erkannt; denn Gott ist die
Liebe“ (1 Joh 4, 7-8). :

Christen diirfen sich also nicht so verhalten, als waren sie Richter, die tiber das
Denken und Handeln ihrer Mitbiirger gesetzt sind. Sie diirfen nicht sozusagen
»von oben herab“ Urteile fillen wollen iiber andere und tiber deren Meinungen;
erst recht miissen sie sich vor dem Fehler hiiten, den Polemiker nur allzu hiufig
begehen, dafl sie ohne sorgsame klarende Aussprache den Stab {iber ihre Mitmen-
schen brechen wegen Meinungen und Haltungen, die diesen nur irrtiimlicher-
weise zugeschrieben werden.

770



Konfliktlosung im Geist des Apostels Panlus

Erst nachdem wir Christen in griindlichem und briiderlichem Meinungsaus-
tausch mit unseren Partnern oder Widersachern geklirt haben, wie diese wirklich
denken und was die wahren Griinde fiir thr Verhalten sind, und nur wenn ein lan-
ges und geduldiges Bemiihen scheitert, sie von den Irrtiimern wegzuholen, denen
sie wirklich anhangen, kénnen wir es verantworten, uns energisch von ihnen ab-
zusetzen. Wenn wir den anderen gemif der Anweisung des Apostels Paulus in
Liebe briiderlich zugetan sind, bedenken wir nimlich stets, dafl nicht nur die
Meinungen der anderen, sondern auch unsere eigenen Auffassungen mancher
Korrekturen bediirfen. Verhalten wir uns so, kann ein offener und direkter Mei-
nungsaustausch bewirken, daff nicht nur jene, die von uns geriigt werden miissen,
sondern auch wir selber in der Wahrheitserkenntnis reifen. Darum urteilen Chri-
sten, die ihr Christsein ernst nehmen, iiber andere niemals, ohne mit thnen vorher
eine briiderliche Aussprache gefiihrt zu haben.

Solches Verhalten ist Christenpflicht, weil wir bestrebt sein miissen, unserem
Vater im Himmel dhnlich zu werden, der seine Sonne aufgehen lifit tiber Gute
und Bése. Dieser unser Vater hat sich gewtrdigt, tiber uns Stinder kein Verdam-
mungsurteil zu sprechen, obwohl wir es vollauf verdient hitten. Vielmehr richtete
er sein barmherziges Wort an uns und ermoglicht es uns trotz unserer Unwiirdig-
keit, dafl wir ihm nahe kommen. Wie kénnte einer Gottes Erbarmen fiir sich sel-
ber in Anspruch nehmen, wenn er mit den Mitmenschen das Gesprich nicht
sucht, sondern wie ein unerbittlicher Richter tiber sie urteilt und sich von ihnen
unbarmherzig abgrenzt?

Ein Lehrstiick tiber die Auseinandersetzung des Christen mit dem, was falsch
ist, finden wir im Bericht des Johannesevangeliums von der Begegnung Jesu mit
der Ehebrecherin (8, 1-10). Die Schriftgelehrten und Pharisier hatten eine erste
Gesprichsrunde iiber die Stinderin und tiber ihr Vergehen gefiihrt und hatten an-
hand der heiligen Schriften ein Todesurteil gefallt. Nun kommen sie zu Jesus und
berichten ihm davon. Er widerspricht ihrem Urteil nicht. Denn das Eheband ist
ihm heilig, er verwirft die Stinde des Ehebruchs; ausdriicklich hat er gelehrt, daf§
der Mensch nicht trennen darf, was Gott verbunden hat. Doch er tritt mit den
Schriftgelehrten und Pharisdern in eine zweite Gesprachsrunde ein und fiihrt sie
zu der Einsicht, daf§ auch sie mit Fehlern behaftet sind. Bei diesem Gesprach, das
mit ihnen gefithrt wird, werden sie schweigsam und gehen weg. Sie miissen ihr
Todesurteil, das nicht unberechtigt war, nicht widerrufen. Aber Jesus hat sie ge-
hindert, es auszufithren. Sie lernen, dafl zwar die bése Tat der Ehebrecherin ver-
urteilt werden mufS; dafl sie aber mit der Taterin nachsichtig sein sollen. Sobald
Jesus mit der Stinderin allein ist, beginnt er eine dritte Gesprachsrunde mit ihr. Er
rechtfertigt nicht, was sie getan hat; er entschuldigt es nicht einmal, sondern
nennt Siinde, was Siinde ist. Indem er aber nicht iiber sie spricht wie die Schrift-
gelehrten und Pharisier, sondern sie anspricht, holt er sie auf den rechten Weg zu-
riick und rettet ihr Leben.

54% 7oAl



Ernst Chr. Suttner

Diesem Vorbild entsprechend sollen wir Christen uns mit unseren christlichen
und nichtchristlichen Mitmenschen auseinandersetzen. Norm bleibt die Wahr-
heit. Doch mit Blick auf unsere eigene Fehlbarkeit diirfen wir nicht einmal in of-
tensichtlichen Fillen verdammen. Vielmehr sollen wir in einem Gesprich, das
nicht an der Wahrheit riittelt, aber glitig ist, versuchen, die Irrenden zuriickzuho-
len. Denn iiber die Wahrheit zu reden, die stets Norm bleiben muf§ fiir unser
Denken, steht uns nur zu, wenn wir den Gesprachspartnern in briiderlicher Liebe
zugetan sind und der Giite des Herrn nacheifern, der die Wahrheit und das Leben
ist und nicht kam, um zu richten, sondern zu retten.

Verfolgte Kirchen

Die Kirchen Ost- und Stidosteuropas haben in unserer Zeit eine der schwersten
Christenverfolgungen der Kirchengeschichte bestanden. Am argsten waren die
von alters her auf dem Gebiet der fritheren Sowjetunion beheimateten Kirchen
betroffen. Nach dem Ende der Verfolgung erklirte die orthodox-katholische
Dialogkommission im Dokument von Balamand:

»Die Kirchen mussen gemeinsam ihre Anerkennung und ihre Hochachtung fiir alle zum Ausdruck
bringen, die, seien sie bekannt oder unbekannt, Bischofe, Priester oder Glaubige, Orthodoxe oder ost-

liche oder lateinische Katholiken, gelitten, ihren Glauben bekannt und ihre Treue zur Kirche bezeugt
haben, ja ganz allgemein fiir alle Christen ohne Unterschied, die Verfolgung erlitten haben® (Art. 33).

Die Zahl dieser Martyrer und Bekenner ist uniiberschaubar, und das Aufbliithen
der Kirchen nach dem Ende der Sowjetmacht zeigt, dafl sich das Blut der Marty-
rer— wie in alter Zeit, so auch in unserem Jahrhundert — als Same der Christenheit
erweist.

Doch leider geschah es, und man kann nur mit Beschimung davon sprechen,
dafl christliche Emigrantenkreise aus Osteuropa und integralistisch denkende
westeuropaische Christen, die in der Sicherheit eines westlichen Staates mit Reli-
gions- und Redefreiheit lebten, die Russische Orthodoxe Kirche verichtlich als
ssowjetische Kirche“ apostrophierten, denn Ruflands Kirchenfihrer haben
zwangslaufig nach einem ,,modus vivendi“ mit den kirchenfeindlichen Behorden
suchen miissen. Dieser erwies sich wegen der Rechtlosigkeit der Kirche und we-
gen ihrer Schwiche gegeniiber dem totalitiren Staat als ein enges Korsett. Die
scharfen und lieblosen Kritiker iiberhérten, dafl russische Hierarchen damals da-
von sprachen, daf sie sich einem Martyrium der Selbstverleugnung unterzogen.
Sie beachteten nicht, daff viele Hierarchen bewuf3t auf die Reputation verzichte-
ten, die sie als unbeugsame Widerstandskimpfer personlich hatten erwerben kon-
nen; dafl sie statt dessen Kompromisse eingingen, damit sie dem christlichen Volk
um einen Preis, der bisweilen sehr hoch war, wenigstens die Spendung der Sakra-
mente sicherten.

W72



Konfliktlisung im Geist des Apostels Paulus

Niemand bestreitet, dafl beim Kompromisse-Schlieflen Fehler gemacht wur-
den. Die Kritiker, die hamisch auf einschligige Fehler verweisen, bedenken zu
wenig, daf} keiner, der in einer schwierigen Situation zu Kompromissen gezwun-
gen wird, ahnen kann, was sich spiter daraus entwickeln wird. Sie nehmen auch
nicht zur Kenntnis, daf§ der Geist Gottes den Kirchen Ruf$lands in jener Epoche,
in der viele Bischofe das Martyrium der Selbstverleugnung auf sich nahmen, in
besonderem Maf} beistand und ithnen gerade damals die Kraft zu einem beispiel-
haften Zeugnisgeben verlieh. Bedauerlicherweise erheben sich neuerdings auch in
Ruflland Stimmen, die den Verurteilungen zustimmen. Leider gibt es Fille, in de-
nen iber Menschen, die nicht nur Selbstverleugnung iibten, sondern Gefingnis
und Lagerhaft ertrugen, und sogar tiber solche, die zu Blutzeugen wurden, mit
wenig oder fast ganz ohne Ehrfurcht gesprochen wird. Von selbstiiberheblichen
Besserwissern werden sie heutzutage bisweilen fur Fehleinschiatzungen verurteilt,
die ihnen trotz ihrer Aufrichtigkeit unterlaufen sind. Aufgrund von Einsichten,
die die spiter Geborenen aus den historischen Erfahrungen ihrer Eltern und
Grofleltern ableiten, ist es nimlich verhiltnismifig leicht, manches von dem als
falsch zu erkennen, was frither getan wurde. Besonders in zweifacher Hinsicht
tibersieht man heute nur allzu oft, daf} gewisse inzwischen erreichte Einsichten
den Generationen der Eltern bzw. Grofieltern noch unzuginglich waren.

1. Die Russische Orthodoxe Kirche war bis 1917 Staatskirche gewesen, und bis
zum Untergang der Zarenmacht hatten alle, die fiir die Ubernahme eines kirchli-
chen Fihrungsamts in Frage kamen, eine Ausbildung erhalten, durch die sie zu
weitgehender Kollaborationsbereitschaft mit den staatlichen Organen erzogen
wurden. Zwar hatte es an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert unter Rufi-
lands Orthodoxen sehr ernste Bedenken dagegen gegeben, dafl die Kirche weiter-
hin in der durch Peter I. eingeleiteten Weise an den Staat ausgeliefert bleibe. Dafl
das Russische Landeskonzil von 1917/18 das Patriarchat wiedererrichtete und Ver-
figungen zum Schaffen neuer Gremien gab, um der Kirche eine Fithrungsautori-
tit zu sichern, die nicht wie der Heilige Regierende Sinod in staatlichem Auftrag
handeln sollte, war ein wichtiges Resultat des Dringens auf Neubesinnung und
ganz allgemein auf eine griindliche pastorale Erneuerung in der Russischen Or-
thodoxen Kirche zu Beginn des 20. Jahrhunderts.

Doch es ist zweierlei, nach einer neuen Haltung nur zu verlangen oder auch
bereits die Verhaltensweisen erlernt zu haben, die es braucht, um das alltidgliche
kirchliche Leben gemafl der neuen Einstellung zu gestalten. Sowohl in den Ver-
folgungen der zwanziger Jahre als auch unter den verinderten Bedingungen der
sogenannten ,neuen Kirchenpolitik“ Stalins nach dem Zweiten Weltkrieg! muf3-
ten aufrechte orthodoxe Christen, denen das Wohl der Kirche Christi am Herzen
lag, die aber auf keine langjihrige Erfahrung vom Verhiltnis einer selbstindigen
Kirche zur Staatsmacht zurtickblicken konnten, in vielen Einzelsituationen nach
eigenem Gutdiinken die Verfahrensweise wihlen. Um so mehr waren sie trotz

773



Ernst Chr. Suttner

des Mangels an Erfahrungen auf sich allein gestellt, weil es die Sowjetmacht nicht
zugelassen hatte, daf} die russische Kirche die vom Landeskonzil 1917/18 vorgese-
henen eigenstindigen kirchlichen Gremien tatsichlich einrichtete. Die vom Kon-
zil gewiinschte Eigenstindigkeit der Kirche hat darum nie volle Wirklichkeit wer-
den kénnen. Darf jemand aufrechten Christen die verriterische Gesinnung von
Kollaborateuren nachsagen, weil sie in einer solchermaflen zwiespiltigen Lage
der Kirche Fehlentscheidungen trafen?

2. Wihrend Rufflands Kirchen in der Verfolgung lebten, erfolgte in der nicht-
kommunistischen Welt cine Neubesinnung auf das gegenseitige Verhiltnis zwi-
schen der katholischen und der orthodoxen Kirche?. Im Lauf der Neubesinnung
fanden beide Kirchen zu jener Ekklesiologie zuriick, die bis ins 18. Jahrhundert
ihr gemeinsames traditionelles Erbe war?; sie lernten wieder einzusehen, daf sie
beide von Gott beauftragt sind, zum Heil der Menschen das Evangelium zu pre-
digen, die heiligen Sakramente als Gnaden- und Heilsmittel zu spenden und ihre
Glaubigen zum ewigen Leben zu fithren. Davon spricht die orthodox-katholische
Dialogkommission in ihrer Erklirung von Balamand; sie fiihrt aus:

»Von beiden Seiten erkennt man nun an, daf das, was Christus seiner Kirche anvertraut hat — Be-
kenntnis des apostolischen Glaubens, Teilnahme an denselben Sakramenten, vor allem am einzigen
Priestertum, welches das einzige Opfer Christi feiert, Apostelnachfolge der Bischéfe — nicht als aus-
schliefiliches Eigentum nur einer unserer beiden Kirchen betrachter werden kann ... Aus diesem
Grunde erkennen sich die katholische Kirche und die orthodoxe Kirche gegenseitig als Schwester-
kirchen an, die gemeinsam dafiir verantwortlich sind, daf} die Kirche Gottes ihrer gottlichen Bestim-
mung treu bleibt* (Art. 131.).

Zwei Jahrhunderte lang war diese Einsicht verdunkelt gewesen, und auf beiden
Seiten war man tiberzeugt gewesen, dafl es dem Willen Gottes entspriche und
dem Heil der Seelen forderlich wire, wenn man die ,getrennten Christen® zur
Konversion veranlafit. Vor dem Ausbruch der kommunistischen Kirchenverfol-
gung war dies unangefochten die nahezu einhellige Uberzeugung von Katholiken
und Orthodoxen gewesen. Beim heimlichen Weitergeben des Glaubens an die
Kinder und Kindeskinder gaben Rufllands Gliubige auch diese Uberzeugung
weiter. Nur eine verschwindende Minderheit von Rufflands Bischéfen und Theo-
logen, die zu 6kumenischen Treffen ins Ausland reisen durfte, erfuhr etwas von
der Riickbesinnung auf die traditionelle, aber etwa 200 Jahre fast vergessene
Lehre, die in den Kirchen der nichtkommunistischen Welt vor sich ging; der brei-
ten Mehrheit von Klerus und Laien blieb sie verborgen.

Daf8 in den Nachfolgestaaten der Sowjetunion unter diesen Umstinden viele
Christen — Katholiken ebenso wie Orthodoxe — die neue 6kumenische Einsicht
threm kirchlichen Verhalten derzeit noch nicht zugrunde legen kénnen, verwun-
dert nicht. Wie sollten sie diese auch kennengelernt haben? Begreiflich ist auch,
dafl es vielen von ihnen iiberaus schwer fillt; beim Beurteilen des Verhaltens von
Kirchenfiihrern aus fritherer Zeit, die das Umdenken schon bzw. noch nicht vor-

774



Konfliktlosung im Geist des Apostels Paulus

genommen hatten, zu begreifen, warum diese in voller Aufrichtigkeit und Ehr-
lichkeit Gegenteiliges fiir richtig hielten. Die heute Urteilenden kennen den Un-
terschied zwischen beiden Denkweisen in der Regel ja gar nicht; wie sollten sie es
verstehen konnen, dafl die Anhinger der einen und jene der anderen Denkweise
hinsichtlich derselben Angelegenheit zu gegensitzlichen Entscheidungen kom-
men konnten? Und noch schwieriger ist es, tiber jene Kirchenfiihrer gerecht zu
urteilen, die zwar die Notwendigkeit eines Umdenkens erkannten, es aber in den
Wirren der Zeit und unter dem Druck der Verfolgung nicht in der notwendigen
Ausgewogenheit durchfithren konnten und von den Umstinden zu einem Han-
deln ,,nach bestem Wissen und Gewissen® gezwungen waren, von dem sich spiter
herausstellte, dafl es nicht fehlerfrei war. Thnen Inkonsequenz nachzuweisen, ist
selbstverstindlich nicht schwer. Wer dies tut, kommt leicht in die Gefahr, tiber sie
ohne die gebithrende Achtung zu urteilen.

Beispiele

Wenden wir uns einigen Beispielen zu. Unter staatlichem Schutz war die Russi-
sche Orthodoxe Kirche im 19. Jahrhundert in den Gebieten, die bei den polni-
schen Teilungen zum Zarenreich gekommen waren, in der Lage gewesen, die
unierten Katholiken auf ihre Seite zu holen. Sie war iiberzeugt, dies im Gehorsam
gegen das Evangelium tun zu sollen. Es wire schweres Unrecht gegeniiber den
damaligen russischen Hierarchen, wenn man ihr geistliches Anliegen ibersihe
und ihr Mittun bei den vom Staat gewtinschten Bekehrungsaktionen allein aus
weltlichen Motiven erkliren wollte.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts machten sich Katholiken die politische Ent-
wicklung Rufflands zur Religionsfreiheit zunutze, um orthodoxe Russen fiir die
Unterstellung unter das Hirtenamt des Nachfolgers Petri zu gewinnen, indem sie
in St. Petersburg eine neue, mit Rom unierte Gemeinschaft griindeten®. Aufgrund
der damals geldufigen Ekklesiologie erschien ithnen dies als fiir das Heil der Seelen
erforderlich. Von eben derselben Ekklesiologie waren der Jesuit und Bischof
Michel d’Herbigny > und alle, die mit ihm zusammenarbeiteten, geleitet. Es ist zu
berticksichtigen, dafl dies geschah, ehe die katholische Kirche auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil zu der Einsicht zuriickfand, dafl auch die orthodoxe Kirche
die Gnaden- und Heilsmittel der Kirche Christi verwaltet. Vielmehr waren die
beteiligten Katholiken damals iiberzeugt, daf} sich die orthodoxen Glaubigen au-
lerhalb der Kirche befinden und des Heimholens bedurftig seien. Was, wenn
man dies tbersieht, auf reine Expansions- und Eroberungsabsichten zurtickge-
tithrt werden konnte, war in Wirklichkeit von ernster pastoraler Sorge mitbedingt
und das Bestreben gewesen, unter den Russen die Kirche Christi aufzubauen,
weil man meinte, daf sie dort noch nicht bestiinde.

775



Ernst Chr. Suttner

Als im Gefolge des Zweiten Weltkriegs Galizien und Karpatoruthenien der So-
wjetunion eingegliedert wurden, gab es ein neues ,Heimholen® von Katholiken
in die orthodoxe Kirche. Es war ein von der Sowjetmacht veranlafites und im Ab-
lauf allein von den Polizeibehorden geleitetes Unternehmen®. Abermals standen
Kleriker im Dienst der Ereignisse, und aufgrund der damals verbreiteten ekkle-
siologischen Ansichten miissen wir einrdumen, daf zumindest ein Teil von ihnen
es gut meinte. Neben den aufrichtig Uberzeugten gab es andere Kleriker, die sich
aus Angst vor den Behorden und aus iibergrofier Bereitschaft, deren Willen zu er-
fiillen, zum Mittun gewinnen lieflen. Auch von ausgesprochener Erpressung
durch die Behorden und von schweren Zwangsmafinahmen gegen nicht koopera-
tionswillige Kleriker hat man Kenntnis. Die Sowjetbehorden nahmen die einen
wie die anderen fiir eine Aktion in den Dienst, deren Ablauf jeder Christlichkeit
Hohn sprach und die Religionsfreiheit mit Fiiflen trat, und sie erlaubten nieman-
dem, auch nur die leiseste Kritik an dem Vorgehen zu iiben. Es gelang ihnen so-
gar, die Opfer der Zwangsmafinahmen soweit hinters Licht zu fithren, daf diese
die Hauptschuld bei jenen orthodoxen Hierarchen vermuteten, die miflbraucht
wurden. Viel Unrecht ist den miflbrauchten russischen Kirchenfiihrern in west-
lichen Publikationen angetan worden und wird ihnen neuerdings auch in Aufle-
rungen der inzwischen wieder frei gewordenen unierten Katholiken der West-
ukraine angetan.

Sogar dem Moskauer Patriarchen Aleksij I. wurde Schuld angelastet, obwohl
dieser das Mittun verweigerte, wie sich bei genauer Lektiire der einschlagigen
Verétfentlichungen ergibt”. Auf seine Art ist er zum Dulder geworden und ver-
hielt sich den Geschehnissen gegeniiber wie einer, der iiber sich ergehen liflt, was
er nicht abwenden kann; wie einer, der sehr genau weif}, dafl er, wenn er protestie-
ren wollte, dies im duflersten Fall durch Schweigen tun darf, weil jedes uner-
wiinschte Wort aus seinem Mund bitter gericht wiirde, und zwar nicht an ihm
selbst, wahrscheinlich auch nicht an den Bischofen, wohl aber an zahlreichen
Priestern und Gldubigen seiner Kirche. Er schwieg, weil ihm keine andere Mog-
lichkeit mehr blieb als durch Schweigen wenigstens nicht zur Ursache zusitz-
licher Leiden von Orthodoxen zu werden, nachdem er einsehen mufite, dafl er
das Leid der Unierten auch durch Reden nicht hitte mindern kénnen.

Wie wiirde von ihm gesprochen werden, wenn alle, die iiber sein Verhalten ur-
teilen wollen, der Aufforderung des Apostels Paulus nachkimen, einander in ge-
genseitiger Achtung zu iibertreffen? Wie miifite von Michel d’ Herbigny gespro-
chen werden, wenn man bedenkt, welcher Ekklesiologie er sich verpflichtet
wufite und dafl er — wie Tretjakewitsch deutlich aufzeigte® — ein Erbe der Auffas-
sungen fritherer russischer Konvertiten zur katholischen Kirche war, welche die
staatskirchliche Ordnung im Zarenreich fiir das Grundiibel der russischen Kirche
hielten? Er, der sich unter schwierigsten Bedingungen mit aufrichtiger Anteil-
nahme fiir Rufiland einsetzte, meinte, das Moskauer Patriarchat habe sich zu we-

776



Konfliktlosung im Geist des Apostels Panlus

nig von der staatskirchlichen Ordnung des Zarenreiches abgekehrt und deshalb
konne das Christentum in Rufiland auf die Dauer nur durch eine Beerbung der
orthodoxen Kirche durch die katholische Kirche erhalten bleiben. Er irrte. Aber
darf man deswegen iiber ihn und iiber jene, die mit ihm zusammenarbeiteten,
ohne Hochachtung reden? Darf man, wie es jiingst geschah, dem Martyrerbischof
Varfolomej, dem chemaligen Vorsteher des Moskauer Petrovskij-Klosters und in
den 20er Jahren auch Leiter der Moskauer Geistlichen Akademie, der nach mehr-
maligen Verhaftungen 1935 fiir sein christliches Bekenntnis hingerichtet wurde?,
die Ehrerbietung nur deshalb verweigern, weil er es in den Unklarheiten der Ver-
folgungzeit unter dem Eindruck der Ideen Michel d’Herbignys, mit denen er
tiber den Moskauer katholischen Seelsorger Neve bekannt geworden war, fiir
richtig hielt, sich dem Hirtenamt des Nachfolgers Petri zu unterstellen? Darf ein
Christ eine Entscheidung, die aufrichtigen Herzens erfolgte, die man aber spiter
als fehlerhaft erkennt, zum Anlafl nehmen, um iiber einen Blutzeugen Christi
ohne Hochachtung zu sprechen?

Wenn wir guten Grund fiir sachliche Einwinde gegen das haben, was be-
stimmte Menschen taten, diirfen und sollen wir es fehlerhaft nennen. Dann haben
wir auch die Pflicht, vor dem Wiederholen derselben Handlungen zu warnen,
denn es ist angebracht, aus der Geschichte Lehren zu ziehen. Was aber die ethi-
sche Qualitit des Handelns von Menschen anbelangt, die Fehler begingen, sollen
wir des Herrenwortes eingedenk sein: ,Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet
werdet.“ Anstatt ein Urteil fillen zu wollen, sollen wir, um uns der heiligen
Schrift gemdf in gegenseitiger Achtung zu Giberbieten, lieber, wo immer es mog-
lich ist, die Annahme machen, dafl das Handeln trotz seiner Fehlerhaftigkeit
»nach bestem Wissen und Gewissen® geschah.

Doch es kann sein, daff der oder jener von uns ein verantwortliches Amt aus-
zuiiben hat, das ihn verpflichtet, nicht nur iiber das Handeln selbst, sondern auch
tiber die Motive fiir das Handeln zu einem Urteil zu kommen. Ein solcher kann
sich nicht mit der Annahme zufriedengeben, alles sei ,nach bestem Wissen und
Gewissen” geschehen. Er muf} weiter forschen. Dabei muff es aber fiir ihn ein An-
liegen bleiben, daf} er nicht iiber die Handelnden, sondern mit ihnen redet. Das
wirkliche Zuhoren bei einer geduldigen Aussprache wird ihn nimlich davor be-
wahren, ihnen Motive zu unterstellen, die sie nie hatten.

Gehoren die Handelnden aber fritheren Generationen an, so daff mit ihnen
kein direktes Gespriach mehr gefiihrt werden kann, muff man bemiiht sein, die
Urteilssuche damit zu beginnen, dafl man im Leben derer, um die es geht, nach
allem sucht, was der Hochachtung wert ist. Dann gilt es zu iiberlegen, ob man
einem Menschen, dem solcher Respekt gebtihrt, mit dem Verdacht unter die Au-
gen treten darf, er sei auf das fehlerhafte Handeln aus tiblen Motiven verfallen
und habe es nicht ,nach bestem Wissen und Gewissen vollzogen. Viel Polemik,
die es zwischen uns stindigen Christen gibt, kime so zum Schweigen.

RITe



Ernst Chr. Suttner

ANMERKUNGEN

! E. Chr. Suttner, Sowjet. Religionspolitik von 1917 bis 1989, in: ders., Kirche u. Nationen. Beitr, zur Frage nach d.
Verhilenis d. Kirche zu d. Vélkern u. d. Vélker zur Religion (Wiirzburg 1997).

2 Ders., Alte Rivalititen aufs neue? Zum Verhiltnis zw. rém. u. russ. Kirche, ebd.

* Zur Tribung d. traditionellen Ekklesiologie auf orthod. u. auf kath. Seite u. zur Riickbesinnung in jiingster Zeit:
ders., Das wechselvolle Verhiltnis zw. d. Kirchen d. Ostens u. d. Westens im Lauf d. Kirchengesch. (Wiirzburg 1996)
67-128.

# A. Szepticky, Das russ. kath, Exarchat, in: Ex Oriente. Rel. u. philos. Probleme d. Ostens u. d. Westens, hg. v. L.
Berg (Mainz 1927) 78 -89.

> L. Tretjakewitsch, Bishop Michel d’Herbigny SJ and Russia. A Pre-Ecumenical Approach to Christian Unity
(Wiirzburg 1990).

¢ E. Chr. Suttner, Die kath. Kirche in d. Sowjetunion Wiirzburg (1992) 54 -85,

7 Ders., Patriarch Aleksij von Moskau u. d. Unterdriickung d. Unierten Kirche, in: Okum. Forum 14 (Graz 1993)
137-152.

8 Vgl A. 3, 13-66.

# Uber ihn vgl. 1. L. Osipova, ,,V jazvach svoich sokroj menja ...“ Gonenija na Katoliceskuju Cerkow’ v SSSR, po
materialam sledstvennych i lagernych del (Moskau 1996) 4340, 193.

778



