UMSCHAU

Staat und Religion in den USA

Wie in allen modernen Demokratien hat sich in
den vergangenen 200 Jahren auch in den USA die
Funktion des Staates grundlegend gewandelt. Als
Alexis de Tocqueville in den dreiffiger Jahren des
19. Jahrhunderts nach seiner historischen Ameri-
kareise die amerikanische Demokratie beschrieb,
beschrinkte sich die Rolle des Staates noch auf
seine Ordnungs- und Sicherungsfunktion. Bei
der Gestaltung des gesellschaftlichen Lebens sei-
ner Biirger spielte er nur eine untergeordnete
Rolle. Soziale Dienstleistungen wie Bildung,
Wohlfahrt und Daseinsvorsorge lagen, von 6f-
fentlichen Schulen einmal abgesehen, in den
Hinden der Kirchen und anderer nichtstaatlicher
Einrichtungen. Das Verhiltnis zwischen dem
Staat und der Religion war geprigt von der ver-
fassungsrechtlich geforderten Trennung beider
Bereiche, was den einzelnen Bekenntnissen volle
Entfaltungsfreiheit und Unabhingigkeit sicherte.
So wurde im 19. Jahrhundert eine Vielzahl neuer
Kirchen gegriindet, und gewaltige religiose Er-
weckungsbewegungen trugen die Botschaft des
Evangeliums in immer entferntere Regionen.
Noch bis in die ersten Jahrzehnte des 20. Jahr-
hunderts hinein stiegen die Zahl der Denomina-
tionen und der Anteil der Kirchenmitglieder in
der Bevolkerung standig an.

Erst mit der fortschreitenden Modernisierung
drang der Staat allmahlich in alle Lebensbereiche
der amerikanischen Gesellschaft vor. Die Ursa-
che dafiir waren technologische Entwicklungen
und die damit einhergehenden sozialen Umwil-
zungen, 6konomische Veranderungen, demogra-
phische Verschiebungen, ein Anstieg des Bil-
dungsniveaus in weiten Teilen der Gesellschaft
und nicht zuletzt die Steigerung der Bedeutung
der USA in den internationalen Bezichungen.
Der Staat reagierte auf den gesellschaftlichen
Wandel, indem er sich institutionell betrachtlich
ausdehnte und nun selbst verstirkt soziale
Dienstleistungen anbot. Dieser Prozefl fand in
den 30er und 40er Jahren dieses Jahrhunderts be-

kanntlich einen ersten Hohepunkt in der New-
Deal-Politik des Prisidenten Franklin D. Roose-
velt und setzt sich bis heute fort, zum Beispiel in
den Bemiihungen der Clinton-Administration
um die Reform des Gesundheitswesens.

Die Zunahme der Staatstitigkeit blieb nicht
ohne Folgen fiir die religiose Landschaft der
USA. Direkt oder indirekt daveon beeinflufit, hat
die Religion in den USA seit dem Zweiten Welt-
krieg eine bedeutende Umstrukturierung erfah-
ren. Einerseits wurden die Kirchen immer stir-
ker aus dem 6ffentlichen Leben verdringt. Viel-
fach hat der Staat die sozialen Aufgaben
tibernommen, die frither in der Sorge der Kir-
chen lagen. Andererseits aber ist Religion nach
wie vor tief in den Grundlagen der amerikani-
schen Gesellschaft verwurzelt. Das offentliche
und politische Leben ist von religiéser Rhetorik
und Symbolik durchdrungen. Der prozentuale
Anteil an Kirchenmitgliedern ist seit 100 Jahren
etwa konstant geblieben, und eine Vielzahl von
Bekenntnissen wetteifert untereinander um Mit-
glieder und Spender. Nach einer Umfrage der
grofiten amerikanischen Tageszeitung ,,USA
Today“ im August 1997 besuchen 55 Prozent der
sieben- bis zwolfjihrigen Amerikaner minde-
stens einmal wochentlich einen Gottesdienst
(zum Vergleich: in Deutschland tun dies nur 11
Prozent ihrer. Altersgenossen). Dennoch zeigt
die amerikanische Religionslandschaft heute ein
anderes Bild als noch vor 50 Jahren.

Der an der Universitit in Princeton lehrende
Soziologe Robert Wuthnow unternimmt in einer
1988 erschienenen Monographie, die seit kurzem
auch in einer sorgfaltig erstellten deutschen
Ubersetzung vorliegt!, den Versuch, den Wandel
der religiosen Landschaft in den USA seit dem
Zweiten Weltkrieg zu analysieren. Er geht der
Frage nach, wie die verinderte Funktion des
amerikanischen Staates seit 1945 das religiose Le-
ben der Amerikaner beeinflufit hat.

Zunichst zeichnet Wuthnow die Ausgangslage

851



Umschan

der Religionsgemeinschaften im Amerika der un-
mittelbaren Nachkriegszeit nach. Die organisato-
rische Infrastruktur der amerikanischen Kirchen
war in den vorangegangenen Jahrhunderten all-
mihlich aufgebaut worden. Bis 1945 hatten sie
sich bereits ein gewaltiges institutionelles und or-
ganisatorisches Fundament geschaffen. Man
zahlte 250 protestantische Denominationen, de-
ren sechs grofite zusammen iiber 25 Millionen
Mitglieder hatten. Es gab 25 Millionen Katholi-
ken und ungefihr 5 Millionen Juden. Jede dieser
Kirchen verfiigte nicht nur iiber lange Mitglie-
derlisten, sondern auch iiber beachtliche Verwal-
tungsapparate, Bildungs- und Sozialeinrichtun-
gen und Kapitalanlagen. Das Gesamtvermogen
aller Glaubensgemeinschaften in den Vereinigten
Staaten nach dem Krieg wurde auf etwa sieben
Milliarden Dollar geschitzt. Gleichwohl hatten
die meisten religiosen Organisationen nach 1945
stark unter den Ereignissen der vorausgegange-
nen Jahrzehnte gelitten. Aufgrund der allgemei-
nen Wirtschaftslage waren sie in vielerlei Hin-
sicht schwicher als zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts. Vor allem die Bevolkerungsentwicklung
bereitete den Kirchen organisatorische Probleme:
Die Landbevolkerung nahm stindig ab, wahrend
die Zahl der Stidter rasch anstieg. Die Folge war,
dafl in landlichen Gebieten jahrlich 1000 Kirchen
geschlossen werden mufiten, wahrend in den
Stidten Gotteshiuser fehlten. Noch grofiere Sor-
gen bereitete den meisten Glaubensfithrern der
kriegsbedingte erhebliche Mangel an ausgebilde-
ten Geistlichen.

Die vorherrschende Grundstimmung in den
Religionsgemeinschaften beschreibt der Autor
als eine Mischung aus Optimismus und Pessimis-
mus. Zunichst erschien die Nachkriegsepoche
vor allem als eine Zeit der Neuanfinge. Gezielte
Investitionen und Baumafnahmen lieflen die
Mitgliederzahlen der meisten Kirchen schneller
anwachsen als je zuvor. Auch die geistige Religi-
onslandschaft erfuhr neue Impulse: Nicht wenige
Kirchen betrachteten das Abstreifen peripherer
Glaubenssitze, Lehrmeinungen und Gottes-
dienststile, ersetzt durch eine neue Betonung des
Wesenskerns des Christentums, als eine Méglich-
keit zur Wiederbelebung der Religion. Obwohl
die Kirchen wuchsen und der Religion neue
Moéglichkeiten offenstanden, registriert der Au-

852

tor aber auch Angste und Befiirchtungen in der
amerikanischen Gesellschaft, die vielfach die
Grundlage darstellten fiir einen gesteigerten reli-
giosen Aktivismus.

Die offentliche Rolle der Religion anderte sich
in den USA seit dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs dramatisch. In den spiten 40er und frithen
50er Jahren konnten religiose Organisationen
zum 'Teil noch einen erheblichen Einflufl auf die
amerikanische Gesellschaft ausiiben. In zahlrei-
chen Erklirungen, mit denen einzelne Religions-
gemeinschaften an die Offentlichkeit traten,
wurde der Glaube als ein wesentlicher Bestand-
teil der amerikanischen Zivilisation charakteri-
siert, der kulturelle Werte in der Gesellschaft ver-
ankere. Der Einflufl der Religion auf die kultu-
rellen Werte stiitze die Moral, die Demokratie
und die gesellschaftliche Ordnung. Seit den 60er
Jahren trat diese Sichtweise freilich mehr und
mehr in den Hintergrund. Die Bedeutung der
héchsten und letzten Wahrheit fiir das Funktio-
nieren der Gesellschaft wurde seitdem auch in
den USA zunchmend angezweifelt.

In den 50er Jahren hatte der Religionswissen-
schaftler Will Herberg die These vertreten, der
Konfessionalismus sei einer der wichtigsten Be-
standteile der amerikanischen Religion. Uber
Jahre hinweg gab ihm eine Vielzahl empirischer
Untersuchungen recht. Die Spaltung der Reli-
gion in Konfessionen galt als Basis fiir gesell-
schaftliche und kulturelle Spannungen. Wuth-
now macht demgegeniiber die Beobachtung, daf}
die Bedeutung des Konfessionalismus stark nach-
gelassen habe. Zwar stelle der Konfessionalismus
nach wie vor eine organisatorische Wirklichkeit
dar, aber fremde Glaubensgemeinschaften wiir-
den heute eher akzeptiert als frither. Immer mehr
Amerikaner setzten sich iiber religiose Grenzen
hinweg, besuchten andere Kirchen, schlossen
sich ihnen an oder heirateten sogar eines ihrer
Mitglieder.

Proportional zur sinkenden Bedeutung der
Konfessionen wurde ein anderes Phinomen im-
mer wichtiger: die verstirkte Bildung von Grup-
pen, die sich der Erreichung spezifischer Ziele
widmeten, den sogenannten Interessengruppen.
Wie in anderen sozialen Bereichen auch (erinnert
sei hier nur an die ,,pressure groups® in der ame-
rikanischen Politik), gewannen sie in der gesam-



Umschau

ten religiosen Hierarchie an Bedeutung. Zu ihnen
gehorten so unterschiedliche Gruppierungen wie
Abstinenzlervereinigungen oder Vereinigungen
gegen den Atomkrieg, und sie erstreckten sich
hiufig tiber Konfessionsgrenzen hinweg. Das
Entstehen solcher Interessengruppen fiihrte ei-
nerseits zu einer Wiederbelebung der amerikani-
schen Religion, andererseits aber auch zu einer
verstirkten Polarisierung. Die tiefsten Griben
finden sich dabei zwischen religiésen Liberalen
und Konservativen. Der Spannung zwischen die-
sen beiden Gruppen gilt das Hauptaugenmerk
der Studie Wuthnows.

In den unmittelbaren Nachkriegsjahren hatten
Konservative und Liberale ithre Auseinanderset-
zungen zunichst ruhen lassen und konzentrier-
ten sich auf gemeinsame Anliegen. In den 60er
Jahren wurde dieser Konsens jedoch zunehmend
unterwandert, nicht zuletzt aufgrund politischer
Ereignisse und aufgrund eines immer rasanter
voranschreitenden sozialen Wandels. Wahrend es
friher die Trennungen zwischen den Konfessio-
nen gegeben hatte, kamen nun neue Themen auf,
zu denen man entweder eine ,Pro-“ oder eine
»Contra“-Haltung einnehmen konnte, nament-
lich die Birgerrechte, die Antikriegsbewegung
oder die Abtreibungsdebatte. Viele gesellschaftli-
che Einfliisse haben auf diese Bewegungen einge-
wirkt und in den 60er Jahren zum umfangreichen
Wandel der Religion in den USA beigetragen.
Eine nicht geringe Rolle spielten vor allem die
Auswirkungen der hoheren Schulbildung, die
von der Regierung geférdert wurde. Da das
wachsende Bildungsniveau allgemein eher libe-
rale Orientierungen mit sich brachte, standen li-
berale Bestrebungen immer stirker im Vorder-
grund. So fand in vielen Bereichen der amerika-
nischen Religion ein deutlicher ,Linksruck®
statt. Nicht wenige Kirchenmitglieder kehrten
den etablierten Religionsgemeinschaften den
Riicken und experimentierten mit neuen Formen
spiritueller Erfahrung.

Doch nicht nur die Liberalen erlebten einen
Aufschwung. Das konservative religiose Lager
hatte in den 50er und 60er Jahren immer mehr
Glaubige gewonnen, die von den liberalen Ten-
denzen in den Kirchen enttauscht waren. Nun
bauten die Konservativen eine Infrastruktur auf,
die ihnen ein dichtes Netz konfessionstiber-

schreitender Verbindungen und einen besseren
Zugang zu den Medien sicherte. Ihr Stichwort
war ,Evangelikalismus®. In der Evangelisierung
der Welt sahen die neuen Konservativen die Zu-
kunftsaufgabe des gesamten amerikanischen
Christentums. Der Kreis um den Fernsehpredi-
ger Billy Graham war die bekannteste jener
Gruppierungen, mit deren Hilfe die evangelikale
Bewegung landesweit Formen annahm. Deren
Zusammensetzung und theologische Ausrich-
tung war indes keinesfalls homogen. Gegen Ende
der 60er Jahre gelangten immer mehr ihrer jun-
gen, gebildeten Mitglieder zu eher linksliberalen
sozialen und politischen Ansichten. Insofern lief§
sich auch bei den Evangelikalen beobachten, wie
sie sich Schritt fiir Schritt den vorherrschenden
Tendenzen der amerikanischen Gesellschaft an-
pafiten und die Weltanschauungsmerkmale gro-
fer Teile der tibrigen Bevélkerung tibernahmen.
Mit Jimmy Carter wurde 1976 ein Mann Prisi-
dent, der sich selbst als Evangelikalen bezeich-
nete und zugleich liberale Anliegen untstiitzte.
Zur Renaissance der konservativen Glaubigen
kam es erst in den spaten 70er Jahren, als Fragen
der offentlichen Moral, Abtreibung und die Be-
ziehung zwischen' Staat und Kirche wieder an
Gewicht gewannen.

Seit den frithen 80er Jahren riickten vor allem
die Organisationen der sogenannten ,Neuen
Christlichen Rechten®, die mit Massenkundge-
bungen, Telefon-Hotlines und religiésen Fern-
sehsendungen um Unterstiitzung warben, das
Thema Moral in den Mittelpunkt. Ein hoher Mo-
ralstandard war ihrer Auffassung nach eines der
Hauptanliegen, fiir das sich die Kirchen einset-
zen sollten. Neben einer Anzahl weiterer The-
men, welche die Offentlichkeit weiterhin in die-
selben beiden Lager spalteten — Pornographie,
Homosexualitit, Abtreibung, Schulgebet, Rolle
der Frau —, war die Frage der &ffentlichen Moral
und ihre Beziehung zur Regierungspolitik eine
stete Quelle fiir Auseinandersetzungen zwischen
liberalen und konservativen Glaubigen. Diese
Trennungslinie erwies sich, so Wuthnow, durch
alle Umstrukturierungen der amerikanischen Re-
ligion hindurch als konstant.

So iiberrascht es nicht, daff Wuthnow auch in
seinen Ausfithrungen tber die amerikanische
Zivilreligion zu der These kommt, es existierten

853



Umschan

nicht eine, sondern zwei Zivilreligionen neben-
einander, die der liberalen und die der konserva-
tiven Gliubigen. Mit dem urspriinglich Rous-
seauschen Begriff der Zivilreligion hatte der
Rechtssoziologe Robert N. Bellah 1967 die be-
sondere politische Kultur in den USA umschrie-
ben, die den Amerikanern trotz ihrer gesell-
schaftlichen Fragmentierung eine nationale Legi-
timitit und Identitit vermittelt. Dabei werden
politische Rituale, Symbole und Traditionen hau-
fig in eine religidse Sprache gefafit. Religiose
Uberzeugungen spielen bei der Aufrechterhal-
tung dieses Legitimationsmythos eine wesentli-
che Rolle. Die Zivilreligion Amerikas portratiert
das amerikanische Volk oft als ein Volk, das von
Gott zu einem besonderen Zweck berufen wor-
den ist.

Trotzdem haben, so Wuthnow, religiose Libe-
rale und Konservative ganz unterschiedliche Vor-
stellungen davon, was Amerika sein kann und
sein sollte. Seitens der Konservativen beruht die
Legitimitit der amerikanischen Nation offenbar
stark auf einem klaren ,Ursprungsmythos®, der
die Staatsgriindung mit gottlichen Zielen in Ver-
bindung bringt. Der Wohlstand und die Macht
des Landes werden als eine Gabe Gottes gedeu-
tet, mit deren Hilfe allen Volkern das Christen-
tum gepredigt werden solle. Die liberale Version
der amerikanischen Zivilreligion konzentriert
sich demgegeniiber weniger auf die Nation als
solche und mehr auf die Menschheit im allgemei-
nen. Statt der christlichen Tradition eine zentrale
Stellung einzurdumen, bezieht sie Menschen-
rechte und allgemeine menschliche Probleme mit
ein. Eine religiose Apologie des Kapitalismus gilt
als tabu. Zwar habe Amerika eine globale Verant-
wortung, allerdings nicht, weil das Land von
Gott auserkoren wurde, sondern weil es iiber
grofle Ressourcen verfiige.

Durch ihren gegenseitigen Konflikt sind beide
Versionen der amerikanischen Zivilreligion még-
licherweise dabei, die breite gesellschaftliche In-
tegration zu gefihrden, die bisher mit der Idee
der Zivilreligion assoziiert wurde. Als scheinbar
lachenden Dritten entdeckt Wuthnow einen Ver-
bund sikularer Rechtfertigungsmythen, die auf
die Werte der Freiheit und des individuellen Er-
folgs zuriickgehen. Vor allem die Technologie
und die mit ihr verbundene Fortschrittsgldubig-

854

keit beeinflusse mittlerweile nahezu alle gesell-
schaftlichen Bereiche und prisentiere sich mit re-
ligionsdhnlichem Druck. In der Tat sind es heute
vor allem technische Leistungen, die den Ameri-
kanern das Gefiihl geben, ein besonderes Volk zu
sein, das der Welt etwas Auflergewohnliches zu
bieten habe. Wissenschaft und Technik sind zu
einem mafigeblichen Bestandteil des amerikani-
schen Mythos der Nation und seiner Stellung in
der Welt geworden.

Mit einer kurzen Analyse religioser Evoluti-
onstheorien und einigen historischen Vergleichen
mit der Reformation und der Aufklirung
schlieffit Wuthnow seine Darstellung ab. Er
kommt zu dem Ergebnis, dafl sich die amerikani-
sche Religion seit dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs in vielen Bereichen an die kulturelle Situa-
tion angepaflt habe. Sie wurde komplexer und
intern differenzierter und war damit in der Lage,
sich einer beziehungsreichen, vielschichtigen Ge-
sellschaft eher anzupassen. Die riicklaufige Be-
deutung des Konfessionalismus und die Zu-
nahme von Interessengruppen ebenso wie viele
Liberalisierungstendenzen in der amerikanischen
Religion stehen in enger Beziechung mit der wirt-
schaftlichen Expansion, dem héheren Bildungs-
niveau und der gestiegenen Bedeutung von Wis-
senschaft und Technik. Bei all diesen Verinde-
rungen spielte der Staat eine aktive Rolle. Auch
war er an vielem direkt beteiligt, auf das die Reli-
gion reagierte, wie etwa an der Birgerrechts-
bewegung, dem Vietnamkrieg, der Abtreibungs-
debatte oder dem Streit um das Schulgebet. In
gewisser Weise stehen also der Wandel der reli-
gidsen Landschaft in den USA und ihr gegen-
wirtiger polarisierter Zustand in einem engen
Zusammenhang mit der verinderten Rolle des
Staates in der Gesellschaft seit dem Zweiten
Weltkrieg. Diese Entwicklung manifestierte sich
ironischerweise etwa zeitgleich mit der Recht-
sprechung des Obersten Gerichtshofs in Wa-
shington, die den Staat zu ,strikter Neutralitdt”
gegentiber der Religion verpflichrete.

Wuthnows Studie besticht durch die Klarheit
ihrer Gliederung und die fiir amerikanische Fach-
biicher fast schon typische leichte Lesbarkeit.
Auf Fachbegriffe und sozialwissenschaftliche
Rhetorik wurde weitgehend verzichtet, so dafl
selbst der unbeschlagene europiische Leser keine



Umschan

Schwierigkeiten hat, die Grundaussagen des Au-
tors nachzuvollziehen. Der Soziologe arbeitet
souverdn mit einer ganzen Rethe von Analyseme-
thoden. Vor allem der zeitgeschichtliche Teil sei-
ner Untersuchung, den er mit vielen Zitaten le-
bendig macht, ist beeindruckend. Das fachkun-
dige Publikum diirfte freilich mitunter vermissen,
dafl Wuthnow nicht selten auf exakte Nachweise
seiner auf quantitativen Erhebungsmethoden be-
ruhenden Erkenntnisse verzichtet. Natiirlich
kann ein Buch von nicht einmal 370 Seiten kein
umfassendes Bild der amerikanischen Religion
nach 1945 zeichnen. Die Religionslandschaft in

den USA ist derart differenziert und fragmentiert,
dafl Zweifel aufkommen, ob iiberhaupt von der
amerikanischen Religion die Rede sein kann. So
sind es in erster Linie protestantische Kirchen,
die Wuthnow in sein Rechts-Links-Schema ein-
ordnet. Wuthnows Studie ist gleichwohl eine
brillante Analyse, der auch in Deutschland ein
grofler Leserkreis zu wiinschen ist.  Klaus Stiiwe

! Wuthnow, Robert: Der Wandel der religiésen Land-
schaft in den USA seit dem Zweiten Weltkrieg. Hg. v.
Detlef Pollack u. a. Wiirzburg: Ergon 1996. 370 S. (Reli-
gion in der Gesellschaft. 2.) Kart. 48,—.

Erinnerungen an den Kreisauer Kreis

Die Erinnerung widersteht dem Vergessen, ge-
rade auch dem Vergessen der Ereignisse der jiing-
sten Zeitgeschichte. Seit dem Ende des Dritten
Reichs wurde diese mit wissenschaftlichem Eros
genau erforscht, auch der Widerstand gegen den
Nationalsozialismus. Ganz gewiff nicht am Rand
der Aufmerksamkeit stand dabei der ,Kreisauer
Kreis®, der am lingsten in der Konspiration zu-
sammenarbeitete und mit der Gruppe um Claus
Schenk von Stauffenberg verbunden war.

Den Anfang der Kreisau-Studien machte Ger
van Roon, der bereits 1967 sein grundlegendes
Werk ,Neuordnung im Widerstand® heraus-
brachte. Damals konnte er noch viele Zeitzeugen
personlich befragen und an einmalige Informa-
tionen herankommen. Damit wurden Mafistabe
fir die weiteren Forschungen gesetzt; denn die
neu aufgefundenen Dokumente trugen nur zu
priziseren Einsichten bei, etwa was Alfred Delp
S] an Ideen zu einer neuen Sozialordnung beitrug
(Dossier: Kreisauer Kreis, Frankfurt 1987) und
was Georg Angermaier bei dem Text ,,Neuord-
nungspline® und bei der Europakonzeption des
Kreisauer Kreises denkerisch beibrachte (A. Leu-
gers, Dr. Georg Angermaier, Mainz 1994). Ahnli-
che Prizisierungen gab es fiir Paulus von Husen,
Hans Peters, Carlo Mierendorff, Eugen Gersten-
maier. Damit aber sind bereits jene Forschungen
genannt, die — teilweise zumindest — im Begleit-
band der groflen Berliner Ausstellung ,Der
Kreisauer Kreis. Portrit einer Widerstands-
gruppe” (W. E. Winterhager, Mainz 1985) be-

riicksichtigt wurden. Leider wurden immer noch
nicht die Unterlagen des Prozesses vor dem
Volksgerichtshof in Berlin vom 9. bis 11. Januar
1945 gefunden. Nur kiimmerliche Fragmente
sind bekanntgeworden. Die Suche nach dem gan-
zen Aktenbestand hilt — auch im Beutegut in
Maskau — noch an.

Die Erinnerungen Barbara von Haeftens und
Freya von Moltkes® sind von anderer Bedeutung
als abstrakte wissenschaftliche Erkenntnisse.
Nicht um positive Fakten geht es, sondern eher
um einen Zugang zu Stimmungen und Motiven,
die das ,Experiment Kreisau“ trugen — und um
das, zumal christliche, Profil der Hauptpersonen,
die die Gespriche in Kreisau, Berlin und Miin-
chen wesentlich prigten. Diese authentischen
Stimmungsberichte erhéhen den Wert der Bii-
cher der beiden Witwen, deren Minner vom
Volksgerichtshof verurteilt wurden. Hans Bernd
von Haeften wurde am 15. August 1944 hinge-
richtet, Helmuth James von Moltke am 23. Ja-
nuar 1945.

Das geistig-geistliche Profil Hans Bernd von
Haeftens wird von seiner Gattin sensibel heraus-
gearbeitet. Sie schreibt: ,,Von seiner Frommigkeit
und wachsenden Gebundenheit im Gebet brau-
che ich nicht zu schreiben, da alle Dokumente,

.. = vor allem der Abschiedsbrief — am besten
Zeugnis geben. Immer hatte er seinen Konfirma-
tionsspruch vor sich hingen (1 Kor. 16,13): ,Wa-
chet, stehet im Glauben, seid mainnlich und
stark™ (7). Charakteristische Eigenheiten waren

855



