Begegnung der Kulturen

Kulturtheorien sind héchst konjunkturabhingig, zumal wenn sie wirtschaftliche
Entwicklungen erkliren sollen. Die Debatte um den Einflufl ,asiatischer Werte®
auf die aktuelle Wirtschaftskrise in Ost- und Stidostasien zeigt dies einmal mehr.
Lange Zeit galten die asiatischen Kulturen als ein Hindernis 6konomischer Ent-
wicklung, ganz in der Tradition von Max Weber, der ithnen in seinen religions-
soziologischen Studien Anfang dieses Jahrhunderts wenig Modernisierungs-
potential zuerkannte, da die Tradition der dortigen Religionen kein dem ,Geist
des Kapitalismus® vergleichbares Wirtschaftsethos kenne.

Diese These wurde erst in den siebziger Jahren nicht mehr haltbar, als zunichst
die ,asiatischen Tiger* (konfuzianischer Kulturkreis) und etwas spiter auch bud-
dhistisch und islamisch geprigte Lander (Thailand, Malaysia, Indonesien) einen
unerwarteten wirtschaftlichen Aufschwung erlebten. Plotzlich galt vor allem die
konfuzianische Kultur sogar als Motor dieser Entwicklung. Die verheerende
Wirtschaftskrise seit Mitte 1997 hat zu einer erneuten Kehrtwende gefiihrt und
kulturellen Erklirungen von Unterentwicklung wieder Aufwind gegeben. Vor
allem die Kritiker der ,asiatischen Werte® vermerken dies nicht ohne eine gewisse
Schadenfreude.

Wie lafft sich dieser auf den ersten Blick recht verwirrende Tatbestand verste-
hen? Und inwieweit ist Kultur mehr als ein beliebiges Paradigma, mit dem sich
alles und darum eben nichts erkliren lifit?

Ein erster Grund fiir die Unergiebigkeit mancher kultureller Erklirungen ist
einfach darin zu suchen, daff sie komplexe Phinomene eindimensional erkliren
wollen. Entwicklungen wie das ,asiatische Wunder“ oder die ,asiatische Krise®
haben stets mannigfache und vielschichtige Ursachen. Ohne genaue Analysen las-
sen sich bestenfalls oberflichliche Erkenntnisse gewinnen, zumal wenn es um
kulturelle Faktoren geht. Haufig sind auch politische Interessen und Medien-
wirksamkeit mitverantwortlich fiir allzu pauschale Vereinfachungen.

Kulturelle Fehleinschitzungen sind aber hiufig auch die Folge eines determini-
stischen Kulturverstindnisses. Man stellt sich die soziokulturellen Rahmenbedin-
gungen so vor, als ob sie mit innerer Notwendigkeit bestimmte Ergebnisse her-
vorbringen wiirden. Kulturen sind aber hochst vielschichtige Realititen, die in ei-
nem langen geschichtlichen Prozefl entstanden und stetigem Wandel unterworfen
sind. Sie sind nicht mehr — aber auch nicht weniger — als Orientierungsrahmen,
die dem Leben der Menschen Sinn verleihen und ihrem Handeln die Richtung
weisen. Kulturen sind auch nicht véllig unsichtbare Realititen, sondern sie sind
sichtbar in den Verhaltensweisen der Menschen, in den sozialen Strukturen und

26 Stimmen 216, 6 361



Begegnung der Kulturen

in zahllosen Institutionen, die das menschliche Zusammenleben regeln und zu-
gleich entlasten, wie Sprache, Symbole, Rituale. In diesem Sinn sind Kulturen of-
fene Systeme, die viel Handlungsspielraum bieten und ganz unterschiedliche und
sogar gegenliufige Entwicklungen hervorbringen kénnen, wie sich in Asien ge-
zeigt hat. Umgekehrt haben gesellschaftliche Prozesse nie nur soziokulturelle,
sondern immer auch 6konomische und politische Ursachen.

Schlieflich verstellt ein latenter Ethnozentrismus hiufig den Blick dafiir, daf}
unter normativer Riicksicht alle Kulturen ambivalent sind. Jede Kultur enthilt
sowohl positive Elemente, die fiir ein humanes Zusammenleben unerlifilich sind,
wie auch negative Elemente, die ein menschenwiirdiges Leben erschweren. Jede
Kultur ist darum einerseits unersetzlich und schiitzenswert, andererseits darf dies
nicht zu einer naiven Kulturromantik verleiten, die nur allzuleicht in einen rigi-
den und unmenschlichen Traditionalismus umschligt. Die spezifischen Stirken
und Schwichen einer Kultur sind meist sogar eng verflochten. So fordert die Be-
tonung der Gemeinschaft in Asien stabile soziale Strukturen, Riicksichtnahme
und Solidaritit, sie ist aber auch ein Nihrboden fiir Apathie, Nepotismus und
Korruption. Umgekehrt begiinstigt die Betonung des Individuums im abendlin-
dischen Kulturkreis demokratische Strukturen, Initiativfreudigkeit und persénli-
che Leistungsbereitschaft, sie bietet aber auch viel Raum fiir Riicksichtslosigkeit,
Egoismus und extremen Individualismus.

Angcsmhts dieser Ambivalenz kann keine Kultur allein universaler Mafstab
sein. Dies gilt fiir die westliche Zivilisation nicht weniger als fiir die Kulturen in
der Dritten Welt. Diese Feststellung ist fiir die Nord-Siid-Beziehungen von gro-
Ber Bedeutung, weil sie jede kulturelle Uberheblichkeit und Bevormundung ver-
bietet und den Weg ebnet, um von einer asymmetrischen Lehrgemeinschaft zu
einer dialogischen Lerngemeinschaft zu gelangen. Folglich gibt es auch keine
einfach iibertragbaren Leitbilder und Modelle der Entwicklung.

Diese Zusammenhinge sind nicht zuletzt fiir den Prozef§ der Inkulturation des
christlichen Glaubens, ein Kernthema der gerade beendeten Bischofssynode fiir
Asien, auflerordentlich wichtig. Alle mit diesem Thema verbundenen Probleme
und Konflikte wurzeln nimlich in dieser Ambivalenz. Wenn die Botschaft des
Evangeliums in andere Kulturen vermittelt wird, so kann sie dort einerseits an
viele positive Werte ankniipfen, sie kann und muf§ andererseits aber auch Fehl-
entwicklungen anmahnen und ihre eigenen Wertvorstellungen einbringen. Dabei
ist man sich allerdings hiufig viel zuwenig bewuflt, daf} die Botschaft des Glau-
bens selbst immer kulturell geprigt ist. Dies gilt sowohl fiir die Bibel wie auch
fiir die jeweilige konkrete Gestalt des Christentums. Da auch deren Kulturen
zeitbedingt und ambivalent waren und sind, partizipiert die Botschaft des Evan-
geliums unvermeidlich an der Ambivalenz dieser Kulturen. Um so wichtiger ist
es, dafl auch die Weltkirche sich immer mehr zu einer wirklichen Lerngemein-
schaft entwickelt. Johannes Miiller §]

362



