Josef Fuchs S]

Ethische Normen — ethische Richtlinien

Im Buch Exodus (Ex 23, 22) der alttestamentlichen Bibel gibt Jahwe seinem Volk
Israel die Anweisung, seinem prophetischen Boten und dessen Befehlen immer
zu gehorchen; ,,denn in ithm ist mein Name“. Eine Anweisung dieser Art scheint
zunichst nichts anderes zu fordern als ,Gehorsam®. Die damaligen Horer oder
Leser werden diese Worte so gelesen haben. Die meisten heutigen Christen wer-
den sie vermutlich ebenso schlicht (oder ,naiv*?) lesen. Allerdings kann Forde-
rung von Gehorsam nur gemeint sein, wenn er auf sinnvolles Tun und sinnvollen
Bezug zu der von Gott geschaffenen Wirklichkeit zielt. Nur so kann er als gehor-
same Annahme der von Gott geschaffenen Wirklichkeit gemeint sein, aber eben
darum auch als personlicher Gehorsam gegeniiber dem, der das Wort der Schép-
fung spricht.

Ethische Normen und Forderungen

Die Formulierung ,,Befehl® des Exodustextes wird weltweit, zumal in der west-
lichen Welt, und hier vor allem bei Juden und Christen, wohl als eine personale
ethische Gehorsamsforderung verstanden. In diesem Sinn pflegt man als typi-
sches Beispiel den aus dem Alten Testament stammenden Dekalog, die ,,Zehn Ge-
bote“, zu lesen. Dort heifit es, Gott habe die Zehn Gebote, auf Steintafeln ge-
schrieben, personlich seinem prophetischen Boten Mose und durch ihn seinem
Volk als Auftrag gegeben; und das sei in einer furchterregenden Theophanie ge-
schehen. Heute verbergen die Exegeten weithin nicht ihre wohlbegriindeten
Zweifel an der Historizitit des biblischen Sinai-Berichts. Auf die Nichthistorizi-
tit weise schon die Tatsache hin, daf} sich der Bericht gleich zweimal (im Exodus
und im Deuteronomium) findet und dazu nicht einfachhin in der gleichen Weise.
Haben die frommen hebriischen Verfasser vielleicht der Bundesschlieflung Jah-
wes mit seinem Volk am Sinai — und dazu gehért ja auch der Dekalog — durch die
Theophanieerzihlung eine besondere Autoritit verleihen wollen?

Als fundamentale und absolute Forderung an Israel steht im Dekalog, daf§ die
Israeliten einzig Jahwe als ihren Gott anerkennen diirfen und sollen. Doch be-
dingt diese Anerkennung Jahwes auch die Bejahung einer gewissen entsprechen-
den Lebensweise des Volkes Israel, beispielsweise ausgesprochen in den Zehn
Geboten.

493



Josef Fuchs S]

Aber nicht nur dies. Die Exegeten erforschten das in langen Zeiten gelebte ethi-
sche Verhalten der Nachbarvélker Israels. Sie fanden, dafl Israel damals nicht das
einzige Volk war, das sich solche ethischen Kataloge, wie wir einen im Dekalog
Israels vorfinden, erstellt hatten. Die Exegeten haben solche Kataloge nicht nur
tatsichlich aufgefunden, sondern sie dann auch inhaltlich miteinander und mit
dem israelischen Dekalog verglichen. Dabei fand man, dafl die Anhinger Jahwes
wohl nicht nur manches Fremde in den anderen Katalogen auffanden und daher
verwerfen mufiten, sondern dafl sie vielmehr auch auf durchaus akzeptable ethi-
sche Einsichten gestofien sind. Sollen wir ausschlieRen, dafy die Israeliten von den
Nachbarvélkern auch einiges haben iibernehmen kénnen und daf wir heute
darum gelegentlich auch einzelne Parallelen im Dekalog und in nichtisraelischen
Katalogen entdecken?

Zum Vergleich mit dem uns tradierten Dekalog stehen nicht nur die Ethiken
und die ethischen Kataloge der nichtisraelischen Vélkerschaften der alttestament-
lichen Zeiten an. Denn dieses Israel selbst, das wir aus der Bibel kennen, hat
andere Zeiten als ithm eigenen geschichtlichen Hintergrund voraussetzen miissen.
Das Israel der Bibel hat irgendwann einmal als Nomadenvolk oder auch als acker-
bauendes Volk existiert. Aber dann hat es in diesen Perioden nicht auch in allem
sittlich so gelebt, wie es der spitere Dekalog will. Wenn wir heute auf recht ver-
schiedene Lebensweisen in verschiedenartigen Vélkerschaften — zum Beispiel
Afrikas — schauen, dann miifiten wir auch fragen, was vorisraelische Nomaden,
Ackerbauer und primitive ,Stadter* religios als ,Gott* betrachtet haben, welche
Art von Familie sie fiir gut angesehen haben, welche der so vielen méglichen se-
xuellen Verhaltensweisen der Menschen sie als tragbar, als sinnvoll, sogar als ver-
pflichtend angeschen und gelebt haben, was bei ihnen als Ehe — und in welchem
Sinn - gelten konnte usw. Zweifellos wird ein Hauch aus der Ethik jener Urzeiten
sich auch in die heutige ethische Ordnung Israels hineingerettet haben, wenn
auch dann neue Erfahrungen — bessere oder weniger gute — durch lange Zeiten
machtvoll bestimmend geworden sind. Dazu gehéren aber auch Erfahrungen an-
derer moderner Volker, von denen man manches in die eigenen ethischen Auffas-
sungen des heutigen Israel hat einflielen lassen.

Es sollte nicht tibersehen werden, dafl auch in der Periode des Entstehens der
Bibel von anderen Quellen her machtvolle ethische Elemente tibernommen wer-
den konnten und tatsichlich ibernommen worden sind und so entscheidend die
israelische Ethik mitbestimmt haben. Man wird vor allem die stoischen Tugend-
und Lasterkataloge lesen (man denke an Paulus); sie sind ja nicht als direkte gott-
liche Offenbarungen zu verstehen, sondern als menschliche Interpretation der
vorgegebenen Menschenwelt, durch deren gegenseitigen Austausch man sich (im
Geiste) bereichert zu erfahren glaubte. Denn die vorgegebene ,Natur® oder
»Schopfung® gibt selbst keine Ethik aus sich heraus. Thomas von Aquin formu-
liert bekanntlich, dafl die sogenannte ,naturrechtliche® Ethik von der Vernunft

494



Ethische Normen — ethische Richtlinien

der Menschen selbst konstituiert sei (S.th. I-II, 94, 1). Das heifdt, daf} die Natur
zwar vorgegeben ist, die Ethik dagegen als ein Werk der verstehenden mensch-
lichen Vernunft zu akzeptieren ist.

Nun ist es tatsichlich so, dafl nicht alle Menschen ihre interpretierende und
kreative Vernunft in gleicher Weise nutzen, dafl sogar manches nicht selten zu-
nichst nur als Brauchtum und Sitte in einer bestimmten Weise gelebt worden sein
mag, um dann auf die Dauer als verbindliche Ethik zu gelten. Es ist darum durch-
aus sinnvoll oder auch notwendig, dafl es zu einem ethischen Austausch oder auch
zu einer ethischen Diskussion kam, um voneinander ethische Einsicht zu erhalten.

Aber auch manche andere, vorhin nicht schon erwihnte ethische Einsicht lafit
sich — individuell, als Gruppe oder universell — anderswoher erwerben. Zweifellos
gibt es einzelne ethische Meinungen und Entscheidungen (zum Beispiel in den
paulinischen Briefen), die zunichst rein als personliche Meinung und Entschei-
dung gelten, spiter jedoch allgemeine Auffassung oder auch offizielle kirchliche
Lehre werden. So ist es in der jidischen und christlichen Frithzeit geschehen,
aber auch spaterhin und bis heute. Beweis dafiir sind die verschiedenen strittigen
Vorkommnisse in der kirchlichen Gemeinschaft im Bereich der Ethik und des
ethischen Verhaltens. Daraus ergibt sich, dal Ethik nicht ein unveranderlicher
und permanenter Block ist, sondern teilweise auch ein permanenter innovativer
Versuch.

Ethische Richtlinien

Daher muf} folgen, daff nicht alles, was sich uns als Norm und Forderung anbietet
oder was uns als solche vorgelegt wird, in scheinbarer Starre und Unflexibilitit
gelesen werden mufl; vielleicht steht dahinter eine einseitige kreative menschliche
Interpretation der geschaffenen Wirklichkeit oder auch eine allzu absolute kirch-
liche Amtsausiibung. Zwar mufl man sich durchaus ethische Normen in der Welt
und auch von der Kirche erwarten, aber vielleicht ein wenig mehr im Sinn von
sRichtlinien®, also mehr in der Weise, in der Jesus selbst gelegentlich seine Jinger
zur Gesetzesbeobachtung anleitete. Ethische Normen wollen — das versteht sich
— als Darbietung des Willens Gottes verstanden werden. Was aber, wenn eine dar-
gebotene Norm sich zur Zeit ihrer Formulierung auf eine Wirklichkeit oder
Wirklichkeitsweise bezog, die als diese hier und jetzt nicht mehr besteht? Dann
normt die dargebotene Norm nicht mehr die heutige Wirklichkeit. Sie ist als eine
Richtlinie zu achten, die als geltende Norm fiir die zu realisierende Wirklichkeit
anzuschen war, solange sie unter wesentlich anderen Bedingungen existierte als
hier und jetzt.

Und wenn eine dargebotene Norm eine bestimmte Fihigkeit, ihr handelnd ge-
recht zu werden, voraussetzt, dann mufl der zum Handeln berufene Mensch ver-

495



Josef Fuchs SJ

antwortlich urteilen, ob ihm die erforderliche Fahigkeit vielleicht hier und jetzt
abgeht. Es handelt sich also méglicherweise um eine Richtlinie, aber nicht im ei-
gentlichen Sinn um eine fordernde Norm. Wer handeln soll, muf§ selbst imstande
sein — und er ist es normalerweise — zu urteilen, ob ihm eine echt fordernde Norm
oder eine Richtlinie gegeniibersteht. Wer den heute gangigen Begriff Epikie zu be-
nutzen vorzicht, wird sich wohl cher auf den Begriff Richtlinie als auf Norm be-
ziehen, um eben dadurch zu zeigen, daf} es ihm mehr auf die sittliche Wahrheit
und nicht auf eine feste sittliche Norm ankommt.

Das Problem Norm-Richtlinie wird sich vermutlich vor allem da zeigen, wo es
um den Moralbereich sittlicher Konflikte geht. Im rein biirgerlichen Bereich lassen
sich Konflikte bei Beibehaltung der Treue zu gesellschaftlichen Ptlichten durchaus
l6sen. Anders, wenn eine sittliche Norm uns in Pflicht nehmen mochte, wahrend
wir selbst uns nur das Urteil bilden konnen, daff die uns scheinbar fordernde
Norm keine wirklich sittliche Pflicht begriinden kann. Dann befinden wir uns in
einer echten Konfliktsituation, die sich als solche nicht 16sen l368t. Ahnlich ist die
Situation, wenn zwei gegensitzlich fordernde sittliche Normen uns gleichzeitig in
Pflicht zu nehmen beanspruchen. Heute stellt sich der Fall vielfach anders dar: Wir
sind in einer bestimmten Moralfrage in einer Weise belehrt und erzogen worden,
die im Widerspruch steht zu dem, was man heute weitgehend als selbstverstand-
liches Verhalten anzusehen pflegt; eine eindeutige Losung des Konflikts ist nicht
in Sicht, aufler es gibe eine direkte Losung des Konflikts von Gott selbst her; aber
diese Losung gibt es in Moralfragen so einfachhin nicht. Im zwischenmensch-
lichen Bereich entstehen Konflikte weitgehend, weil nicht alle dem gleichen Wert-
system verbunden sind oder von verschiedenen Erfahrungen herkommen.

Ethische Norm und sittliche Wahrheit

Ethische Normen sollen dem handelnden Menschen anzeigen, wie er sich verhal-
ten soll, wenn er in seinem sittlichen Verhalten der Wirklichkeit, der er sich han-
delnd oder gestaltend zuwendet, entsprechen will. Allerdings ist es in unserer
kontingenten Menschenwelt nicht ausgeschlossen, dafl die Wirklichkeit, der man
sich handelnd zuwendet, inzwischen schon nicht mehr unverindert die gleiche ist
wie die, der man sich zwecks Normensuche vorher zugewandt hatte, oder der
zum Handeln berufene Mensch sich nicht mehr imstande sicht, noch zu seinem
vorherigen Urteil zu stehen.

Es ergibt sich also, daff eine einmal gefundene Norm méglicherweise in con-
creto defizient ist. Sie bedarf also einer Korrektur, damit das Verhalten des Men-
schen der Wirklichkeit entsprechen kann und in diesem Sinn wahr ist. Eine gefun-
dene oder dargebotene ethische Norm bietet also nicht notwendig — unkorrigiert
— die ethische Wahrheit, die das Verhalten in concreto bestimmen soll.

496



