Magda Motté
»Das Evangelium in Zelluloid®

Moderne Filme als Vermittler einer religiés-christlichen Botschaft

»Viele Filme waren wie Gebete, und ich hoffe, Gott erhért sie. Leise Stimmen,
Klagelieder, Erzahlungen von Elend und Einsamkeit, tibermiitige Kehrverse,
Hiobs Fragen und Magdalenas ‘Trinen, alles konnte ich entdecken, wo meine
Augen offen waren fiir das Evangelium in Zelluloid.“! So beschreibt Pfarrer
Michael Graff die religiose Dimension, die sich ihm in modernen Filmen er-
schlossen hat. Doch die Geschichte von Kirche und Film ist ein eigenes Kapitel.
Die Palette der Reaktionen kirchlicher Kreise reicht von der anfinglichen Begei-
sterung fiir das neue Medium iiber das Verbot fiir Welt- und Ordensgeistliche in
Italien, offentliche Kinos zu besuchen, bis zur anerkannten Arbeit kirchlicher
Filmkritik. Urteile wie ,,Filme zeigen eine Halbwelt“ —  Kinostunden sind ver-
geudete Zeit“ — ,Ein Gotteskind geht sonntags in die Andacht und nicht ins
Kino® - ,Das Geld fiir Kinokarten ist hinausgeworfenes Geld“ haben viele noch
aus Kinder- und Jugendtagen im Ohr2 Davon ist heute nichts mehr zu héren,
doch ist das Interesse breiter christlicher Kreise am Filmschaffen gering, sicht
man von dem Engagement einzelner oder den zweifelhaften Aktionen gegen
angeblich blasphemische Filme ab.

Es ist hier nicht der Ort, die historische Entwicklung zwischen Kirche und
Kino aufzuarbeiten, so wichtig ein solcher Beitrag auch wire. Nur soviel: Nach
dem Optimismus der Anfangsjahre um die Jahrhundertwende mit spektakuliren
Jesus- und Missionsfilmen und der wachsenden Skepsis infolge der Kommerziali-
sierung und Verkitschung in der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg, die zur volligen
Distanz christlicher Intellektueller dem Film gegeniiber fithrte, gab es nach dem
Zweiten Weltkrieg einen hoffnungsvollen Neuansatz. Die Enzyklika ,Vigilanti
cura® von Pius XI. vom 29. 6. 1936 und die Ausfithrungen Pius XII. {iber den
sidealen Film* (21. 6. und 28. 10. 1955 auf Audienzen) diirfen als Meilensteine ka-
tholischer Filmbewertung gesehen werden. Man erkannte die hohe Bedeutung,
die das optische Medium im Leben der Menschen einnahm und suchte es auch
tiir die kirchliche Verkiindigung (im weitesten Sinne) zu nutzen.

1948 promovierte beispielsweise Caspar Willeke, der spitere Hauptschriftleiter
des Paderborner Bistumblatts ,Der Dom®, bei dem Moraltheologen Werner
Schéllgen an der katholisch-theologischen Fakultit Bonn mit einer Arbeit zum
Thema ,Film, Kunst und Moral®, in der — neben zeitgebundenen Urteilen und

41% 579



Magda Motté

der tiblichen Wertungssicherheit — Satze stehen, die ohne Abstriche noch heute
gelten:

,Man soll den Film bzw. die Filmkiinstler nicht immer schulmeistern, auch nicht im Namen der
Theologie. Zwar bleibt das Bose bos und mufl als solches unabdingbar geriigt werden, wenn es nicht
im Gesamtsinn des Kunstwerks berechtigt ist, sondern nur Kundenfang bezweckt. Aber im Bereich
des Erlaubten, sei es alltiglich oder erhaben, sollte man der Filmkunst keine willkiirlichen Schranken
setzen. Sie wird ihre Formgesetze immer klarer entwickeln, ihre Gestaltungsmittel immer mehr ver-
feinern und vervollkommnen, so daf} sie der Welt des Religiosen auch in ihren hochsten Themen im-
mer gerechter werden kann. Man traue den Filmkiinstlern Ehrfurcht zu, schenke ihnen Vertrauen und
ermutige sie zu hohen Wegen, anstatt sie davor abzuschrecken.?

Damals richtete sich die Hoffnung auf eine eigene katholische Filmproduktion,
ein Projekt, das nach unserer heutigen Auffassung von der Freiheit der Kunst
dem Filmschaffen sicherlich nicht dienlich gewesen wire, da es die Produzenten
und Regisseure ideologisch zu stark eingeengt hitte. Eine solche Gefahr sah be-
reits Willeke, wenn er Luitpold Nussers Forderung von 1929 zitiert:

»Der Begriff des katholischen Films darf sich aber unter keinen Umstinden auf den Begriff des aus-
gesprochen religiésen (gemeint sind eng gefafite biblisch-kirchliche Stoffe, d. Verf.) Films beschrinken,
sondern er muf§ seine Stoffe aus allen Lebensgebieten der Gegenwart und der Vergangenheit schopfen
— wie die ibrigen Filme auch —, nur muf er sie vom katholischen Standpunkt aus behandeln, muff das
Verwerfliche, das Minderwertige brandmarken und das ethisch Wertvolle aufzeigen.“*

Willeke denkt an das breite Publikum in den offentlichen Lichtspielhdusern.
Hier sieht er eine ,,Missionsaufgabe“ (Nusser), wenn er schreibt:

»Die pidagogische Tendenz (darf) nicht aufdringlich, gleichsam nicht mit lehrhaft erhobenem Zei-

gefinger, spiirbar werden, sondern die Handlung mufl in eine so allgemein menschlich packende Form

gegossen werden, so daf} ein derartiger Film den Nichtkatholiken ebenso ergreift wie den katholischen

Zuschauer.“

Fir Willeke bestand das Hauptziel in der Beschiftigung mit dem Film darin,
daf die katholische Kirche von ,der Filmdefensive in die Filmoffensive® tiberge-
hen mufite.

Ansitze einer kirchlichen Filmarbeit

Neben Willekes Buchlein gab es in den spaten 40er und in den 50er Jahren eine
Fille von ermutigenden nationalen und internationalen Ansitzen beider Konfes-
sionen, das Medium Film in die Glaubensverkiindigung einzubeziehen. Angeregt
durch die erste Film-Enzyklika ,Vigilanti cura® grindete 1946 die Deutsche Bi-
schofskonferenz das ,Filmapostolat, ein ,Referat fiir Bild- und Filmarbeit* mit
etlichen Organen und Abteilungen, deren wichtigste, die Katholische Filmkom-
mission fiir Deutschland, alle auf den Markt kommenden Filme seit 1949 bis
heute fiir den ,Film-Dienst“ bewertet. 1950 kam die ,Katholische Filmkorre-
spondenz® hinzu (Nachfolgeorgan der 1924 gegriindeten ,,Film-Rundschau®), in

580



»Das Evangelium in Zelluloid*

der grundlegende Fragen erértert wurden. Ahnliche Bemiihungen liefen im
Raum der Evangelischen Kirche. 1950 wurden auf einer gemeinsamen Tagung
beider Konfessionen in Schwalbach die ,,Schwalbacher Entschliefungen® verfafit,
die bis heute als Filmbewertungskriterien Giiltigkeit haben. Darin wird unter an-
derem betont, das immer wichtiger werdende Medium ,,in bewufiter Weltoffen-
heit einem moralischen Ziel oder der christlichen Verkiindigung dienstbar zu ma-
chen“®. In den Jahren von 1946 bis 1968 reiflen die konfessionellen, nationalen
und internationalen Aktivititen nicht ab’.

Danach wird es — abgesehen von den monatlichen Filmkritiken und vereinzel-
ten Aufsitzen in Zeitschriften — stiller um die kirchliche Filmarbeit. Das Konzils-
dekret von 1965, das auf Film und Fernsehen eingeht, ist vergleichsweise blaff und
abstrakt. Etwa 20 Jahre lang wurde keine groflere richtungweisende Publikation,
die der hohen Bedeutung der optischen Medien Film und Fernsehen Rechnung
triige, mehr vorgelegt. Aufler dem Film-Dienst und den Handbiichern der Film-
kritik (sowohl auf evangelischer wie katholischer Seite) und gelegentlichen Ein-
zelwiirdigungen besonderer Autorenfilme fehlt ein umfassendes Handbuch, das
sowohl eine Filmgeschichte wie auch eine systematische Aufarbeitung des Medi-
ums Film aus christlicher Sicht lieferte. Wahrend in der evangelischen Theologi-
schen Realenzyklopadie (1983 ff.) immerhin drei Seiten von Gerd Albrecht dem
Film gewidmet sind und die grofie, von deutschen und franzdsischen Theologen
herausgegebene Enzyklopidie ,Der Christ in der Welt“ Stefan Bambergers Mo-
nographie ,,Christentum und Film* herausbringt, findet sich zum Beispiel in den
37 bisher erschienenen Binden des katholischen Werks , Christlicher Glaube und
moderne Gesellschaft® (1981 ff.) das Stichwort nicht. Dabei hat die katholische
Filmarbeit Grund genug, stolz zu sein, geht doch auf deren Filmarbeit das grofie,
zehnbindige ,Lexikon des Internationalen Films® mit seinen 21000 Kurzkritiken
zurtick. Auch das Lexikon ,Religion im Film“ von 1992 mit Kurzbesprechungen
und Stichworten zu 1200 Kinofilmen basiert auf der Arbeit des ,,Katholischen In-
stituts fir Medieninformation® in Koln, und ebenso der Sammelband mit Film-
kritiken ,Spuren des Religiésen im Film. Meilensteine aus 100 Jahren Filmge-
schichte® von Peter Hasenberg u.a. Erst in den letzten Jahren mehren sich wieder
die Beitrage, die dem Verhaltnis von Religion und Film sowohl in Einzelanalysen
als auch in Gesamtdarstellungen nachgehen, was sicherlich auch durch das Jubi-
laum des Mediums, 100 Jahre Film, bedingt 1st®.

Es gilt also, an die in den 50er Jahren entwickelten Gedankengiange und Aktivi-
titen sowie an geleistete Arbeit anzukntlipfen und sie populir zu machen. Sieht
man von der zeitgebundenen pastoralen Sprachverwendungsweise ab, so sind sie
heute ebenso aktuell wie damals. So wie die Verantwortlichen in der Nachkriegs-
zeit katholisches Glaubensgut tber die visuellen Medien verbreiten wollten, so ist
heute angezeigt, Hilfen zu einem sinnvollen Leben zu vermitteln. Zwar geht es
nicht um den Aufbau einer katholischen Filmproduktion - obwohl die Griindung

581



Magda Motté

eines christlichen Fernsehprogramms ein diskussionswiirdiges Projekt ware —,
sondern vor allem darum, Spuren des Existentiellen, des Religiosen oder des
Christlichen 1m reichen Filmschaffen der Gegenwart zu entdecken, zu wiirdigen
und gegebenenfalls fir die kirchliche Verkiindigung zu nutzen. Das geschieht in
der Praxis noch zu wenig. Denn wie anders als tiber optische Medien sind die
Menschen heute zu erreichen?

Allerdings muf hier eins mit Nachdruck erwihnt werden: Die evangelischen
und katholischen Akademien in Deutschland, Osterreich und der Schweiz leisten
bereits einen wertvollen Beitrag zur Bekanntmachung, Analyse und Kritik mo-
derner asthetischer Filme, auch wenn sie nur eine kleine Schar Interessierter er-
reichen. Besonders hervorzuheben ist die praktische Filmarbeit des Pfarrers
Michael Graff, seine Filmwochen sowie sein Kino ,Subiaco® im ehemaligen
Benediktinerkloster in Alpirsbach/Schwarzwald®. Zudem sind kirchlich gebun-
dene Kritiker stets auf Filmfestivals vertreten, arbeiten in Jurys mit und verleihen
auch anerkannte Filmpreise. Die Arbeit des ,Katholischen Instituts fiir Medien-
information e.V.“ in Koln bietet tiberdies durch die Herausgabe der wochentlich
bzw. vierzehntiglich erscheinenden Organe ,FERNSEH-Dienst®, ,film-dienst®,
~FUNK-Korrespondenz“ eine unverzichtbare Hilfe fir alle Orientierung Su-
chenden. All diese Akuvitaten genieflen bei Filmschaffenden und Rezipienten ein
hohes Ansehen.

Die Bedeutung des Films fiir die religiose Erfahrung

Uber den Wert der isthetischen Literatur fiir den christlichen Glauben wurde be-
reits viel gesprochen und geschrieben, iiber die Bedeutung des Films hingegen
bisher nur wenig publiziert. Das hat vielerlei Griinde, vor allem aber den, daf} die
meisten Wissenschaftler und Kritiker beim Stichwort ,Film® oder ,Kino® in der
Regel an die seichte Massen- oder einfache Unterhaltungsproduktion denken.
Wenn im folgenden von ,Film* die Rede ist, so ist nicht an diese gedacht, sondern
— wie dies auch bei den Print- und Bildmedien tblich ist — an einzelne Werke
(Autorenfilme), die aufgrund ihrer kiinstlerischen Gestaltung als dsthetisch be-
deutsam herausragen, was nicht heiflt, dafl auch sogenannte Kassenschlager in
diesem Bereich wertvoll sein konnen. Filme wie ,,Rain Man®, ,Der Club der to-
ten Dichter®, ,Das Piano® und ,,Forrest Gump® beweisen das.

Auch wenn nicht Literatur gegen Filmkunst ausgespielt werden soll — beide
Medien haben ihren Wert fir die Spiritualitit des Menschen; Wort und Bild ver-
mogen zur Reflexion zu fithren tiber die Fragen nach dem Sinn von Leben und
Tod oder gar nach Gott —, so ist es doch ein Faktum, daff der Film die Menschen
von den Anfingen an bis heute ungleich mehr faszinierte, als Biicher dies je ver-
mochten. Und es ist ebenso ein Faktum, daf} dies von den christlichen Intellek-

582



»Das Evangelium in Zelluloid“

tuellen lange Zeit, ja bis heute kaum erkannt wurde. Di¢ Faszination, die der
Film, selbst der anspruchsvolle, ausiibt, hingt sicherlich vor allem mit den phy-
siologischen Voraussetzungen zusammen: Bilder und Téne gehen in den Men-
schen unmittelbar, ohne Anstrengung ein und formen sich in seiner Vorstellung
miihelos zu einer geschauten und gehorten Welt. Texte hingegen miissen mithsam
aus den abstrakten Zeichen der Schrift entziffert und vom Leser mittels seiner
Vorstellungskraft zu einer inneren Bildwelt aufgebaut werden. (Laut Auskunft
von Studenten heute lesen viele zum Beispiel umfangreiche Romane erst dann,
wenn sie durch eine vorher gesehene Verfilmung eine Verstehenshilfe erhalten ha-
ben.)

Sodann bewirkt die poetische Dramaturgie der Filmbilder ,eine grofie Emotio-
nalitit und aktiviert den Zuschauer® % Bildkompositionen — erzeugt durch An-
ordnung und Mobilitit der Objekte, durch Licht und Farbe — werden durch die
Einstellung, die Verweildauer und die Bewegung der Kamera zu eindringlicher
Aussage gesteigert. Filmisches Gestalten erschopft sich eben nicht im Fotografie-
ren kunstvoll arrangierter bewegter Objekte, sondern griindet in der Fiihrung
und Stellung der Kamera, in der Beleuchtung und in der Montage des gefilmten
Materials. Bildtotale oder Bildausschnitt, Kameradistanz und Kamerawinkel er-
geben im Zusammenklang von Lichtstirke und Lichtfithrung unzihlige Nuancen
der Bildaussage. Hinzu kommen die akustischen Reize: Gerdusche, Musik, Spra-
che und Stille, die in Kombination, Isolierung oder Aussparung von nachhaltiger
Wirkung sind. Durch die Montage endlich ergeben sich fir den Kinstler zahlrei-
che Moglichkeiten der Zuordnung, des Spiels mit Raum und Zeit, der Verkniip-
fung duflerer und innerer Vorgiange!!. All das wird durch die Art der Vorfithrung
noch gesteigert: Die hell flimmernden, bewegten Bilder in meist abgedunkelter
Umgebung ziehen das Auge wie magisch an; dem Eindringen des Schalls ist der
Mensch ohnehin ,,schutzlos ausgeliefert.

Zudem unterliegt der Betrachter von Filmen ungleich mehr der Fiktion von
der Faktizitit der Ereignisse als der Leser, da die fotografierte Welt, selbst wenn
sie gestellt ist, dem authentischen Leben niher zu sein scheint als das verschliis-
selte Wort. So glaubt der Zuschauer seine Lebenserfahrung direkt zu erweitern.
Uber die Identifikation mit dem Filmhelden nimmt er teil an allem, was er selbst
verpaflt oder verloren hat, wonach er sich sehnt oder was er nie erreichen wird.

Die Sinnebene hinter dem Geschauten

Das besonders Faszinierende am Film jedoch ist, daff der Kamerakiinstler Bilder
vor allem aus dem grauen, schmutzigen Alltag fotografiert und zusammenstellt,
die viele sehen und doch nicht wahrnehmen, daff er aus der Fiille der Lebenswirk-
lichkeit einen Ausschnitt wihlt oder so inszeniert, daff dufleres und inneres Ge-

583



Magda Motté

schehen zusammenfallen. Das heifit, Filme von kiinstlerischem Wert bilden die
Realitit nicht ab (wenn das tiberhaupt moglich ist), illustrieren nicht nur oder er-
zihlen vordergriindig eine Geschichte, sondern machen durch die Konstellation
der Figuren und Requisiten, durch die Beleuchtung, die Bewegung der Objekte
oder der Kamera und die Montage der Sequenzen den verborgenen Sinn der Ge-
schichte sichtbar (in des Wortes urspriinglicher Bedeutung). Damit stofft der
Filmkiinstler in den Bereich des Parabolischen bzw. des Religiésen vor. Er ver-
mittelt eine Sinnebene hinter dem Geschauten. Andrej Tarkowskij bringt dies so
zum Ausdruck:

»Ein solcher Kiinstler vermag die Besonderheiten der poetischen Struktur des Seins zu erkennen. Er

ist in der Lage, iiber die Grenzen der linearen Logik hinauszugehen und das besondere Wesen der sub-

tilen Beziige und geheimsten Phinomene des Lebens, dessen Komplexitit und Wahrheit wiederzuge-

ben.“12

Diese Welterfahrung ist fiir Tarkowskij eine Art religioser ,Offenbarung®.
Infolgedessen kann das von ihm erzeugte filmische Geschehen beim spirituell
empfinglichen Zuschauer zu einer religiosen Erfahrung fithren und auf Gott ver-
weisen.

,Dic poetischen Offenbarungen legen Zeugnis davon ab, dafl der Mensch zu erkennen und auszu-

driicken vermag, wessen Ebenbild er ist.“ !

Diese hohe Auffassung von Filmkunst wird allerdings nur selten realisiert.
Aber angelegt ist die Moglichkeit der Transparenz auf eine tiefere Wahrheit in
vielen Filmen, auch solchen, die zu Kultfilmen und Kassenschlagern wurden. In
diesem Sinne miiffite man den Film ,als Instrument des Geistigen und Spirituel-
len weitaus ernster nehmen, als dies bislang geschieht, und ,ihn einsetzen zur
Erforschung unserer Existenz“'>. Geht es doch primar darum, den Menschen der
Gegenwart, der allem Spirituellen und Religiosen mehr mit Gleichgiiltigkeit als
mit Ablehnung begegnet, sensibel zu machen fiir diese Krifte, aus denen er — im
Gegensatz zum Spiritismus der Gurus und dem modernen Aberglauben — zuver-
lissige Kraft zur Lebensbewiltigung gewinnen kann. Dazu muf} ihm seine deso-
late Situation erst einmal bewufit sein. Genau das leisten viele zeitgendssische
Filme. Sie zeigen meist im Negativbild des Verworrenen (Woody Allens ,Verbre-
chen und andere Kleinigkeiten®), zynischer Zurtickweisung (Krzysztof Kieslow-
skis ,Ein kurzer Film tber die Liebe*), Kinderschandung und Heimatlosigkeit
(Gianni Amelios ,,Gestohlene Kinder) das, wonach der Mensch sich sehnt.

Wie kaum ein anderes Medium vermag der Film in die tiefsten Schichten der
menschlichen Person einzudringen und innere Vorginge sichtbar zu machen, in-
dem er zum Beispiel das Gesicht eines Menschen in Groflaufnahme ,,zum Spre-
chen® bringt, die Bewegung seiner Hinde hervorhebt oder seine psychischen Re-
gungen in Metaphern spiegelt. Wer erinnerte sich nicht an erschiitternde Filmaus-
schnitte, die durch den Ausdruck des Schauspielers oder der Schauspielerin,
durch das Spiel des Lichts und durch die Verweildauer der Kameraeinstellung zu-

584



»Das Evangelinm in Zelluloid

stande kamen, etwa an Jane (Nastassja Kinski) hinter der Peepshow-Scheibe in
yParis, Texas“ von Wim Wenders; Gretta (Angelica Huston) auf der Treppe beim
Erklingen des Liedes in ,,The Dead von John Huston, den leeren Blick des Auti-
sten Taymond (Dustin Hoffman) in ,Rain Man“ von Berry Levinson, das zer-
storte Kindergesicht der geschindeten Lisa (Christine Tremarco) in ,Der Prie-
ster von Antonia Bird, die zirtliche Hand Josephs, die sich dem schwangeren
Leib Marias nahert, ohne ihn zu bertihren, in ,Maria und Joseph“ von Jean-Luc
Godard oder an Requisiten und Landschaften, die zu ,,Landschaften der Seele® !
wurden, wie das leitmotivisch eingesetzte Dreikonigsbild von Leonardo da Vinci
oder der verdorrte Baum in ,,Opfer” von Andrej Tarkowskij, der vom Zirkuszelt
verlassene Platz mit dem einsamen Damiel in ,,Der Himmel tiber Berlin® von
Wim Wenders, der trostlose Strand mit dem verrosteten Anker in ,,Cinema Para-
diso® von Giuseppe Tornatore.

Die besten Filme deuten nur an, zeigen, legen den Finger auf Wunden — ohne
padagogische Absicht. Losungen bieten sie meist nicht. Die sind von einem Zeit-
genossen auch kaum zu erwarten. Filmemacher sind wie Buchautoren und Bild-
schopfer Menschen wie wir, die nur genauer sehen und deren Sinne sensibler auf-
sptiren, was andere nicht wahrnehmen. Sie verfiigen tiber formende Krifte, um
das Erlebte in hintersinnige Sequenzen, in modellhafte Parabeln zur Erhellung
bekannter Lebenssituationen umzusetzen. Dem zeitgenossischen Kunstler ist
also im Film ein hochsubtiles Medium gegeben, das Wesen des Menschen tiefer
zu erfassen und das Sichtbare transparent zu machen fur geistige Wirklichkeit.
Auf diese Weise leisten viele Autoren- und Kunstfilme einen wertvollen Beitrag
zur religiosen Erfahrung, selbst wenn vordergriindig Glaube oder Gott nicht the-
matisiert sind. Etlichen Regisseuren sind inzwischen Filme gelungen, die man als
Parabeln den biblischen Gleichnissen an die Seite stellen konnte. Sie werfen viel-
fach Fragen auf, die nur durch Glauben zu beantworten sind. Vielleicht brichte
auch Jesus heute seine Parabeln vom Gottesreich (Vom barmherzigen Vater; Vom
kéniglichen Gastmahl; Von den Winzern im Weinberg) als Filmautor unter die
Leute. Da er es selbst nicht mehr kann, halt er sich woméglich einige Filmregis-
seure (wie man ein Wort von Kurt Marti abwandeln konnte ), die seine Bot-
schaft in unsere Zeit tibertragen, weif} er doch, dafl der Mensch der Anschauung
bedarf. Was Botho Strauff im Anschlufl an die Gedankenginge George Steiners
Von realer Gegenwart® (1990) schreibrt, ist unverkiirzt auf viele Filme anzuwen-
den, die den Logos Gottes prisent machen. In diesem Sinn sieht ein Filmkiinstler
wie Tarkowskij seine Arbeit als prophetischen Auftrag. Deshalb gilt es, den gei-
stig und religios sensiblen Menschen anzuregen, seine Augen zu 6ffnen fiir die
Botschaft vieler Filme. Um so ratselhafter ist es — wie Stefan Bamberger schreibt:

~warum nicht gerade die Christen die ungeheuren Moglichkeiten dieses neuen Mediums entdeckt
und sie ausgeschopft haben. Hatte nicht die christliche Lehre von der Schopfung und Menschwerdung
als Werk des transzendenten, aber in den irdischen Wirklichkeiten sich offenbarenden Gottes sie dazu

585



Magda Motté

fiihren miissen, ihr Seinsverstindnis im Film neu auszudriicken? Und ist nicht das Gespiir fiir das
Transzendente die besondere Gabe und Aufgabe der Christen von heute? Hatte der Mangel an Auf-
merksamkeit seinen Grund darin, daff das christliche Welt- und Menschenbild in traditionellen For-
meln erstarrt war? Fehlte der Entwurf eines Teilhard de Chardin, der die providentielle Aufgabe des
neuen Mediums hitte erkennen lassen?“ 18

Diese Fragen, vor mehr als 20 Jahren formuliert, haben nur wenig an Brisanz
verloren. Es scheint schwer fiir eine verkopfte Theologie und Kirche, den Wert
einer solch spirituellen Kunst zu erkennen.

Filme und kirchliches Interesse

Wenn dem Film also eine so hohe Bedeutung zukommt, wieso entgehen so viele
Filme mit religiosen Verweisen oder christlichen Elementen der Aufmerksamkeit
weiter kirchlicher Kreise? Womit ist die Reserve zu erklaren, die Vertreter der
Kirchen auf der einen und Filmemacher auf der anderen Seite gegeneinander he-
gen? Denn abgesehen von Preisen, Akademieveranstaltungen oder Besprechun-
gen in kirchlichen Organen ist das geistige Interesse an autonomer, moderner
Kultur, hier dem Film, immer noch gering.

Kaum einmal werden Filme wie ,Rain Man“ von Barry Levinson, ,Paris,
Texas® von Wim Wenders, ,Verbrechen und andere Kleinigkeiten® von Woody
Allen, ,,Der Club der toten Dichter” von Peter Weir, ,,Kurosawas Traume“ von
Akiro Kurosawa, um nur ein paar sehr erfolgreiche Beispiele zu nennen, im Reli-
gionsunterricht behandelt. Als Medium zur Unterstiitzung einer Predigt im Got-
tesdienst sind sie noch tabu. Dabei konnte man etwa am Film ,Rain Man® die
Verwiesenheit der Brider aufeinander, an ,,Der Club der toten Dichter” die auf-
opferungsvolle Erzichungsarbeit des Lehrers, an ,Paris, Texas“ die befreiende
Wirkung des Bekenntnisses vor der Peepshow-Scheibe, an ,Verbrechen und an-
dere Kleinigkeiten® die Frage nach dem Gewissen und an der Episode ,,Tunnel®
(Kurosawas Traume) die Entschlossenheit zum Neuanfang nach Schuld und tod-
licher Bedrohung mittels eindrucksvoller Sequenzen herausstellen. Wohl gibt es
hier und da einzelne Pfarrer, die es wagen, Filmausschnitte im Gottesdienst an-
stelle von Lesung oder Predigt einzusetzen — und der Erfolg (erhohter Besuch
von Jugendlichen) gibt ihnen recht —, doch sind nur wenige zu einer solchen ,,Pre-
digt uberhaupt in der Lage. Priester, Diakone, Gemeindereferenten und Ge-
meindereferentinnen sind ebenso wie Lehrer und Lehrerinnen bei der Rezeption
moderner Filme meist iberfordert. Wahrend man namlich Lesen und Literatur-
interpretation in der Regel in Schule und Hochschule lernt, bleiben Analyse und
Deutung von Filmen dem einzelnen tiberlassen. Weder in der Studienordnung fiir
den Lehrer noch in der fiir den Pfarrerberuf ist das Studiengebiet ,,Filmanalyse/
Filmkritak® vorgesehen. Es wird sogar an den meisten Universititen nicht einmal

586



»Das Evangelium in Zelluloid

als Wahlfach angeboten. Dabei steht die Notwendigkeit, mit dem Medium Film/
Fernschen fachgerecht umzugehen, aufler Frage. Neben diesem mehr vorder-
grindig praktischen Grund gibt es eine Reihe von historisch und theologisch be-
dingten Einwinden, die die Beschiftigung mit Filmen bis heute erschweren:

1. Dem Medium Film und dem Veranstaltungsort Kino haften immer noch et-
was von Massenunterhaltung, seichter Ablenkung, unserioser Manipulation, sit-
tengefihrdender Verfithrung an. Diese Erscheinungen sind auch nicht von der
Hand zu weisen, doch gibt es sie ebenso im Bereich von Bild und Buch. Hier
miufite vorurteilsloser unterschieden werden.

2. Die kiinstlerischen Autorenfilme, die fiir religiose Erfahrung in Frage kom-
men, tbersteigen vielfach das Verstindnis des breiten Volkes (wozu auch Kir-
chenvertreter zihlen). Es steht der Gegenwartskunst meist distanziert gegeniiber,
erwartet [llustration religioser Wahrheiten nach bewihrten Mustern; alles Neue
ist ihm suspekt. Zudem stehen solche Filme in den Lichtspielhdusern oft nur we-
nige Tage oder in Spatvorstellungen auf dem Programm, so daf} sogar Interes-
sierte kaum Gelegenheit haben, sie anzuschauen.

3. Vielfach wird auch der technische Apparat zur Barriere: Kosten, Zeit, Kennt-
nisse und Kraft sind nétig, um Filme und Vorfithrgerite zu beschaffen und in
Gang zu setzen.

4. Manche werfen auch — besonders den deutschen Filmen — einen Mangel an
Spiritualitit vor, was soviel besagt wie: In den meisten Fallen lafit sich keine Spur
des Religiosen ausmachen. Das ist sicherlich im allgemeinen zutreffend. Doch gilt
— wie gesagt — dasselbe fiir die Literatur. Die Spurensuche bleibt miihsam, aber sie
ist lohnend 1. Bezieht man in die Suche auslindische Produktionen mit ein — und
das ist bei der Filmkunst leichter als in der Literatur, wo die Ubersetzungen oft
Probleme aufwerfen -, so findet man mehr Filme, mit denen man arbeiten
konnte, als Zeit zur Verfiigung steht.

5. Schliefllich wird dem Film als visuellem Medium ein Einwand entgegenge-
halten, der vor allem in der Diskussion protestantischer Christen eine grofie Rolle
¥ gespielt hat: der Vorrang des Wortes in der christlichen Verkiindigung vor dem
Bild. Offenbart sich Gott dem Menschen auch im Raum der Kamera? Ist Glaube
tiberhaupt noch Glaube, wo er filmisch objektivierbar wird? Ist der Film viel-
leicht besonders dann christlich, wenn er die Erfolglosigkeit des Glaubens zum
Thema hat? Solche Fragen wurden seinerzeit von evangelischen Theologen?® als
Vorbehalte dem Filmschaffen gegeniiber vorgebracht, und sie bilden wohl immer
noch den Hintergrund fiir die Reserve, die manche offiziellen Vertreter der Kir-
chen, auch im katholischen Raum, Filmen entgegenbringen, obwohl die Pipste
Pius XI. und Pius XII. den Wert des Films bereits vor mehr als fiinfzig Jahren
betont haben. Da wird etwa vorgebracht: Gott hat sich im ,Wort“ geoffenbart.
Glaube kommt vom Héren. Diese Wahrheit steht offensichtlich einer Theologie
des Films entgegen. '

587



Magda Motte

Ohne daf} diese Wahrheit geschmailert werden soll, ist jedoch einiges zu beden-
ken. Auch wenn wir von Gott nur durch die Botschaft des Wortes horen, so darf
nicht iibersehen werden, dafl unsere Sprache zu einem hohen Prozentsatz mit ver-
blafften Metaphern operiert, die die tiefsten Geheimnisse des Lebens fast immer
in bildhafter Rede zur Sprache bringt, und dafl wir von Gott nur in Metaphern,
in Bildern und Gleichnissen zu sprechen vermogen. Bereits das Neue Testament
hat die enge Wortwortlichkeit des Buchstaben geweitet. Zudem hat die Tatsache,
daf in Israel das Horen dem Schauen vorgezogen wurde und dafy die Israeliten
Gott im gesprochenen Wort wahrnahmen, nicht zuletzt 6konomisch und kultu-
rell bedingte religiose Griinde. Als Nomadenvolk waren sie an keinen Ort gebun-
den, wo sie hitten Bildwerke errichten konnen; sie bewahrten den Glauben an
den Gott ithrer Viter in immateriellen Geschichten und in Liedern, die sie unter-
wegs sangen. Zudem war es ihr Bestreben, sich von den Heidenvolkern und deren
Gotzenbildern deutlich zu unterscheiden und ihre Eigenstindigkeit durch die ge-
offenbarte Wortreligion zu betonen. Im Bilderverbot des Dekalogs bestatigt
Jahwe diese Ausrichtung. Im Neuen Testament beginnt dann die Wandlung, die
von der jungen Kirche weiter entwickelt wird. Indem Gott sich in Jesus dem
Menschen ,zeigt®, seinen Willen durch Jesu Gleichnisse und Parabeln illustriert,
weist er einen Weg, thm in Wort und Bild zu begegnen.

Somit wire der Weg frei, die christliche Botschaft sowohl in Wort- als auch in
Filmparabeln zu verkiinden. Aber auch von seiten der Filmemacher gibt es Reser-
ven der Kirche gegenuber?!:

L. Die Kirche, besonders die offizielle, gilt als riickstindig und unzeitgemif.
Die fraglose Verteidigung biirgerlicher Moral, die Flucht in fertige Antworten
und die konservative Weltorientierung stéren nicht wenige Kiinstler. Es geht vie-
len gar nicht darum, bewihrte Wahrheiten oder das Liebes- und Friedensgebot
abzuschaffen, aber die Sicherheit, mit der amtliche Kirchenvertreter den Willen
Gottes zu kennen glauben, treibt viele in die Opposition. Dann kommen Provo-
kationen heraus wie ,Das Gespenst® von Herbert Achternbusch, ,,Der Weich-
kase“ von Pier Paolo Pasolini oder ,Der Priester” von Antonia Bird.

2. Von vielen wird auch die Kritik kirchlich gebundener Personen — es sind
meist nicht die Filmbeauftragten, sondern Filmlaien - als unsachgerecht mifibil-
ligt. In der Tat haben Vokabeln wie ,,guter Film®, ,saubere Leinwand®, ,,Schmutz
und Schund“ nicht zum wechselseitigen Verstehen beigetragen, und die aus-
schliefflich moralischen, besonders auf die Durchbrechung sexueller Tabus bezo-
genen Verurteilungen verraten Inkompetenz gegeniiber filmisthetischen Katego-
rien. In diesen Bereich fillt auch der Ruf nach Indizierung, Verboten, Staatsanwalt
sowie die Aktionen gegen angeblich blasphemische Filme (,,Maria und Joseph®,
»Die letzte Versuchung®, ,Das Gespenst®, ,Der Priester”). Zwar werden diese
Aktivititen als Spontanreaktionen des Kirchenvolks erkannt, doch wirft man den
offiziellen Vertretern vor, daf} sie zu wenig gegen diesen Antimodernismus und

588



»Das Evangelium in Zelluloid“

diese Unmiindigkeit tun. Zudem wire hier zu bedenken: Wenn vielen Filmen
wirklich solch ein negativer Einfluf} zugeschrieben wird — was in dieser einfachen
Rechnung iibrigens nicht stimmt —, so miifite man doch den religiésen oder
christlichen Film wegen seines positiven Einflusses um so mehr férdern.

3. Schliefilich wiinschen sich Filmproduzenten den finanziellen Einsatz zur
Férderung von problemorientierten Spielfilmen, wie dies in der Schweiz und in

den USA geschieht.

Filme mit religios-christlichen Elementen

Ahnlich wie bei der Literatur ist auch beim Film zu unterscheiden zwischen Wer-
ken mit religiosen oder biblischen Stoffen (wie Bibel- und Jesusfilme, Verfilmun-
gen von Heiligenleben, Priesterschicksalen und Glaubensproblemen), die zur
[lustration und Information religioser Sachverhalte dienen, erbauen oder unter-
halten, und zeitkritischen oder historischen Filmen, die religicse oder christliche
Verweise enthalten oder so zu deuten sind. Wenn auch der ersten Gruppe eine oft
religiose Intention bei der Herstellung oder auch eine solche Wirkung beim Zu-
schauer nicht abzusprechen ist, so sind die Produkte vom Inhalt her oft tenden-
zi6s und vom Filmischen her nur fotografiertes Spiel bzw. gefilmte Aufmirsche
(so die Kolossalfilme eines Cecil B. de Mille u.a.). Hier geht es um die zweite
Gruppe, also um Filme, die mittels filmischer Semiotik die Frage nach dem Sinn
des Lebens und Sterbens, nach Erlosung aus Schuldverstrickung, nach einer sich
aufopfernden Liebe, nach Hoffnung auf ein ewiges Leben und schliefflich nach
Gott andeuten und fiir den Zuschauer eine Lebenshilfe sein kénnen.

Zur Bestimmung einzelner Filme sollte auch hier das Stichwort ,religios® prig-
nanter gefafft werden??. Es hat sich bekanntlich eingebiirgert, den Begriff in ei-
nem sehr weiten Sinne zu verwenden. Diese Praxis hat ihren Grund letztlich auch
hier darin, daff es kaum ernstzunehmende isthetische Filme gibt, die sich den
oben genannten Glaubensfragen ausdriicklich stellen, wie dies zum Beispiel in
den frithen Filmen von Ingmar Bergman, in Harald Brauns ,,Nachtwache®, Ro-
bert Bressons , Tagebuch eines Landpfarrers u.a. geschah. Wo sollen auch in ei-
ner Gesellschaft, in der der Anteil an praktizierenden Christen immer mehr zu-
riickgeht, viele Jugendliche sich nach anderen Heilslehren umschauen und die Be-
rufung auf christliche Werte eher belachelt als ernstgenommen wird, Regisseure
und Produzenten herkommen, die Filme aus christlichem Geist gestalten? Das
Klima ist eher kirchen- und glaubensfeindlich.

Ahnlich wie bei der Literatur sei auch hier eine Einteilung in drei Kategorien
vorgeschlagen:

Zur ersten Gruppe gehoren Filme mit allgemein menschlichen Themen, wie
die Frage nach Ich und Du, Einsicht in personliches Versagen, Sorge fiir die Um-

589



Magda Motté

welt, Teilen der Giiter, Einsatz fiir Gerechtigkeit und Frieden. Sie bringen also
nicht nur unverbindliche Unterhaltung oder Nervenkitzel, sondern fithren die
Zuschauer an bedenkenswerte Sachverhalte unserer Welt und an Fragen des per-
sonlichen Lebensentwurfs heran. Sie leiten an zur Reflexion. Aber sie gehen nicht
tiber das Sichtbare hinaus, 6ffnen kein Fenster mit Blick auf eine andere, grofiere
Welt. Sie sind als existentiell oder ethisch wertvoll einzustufen. Als Beispiele der
jiingsten Filmgeschichte wiren hier zu nennen: ,Der Club der toten Dichter®
und ,,Fearless“ (,Furchtlos®) von Peter Weir, ,Verbrechen und andere Kleinigkei-
ten® von Woody Allen, ,Rain Man“ von Barry Levinson, ,, The Dead® von John
Huston, ,Griine Tomaten“ von Ron Avnet, ,,Das Piano® von Jane Campion, ,In-
dien“ von Paul Harather.

Sobald in einzelnen Filmen jedoch die Sehnsucht nach dem ganz anderen, ei-
nem aufierirdischen Schépfer, Richter, ewigen Partner deutlich und die Erlo-
sungsbediirftigkeit unserer Welt nicht durch Selbsterlésungsprogramme beant-
wortet wird, kann man vom religiosen Film sprechen. In vielen zeitgendssischen
Filmen werden Bilder und Sequenzen so komponiert, dafl sie durchsichtig werden
auf eine andere Welt hin, etwa in ,Kurosawas Triume“ von Akira Kurosawa, in
Wenn der Wind weht von J. T. Murakami, in ,Nachtsonne“ der Bruder Paolo
und Vittorio Taviani, in ,,Die Kommissarin® von Alexander Askoldor, in ,Der
Himmel iiber Berlin® von Wim Wenders und ,Maria und Joseph“ von Jean-Luc
Godard.

Als christliche Filme gelten schlieflich jene, die aus dem Geiste Jesu von Naza-
reth, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, leben und das auch thematisieren,
das heifit, diesen Glauben durch erkennbare Signale in Bild und Ton, zum Bei-
spiel durch wortliche Anspielungen, offenen Verweis auf biblische Gestalten oder
Transfiguration, durch biblische Metaphern, christliche Symbole, Darstellung
kirchlicher Feste und Briuche zum Ausdruck bringen. Hier ist die Ausbeute, ge-
messen an der hohen Zahl jihrlicher Filme, verstindlicherweise gering, zweifellos
gehoren dazu die des Polen Krzysztof Kieslowski ,Dekalog® (ein zehnteiliger
Fernsehfilm tiber die zehn Gebote in unserer Zeit), ,,Ein kurzer Film tiber das
Toéten” sowie ,,Ein kurzer Film tiiber die Liebe®, auflerdem ,,Mission® von Roland
Joffé, ,Opfer® von Andrej Tarkowskij, ,Auf Wiedersehen, Kinder* von Louis
Malle und ,Der Priester” von Antonia Bird, aber auch ,Die letzte Versuchung®
von Martin Scorsese und ,,Jesus von Montreal® von Denys Arcand.

Was sich definitorisch leicht abgrenzen lifit, erweist sich im Umgang mit Bei-
spielen oft als hochst schwierig. Es gibt zahlreiche Filme, die — obwohl sich die
Autoren nicht offiziell zum Christentum bekennen — nach Stoff, Bilderwelt und
Intention christliches Gedankengut prasentieren und auch als christliche rezipiert
werden konnen. Hier wirkt sich aus, dafl unsere Kultur christlich gepragt ist und
die biblischen Stoffe, Gestalten und Metaphern Urmodelle menschlicher Lebens-
weise sind. Als Beispiele sind hier zu nennen ,Nazarin“ von Luis Bufiuel, ,,Das er-

590



»Das Evangelium in Zelluloid*

ste Evangelium — Matthaus® und ,,Der Weichkase® von Pier Paolo Pasolini, ,Wilde
Erdbeeren® und ,Licht im Winter” von Ingmar Bergman, ,,Christus kam nur bis
Eboli“ von Francesco Rosi sowie ,Maria und Joseph“ von Jean-Luc Godard.

Andere Filme stellen dem Zuschauer eine Parabel vor Augen, die er auf eine
religiose Ebene transponieren kann, obwohl sie vordergriindig nicht so gemeint
ist. So konnte man die Lehrergestalt in ,Der Club der toten Dichter”? von Peter
Weir als eine Transfiguration Jesu verstehen. Wie dieser kommt John Keating in
eine vollig in Tradition erstarrte Welt, wie dieser macht er den jungen Menschen
Mut, sich zu ihrer eigenen Identitit zu bekennen und ihren Weg unbeirrt zu ge-
hen, auch wenn sie an den Widerstinden der Umgebung zu zerbrechen drohen.
Die humorvolle Szene in der Englischstunde, als der Lehrer die Schiiler anweist,
aus ihren Poetik-Lehrbiichern die Seiten mit den trockenen Anweisungen zur Be-
urteilung von Gedichten herauszureifien, erinnert an manche Ich-aber-sage-euch-
Szene im Neuen Testament. Ja selbst die Konsequenzen aus dieser ,,Schiler-Auf-
wieglung® sind bei John Keating dhnlich wie bei Jesus: Er wird als ,,Stindenbock*
und ,,Ruhestorer” geopfert, und die Schiiler bleiben nachdenklich zurtick. Thr Le-
ben aber hat sich durch die Begegnung mit diesem Lehrer verindert. Der Gleich-
nischarakter ist evident.

Besonders schwer zu deuten ist der Schluff von Jimmy T. Murakamis grotesk-
makabrem Zeichentrickfilm ,Wenn der Wind weht® (1986). Er behandelt die all-
seits geflirchtete Katastrophe einer Atomexplosion. Das liebenswerte alte Ehe-
paar Jim und Hilda hat die Explosion tiberlebt, stirbt aber qualvoll an den Strah-
lenfolgen. In naiver Unkenntnis und rihrender Hilflosigkeit suchen sie sich iiber
die Folgen der Verseuchung in ihrer Umgebung und am eigenen Leib hinwegzu-
trosten. Nachdem sie am Schluff in die alten Papiersicke gekrochen sind, sich
gleichsam selbst in den aus Tiren gebildeten Holzverschlag zum Sterben nieder-
gelegt haben und Jim seine Frau nochmals mit dem Hinweis auf die Hilfe der
yamtlichen Autorititen® und ,herrschenden Michte® zu trésten versucht hat,
gipfelt ihre Orientierungslosigkeit in einem Gebetsversuch, der durch das beglei-
tende Bild zu einer tberirdischen Rettungsmoglichkeit stilisiert wird. Man sieht
zunachst ein grauschwarzes, fast vollig unbeleuchtetes dunkles Bild, erkennt die
sich in den Papiersacken bewegenden Gestalten, die sich selbst ,zur letzten Ruhe
legen®. Dann hért man nur noch die Stimmen und entdeckt auf dem dunklen
Holzbrett einen blauvioletten hellen Fleck.

Sie: Sollen wir beten, Liebling?

Er (stammelnd): Beten? Du lieber Himmel. Zu wem?

Sie: Zu Gott natiirlich.

Er: Ach so, ich verstehe, ja, ja. Wenn du meinst, dafl das richtig ist, dann sollten wir das tun.
Sie: Es kann nicht schaden, Liebling.

Er: Also schon, dann los! (Stammelnd) Sehr geehrter Herr!

Sie: Nein, das geht anders.

Er: Ja, wie fangt’s an?

591



Magda Motté

Sie: Lieber Gott!

Er (ihr ins Wort fallend): Sei du unser Hort in guten wie in schlechten Zeiten.
Sie: Ja genau so, mach weiter!

Er: Allmichtiger und allergiitigster Vater!

Sie: Das ist gut.

Er: Liebe Gemeinde! Wir sind hier versammelt.

An dieser Stelle beginnt sich das Bild zu verandern, der bunte Fleck auf dem
Holzbrett entwickelt sich zu einer lichten, kreuzférmigen Himmelserscheinung,
das dunkle Umfeld wird zum bewolkten Himmel; die Wolken verandern sich in
rascher Bewegung, der helle Fleck wandelt sich zum Sonnenlicht, bis am Schluf§
ein vollig heller blauer Himmel zu sehen ist, der ins Weif§ des Endes aufgeblendet
wird.

Er (mit Hall): Du bist bei uns. Ich fiirchte kein Ungliick. Dein Stecken und Stab trosten mich an allen
Tagen meines Lebens. Du weidest mich auf einer griinen Aue ... Ich weifl nicht, wie es weitergeht. Ich
hab’s vergessen.

Sie: Das war schon, Liebes. Das Stiick mit ,,der griinen Aue” mag ich besonders gern.

Er: Ach, jetzt weifd ich’s. Und ob ich schon wanderte im finstern Tal ...

Sie: Nicht weiter, nicht weiter...

(Blende: Heller Himmel)

Anonyme Stimme: Retten die Sechshundert.

Die Deutung dieses Schlusses ist nicht einfach, da im gesamten Film nur das
Grauen und die Alltaglichkeit thematisiert und nie auf Religion oder Gott ange-
spielt wird. Wird nun hier am Ende Gott als Liickenbtifler in ausweglosen Situa-
tionen herbeizitiert? Wird ein naiver Kinderglaube ironisiert? Steckt gar eine zy-
nische Einstellung dahinter? Die Komposition von Bildern der Qual des Strah-
lentods mit Passagen aus dem 23. Psalm ,Der Herr ist mein Hirte“ kann von
Nichtgldubigen nur so verstanden werden. Oder ist es dem Regisseur ernst mit
dem Hinweis auf den Guten Hirten seines Volkes? Die Lange dieser Sequenz, die
stammelnd suchende Rede des Mannes und das sich aufhellende Bild sprechen
fur letztere Deutung. Doch ist auch zu verstehen, wenn Auflenstehende diese
Szene als blanken Zynismus beurteilen.

Wie bei der Literaturinterpretation machen auch diese Beispiele deutlich, daf§
ohne zusitzliches Wissen von Biographie und Glaubenshaltung der Filmautoren
ein Werk nur schwer als ,religios® oder ,christlich® zu bestimmen ist. Zudem un-
terliegt die Eindeutigkeit der Zuordnung von Filmen zur einen oder anderen Ka-
tegorie der Gefahr der ideologischen Verengung und widerspricht der Polyvalenz
des Kunstwerks. Die Etikettierung von Filmen auf christlichem Fundament zu
schristlichen® verschiebt die Betrachtungsebene von film-isthetischen zu gesin-
nungs-ethischen Mafistiben und verstofic letztlich gegen die Autonomie des
kinstlerischen Films. Er gerat dadurch leicht in den Verdacht des Tendenzfilms.
Deshalb spricht man auch hier besser von ,religiosen® oder ,christlichen® Ele-
menten in der Filmkunst als von religiésen oder christlichen Filmen.

592



»Das Evangelium in Zelluloid“

Abschlieflend mufd eine selbstverstindliche Wahrheit nochmals betont werden,
denn nur in der Beachtung dieser lassen sich Fehlurteile — wie sie zum Beispiel
tiber M. Scorsese gefillt wurden — vermeiden: Jeder Film spiegelt die subjektive
Glaubensauffassung seines Autors. Dieser ist weder autorisiert, im Namen des
Lehramts zu sprechen, noch konnte man dies wiinschen. Wie bei jedem Kunst-
werk ist auch der Film die Reaktion des einzelnen auf die Herausforderung unse-
rer Zeit und des Glaubens. Und die kann durchaus von der offiziellen oder gingi-
gen Meinung abweichen.

ANMERKUNGEN

! M. Graff in: Christ in der Gegenwart 41 (1989) 102.

2 Vgl. B. Brecht, Die unwiirdige Greisin, in: Ges. Werke 11, Prosa 1 (Frankfurt 1967) 315-320; als erste aller der
Grofmutter unangemessenen Handlungen wird deren Kinobesuch genannt (3161.).

3 C. Willeke, Film, Kunst u. Moral (Diisseldorf 1948) 83.

* L. Nusser, Die Weltmacht des Films, in dieser Zs. 116 (1929) 355.

5 Willeke (A. 3) 84.

6 Ev. Welt (1948) 87,

7 Vgl. Tabellen in: St. Bamberger, Christentum u. Film (Aschaffenburg 1968) u. K.-W. Biihler, Die Kirchen u. die
Massenmedien: Intentionen u. Institutionen konfessioneller Kulturpolitik in Rundfunk, Fernsehen, Film u. Presse
nach 1945 (Hamburg 1969). Z. gesch. Abriff vgl. Spuren des Religiésen im Film. Meilensteine aus 100 Jahren Film-
gesch., hg. v. P Hasenberg u.a. (Mainz 1995), bes. Hasenberg, 18—23.

# Litverz. vgl. Hasenberg (A. 7) 252-257.

? Vgl. M. Graff, Mein Kino — meine Kirche, in: Christ in der Gegenwart 50 (1998) 1981.

10 A, Tarkowskij, Die versiegelte Zeit. Gedanken zur Kunst, zur Asthetik u. Poetik d. Films (Frankfurt 1989) 22.

1 Vel. Bamberger (A. 7) 78. 12 Tarkowskij (A. 10) 24.

1> Ebd. 47. Eine dhnlich hohe Meinung von der Filmkunst vertritt J.-L. Godard, Verteidigung u. Darlegung der klass.
Einstellungsfolge, in: Ausgewihlte Kritiken u. Aufsdtze iber Film (1950-1970) (Miinchen 1971) 2128, hier 22.

1* Ebd. 84. 5 Bamberger (A. 7) 84. 6 Ebd.

17 Vgl. K. Marti: ,Vielleicht hilt Gott sich einige Dichter (...), damit das Reden von ihm jene heilige Unberechenbar-
keit bewahre, die den Priestern und Theologen abhanden gekommen ist, in: Zirtlichkeit u. Schmerz. Notizen
(Darmstadt 1984) 16.

18 Bamberger (A. 7) 81. Vgl. dazu auch H. U. v. Balthasar, Herrlichkeit. Eine theol. Asthetik. 3 Bde. (Einsiedeln
19614E).

19 Vel. Hasenberg (A. 7).

20 Vgl. H. W. Dannowitz, 40 Jahre ev. Filmarbeit, in: Film u. Theol. Diskussionen, Kontroversen, Analysen, hg. v. W.
Roth u.a. (Stuttgart 1989) 19£; vgl. auch W, Schneider, D. Kiesel, Thesen z. Verhiltnis von Theol., Kirche u. Film, in:
epd Film 5 (1989).

2l Vel. Dannowitz (A. 20) 20f.

#2 Hasenberg (A. 7) erortert in der Einl. d. v. ihm hg. Buchs auch den Begriff u. problematisiert ihn nach drei Rich-
tungen umgangssprachlich auf den Film, auf den Regisseur u. auf die Zuschauer bezogen (11-18).

2 Vgl. H.-A. Héntges, Club der toten Dichter. Von der befreienden Botschaft eines Films, in: Christ in der Gegen-
wart 42 (1990) 164. ;

42 Summen 216, 9 593



