Ladislas Orsy S]
Von der Autoritit kirchlicher Dokumente

Eine Fallstudie zum Apostolischen Schreiben ,,Ad tuendam fidem®

Der erste Schritt zum genauen Verstindnis eines kirchlichen Dokuments besteht
immer darin, es in seinen historischen Kontext zu stellen und seine Autoritit zu
bestimmen. Davon hingt es ab, ob man seine Aussage exakt versteht.

Bei der Bestimmung der Autoritit eines Dokuments muff man sich vor zwei
Extremen hiiten, da diese den Weg zur Wahrheit verstellen: Man darf es weder
unterbewerten — indem man etwa eine Apostolische Konstitution so behandelt,
als ob sie nur die Bedeutung einer ,,Exhortatio, einer blofien Ermahnung hitte -,
noch darf man es iiberbewerten, was zum Beispiel dann geschihe, wenn ein Kom-
mentator die persénliche Auferung eines kirchlichen Amtstrigers als ein Doku-
ment bezeichnete, das die gesamte Glaubensgemeinschaft bindet.

Der einzige Weg zum richtigen Verstindnis eines jeden solchen Dokuments ist
intellektuell redliche Treue. Wir sollten mit der Kirche eins sein in ihrer festen Zu-
stimmung zur Offenbarung, und wir miissen mit derselben Kirche auch eins sein
in ihrer Suche nach einem besseren Verstindnis der Glaubensgeheimnisse. So-
wohl die Uberbewertung wie auch die Unterbewertung der Autoritit eines Do-
kuments bedeuten ein Defizit an Treue.

Zu dem am 30. Juni 1998 veréffentlichten Apostolischen Schreiben ,Ad tuen-
dam fidem* und dem beigefiigten ,Lehrmifigen Kommentar® wurden in kurzer
Zeit zahlreiche Beitrige publiziert. Die zwei Texte unterscheiden sich erheblich:
Sie kommen von ungleichartigen Quellen und sind unterschiedlicher Natur. Das
Apostolische Schreiben ist ein vom Papst versffentlichter Gesetzgebungsakt. Der
Kommentar ist eine personliche Stellungnahme, unterschrieben von Kardinal
Joseph Ratzinger, dem Prifekten der Glaubenskongregation, und von Erzbischof
Tarcisio Bertone, dem Sekretir der Kongretation. Viele Theologen und Kommen-
tatoren haben sich mehr mit dem Inhalt der Texte befaft als mit der Bestimmung
ihres historischen Kontexts und dem Grad ihrer Autoritit. Aufgrund dieser
Versiumnisse bediirfen einige wichtige Punkte ihres Hintergrunds und ihres
Verpflichtungsgrads einer weiteren Klirung. Es handelt sich um folgende Punkte:
die Einfiigung neuer Canones in das Gesetzbuch der Kirche, den ,Codex Turis
Canonici® (CIC), die Autoritit des Kommentars, die Bedeutung des Begritfs
,endgiiltige (definitive) Lehre“ und das Problem des erweiterten Glaubensbe-
kenntnisses.

739



Ladislas Orsy S
Die neuen Canones

Das Apostolische Schreiben begriindet die Einfiigung neuer Canones mit dem
Hinweis auf eine Liicke im CIC: Die Verfasser hitten keine spezielle Regelung
getroffen in bezug auf die Annahme oder Nichtannahme einer von der Kirche
»endgiiltig® vorgelegten Lehre. Zugunsten der Experten, die den Codex erarbei-
tet haben und die ja alle Fachgelehrte waren, mufl darauf hingewiesen werden,
dafl sie eine solche Liicke iiberhaupt nicht wahrnehmen konnten, da es die Kate-
gorie von ,endgiiltig® vorgelegten Lehren, wie sie jetzt in offiziellen Dokumen-
ten aufscheint, damals noch gar nicht gab. Historisch korrekt miifite es heiflen:
»Als die Idee einer endgiiltigen Lehre in den Dokumenten des Heiligen Stuhls
entwickelt wurde, wurden neue Canones notwendig.*

Die neuen Canones, die die Ablehnung einer ,endgiiltigen Lehre mit Strafe
bedrohen, bedeuten keine wirkliche Erweiterung des kirchlichen Strafrechts. Alle
Handlungen, die unter die neuen Strafbestimmungen fallen, kénnten auch ver-
folgt werden aufgrund der ,Ordnung fiir die Lehriiberpriifung®, die 1997 von der
Glaubenskongregation veréffentlicht wurde. Die neuen Canones geben lediglich
eine exaktere Grundlage einer solchen Strafverfolgung: Sie erinnern in aller Deut-
lichkeit daran, dafl Verstofe bestraft werden.

In einer spiteren Epoche werden Kirchengeschichtler wohl hervorheben, wie
sehr sich die ,,Zeichen der Zeit“ von den Jahren des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils bis zum Ende dieses Jahrhunderts verindert haben. Die Konzilsviter wollten
in ihren Dokumenten keine Drohungen oder Strafen; sie vertrauten darauf, dafl
der Glaube durch scine eigene Schonheit und Uberzeugungskraft die Menschen
anzieht. Heute aber enthilt die erste Reform des derzeitigen CIC genau dieses,
ndmlich Drohungen und Strafen.

Trotz dieses negativen Aspekts der Anderung — und nicht im Widerspruch zu
ihm — hat jedoch die Einfligung neuer Normen in den Codex eine positive Di-
mension. Sie kann der erste Schritt eines Reformprozesses sein. Die starre Einheit
der Canones wurde gebrochen, und zum ersten Mal seit 1983, dem Jahr der Ver-
offentlichung des neuen Codex, wurde das Prinzip eingefiihrt, den Codex der
Lehrentwicklung anzupassen. Es ist vollkommen richtig, daf die Kirche in dem
Maf, in dem sie im Verstindnis ihrer Lehre fortschreitet, ihre Gesetze entspre-
chend dndert. Seit dem Konzil haben wir grofle Fortschritte gemacht im Ver-
stindnis der Kirche als ,,Communio®, wir wurden uns immer stirker der vielfa-
chen Charismen der Nichtordinierten bewufit, wir haben eine tiefere Einsicht in
die Vielfalt der Ortskirchen gewonnen, und es ist eine engere Verbindung mit den
anderen christlichen Kirchen und Gemeinschaften gewachsen. In der Tat, unser
Verstindnis der Glaubensgeheimnisse ist Schritt fiir Schritt gewachsen. Wir haben
eine erweiterte Sicht, und diese fordert neue Handlungsnormen.

Die Initiative des Apostolischen Schreibens, den Codex zu reformieren, kann

736



Von der Autoritit kirchlicher Dokumente

den Weg bahnen zu weiteren Reformen, nicht in der Form von Restriktionen,
sondern als Bereicherung.

Das Problem der ,endgiiltigen Lehre

Ein bedeutsames Problem fir die katholischen Theologen in den beiden letzten
Jahrzehnten war die Tatsache, daf} das romische Lehramt begann, von ,endgtilti-
gen“ Lehren zu sprechen und damit Sitze meinte, die nicht unfehlbar, aber irre-
formabel, unveranderlich sind.

Der Begriff einer ,endgtiltigen” Lehre, wie er jetzt auch in dem Apostolischen
Schreiben und in dem Kommentar cine zentrale Rolle spielt, wird in einem neuen
Sinn gebraucht, der erst in den Dokumenten des Lehramts nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil aufgetaucht ist. Nicht daff der Ausdruck neu wire: Der
Begriff ,definitive, ,endgiiltige Lehre wird in der Kirchenkonstitution des
Konzils ,Lumen gentium® (25) zweimal gebraucht. Dort beschreibt jedoch der
Begriff ,definitiv® die Natur einer unfehlbaren Aussage entweder des Bischofs-
kollegiums oder des Papstes. Wenn eine Aussage die strengen Kriterien der Un-
tehlbarkeit erfillt, ist sie definitiv, das heifit, sie kann sich nicht mehr andern. Sie
mufl mit einem Akt des Glaubens angenommen werden.

Der neue Gebrauch des Begriffs durch das rémische Lehramt meint etwas an-
deres: Eine ,definitive®, ,endgtltige” Lehre ist hier keine unfehlbare Aussage; sie
erfordert keinen Glaubensakt, muff aber als unveranderliche Lehre ,fest ange-
nommen und bewahrt® werden. Wie kann eine Lehre, die nicht durch den Bei-
stand des Heiligen Geistes als unfehlbar gewihrleistet wird, wie es bei unfehlba-
ren Definitionen der Fall ist, irreformabel, unveranderlich sein? Das ist das ei-
gentliche Problem.

Die neue Kategorie einer ,definitiven Lehre® — als solche, nicht als der spezifi-
sche Inhalt einer bestimmten Aussage — hat nicht die Feuerprobe eines Okumeni-
schen Konzils bestanden. Sie ist auch nicht das Ergebnis einer umfassenden Kon-
sultation aller Bischofe und noch weniger eine Frucht kritischer Diskussionen der
Theologen. Sie kommt jedoch aus einer offiziellen Quelle, dem ,authentischen®
Lehramt. Sie ist eine bedeutsame neue Gegebenheit im Bereich der Theologie; sie
erfordert Studium und Reflexion.

Man mufd dabei beachten, daff ,endgliltige Lehre® in dem neuen Sinn nicht ver-
wechselt werden darf mit den sogenannten ,sekundiren Objekten der Unfehlbar-
keit®, eine Kategorie, die beim Ersten Vatikanischen Konzil entfaltet wurde und
im Verstandnis der Tradition voll integriert ist.

Gegenwirtig scheint die korrekte theologische Position darin zu bestehen, of-
fen anzuerkennen, dafl wir es hier mit dem Fall einer Lehrentwicklung zu tun ha-
ben. Sie betrifft zuerst die Fahigkeit der Kirche, sich ,endgtltig® tuber einen Sach-

52 Stimmen 216, 11 737



Ladislas Orsy S]

verhalt zu duflern, der nicht von vornherein Teil der Offenbarung ist, und dann
die Verpflichtung der Glaubigen, eine solche Erklirung anzunehmen. Wie immer
wird einige Zeit vergehen miissen — moglicherweise iiber mehrere Pontifikate hin-
weg —, bis man nach den erwihnten Studien und Reflexionen sehen kann, wie
und wie weit die neue Kategorie ein Ausdruck unserer alten Tradition ist.

Der ,,Lehrmiflige Kommentar®

Der vom Prifekten und dem Sekretir der Glaubenskongregation unterzeichnete
Kommentar wurde von vielen Interpreten — darunter Theologen von hohem An-
sehen — als ein ,Dokument der Kongregation® bezeichnet. Das ist ein klarer Fall
einer Uberbewertung der Autoritit des Textes, die auch die Verpflichtungskraft
seiner Botschaft betrifft — und verfilscht. Es gibt keinen Grund, den Kommentar
ein ,Dokument der Kongregation® zu nennen. Aufgrund der internen Verfah-
rensordnung der Amter der rémischen Kurie miifite eine Erklirung dieser Art
von der Kongregation als kollegialem Organ — normalerweise in einer Vollver-
sammlung — ratifiziert #nd vom Papst approbiert werden, zumindest in ,allge-
meiner Form®, was bedeutet, daff der Papst der Veroffentlichung zustimmt, aber
sich den Inhalt nicht zu eigen macht. Aus dem Kommentar geht in keiner Weise
hervor, dafl solche Approbationen stattgefunden haben. Wir miissen daraus
schlieflen, dafl wir es mit einer personlichen Stellungnahme der beiden héchsten
Amtstriger der Kongregation zu tun haben. Es handelt sich nicht um eine offi-
zielle Verlautbarung des Apostolischen Stuhls.

Es folgt daraus, dafl Behauptungen wie: ,Die Kirche hat eine neue Liste un-
fehlbarer Lehren veroffentlicht® oder: ,Die Kirche hat die Verpflichtungskraft
einiger Punkte ihrer Lehre bekriftigt®, die in dieser oder ahnlicher Form in der
sikularen und der kirchlichen Presse veroffentlicht wurden, nicht korrekt sind.
Solche Aussagen bedeuten eine Uberbewertung der Quelle und der Autoritit des
Kommentars.

In Wirklichkeit hat die Kirche die Verpflichtungskraft keiner ithrer Lehren ge-
andert. Welche Autoritit auch immer der Brief ,Apostolicae curae® Papst Leos
XIII. vom 13. September 1896 vor der Veroffentlichung des jetzigen Kommentars
gehabt haben mag — Leo XIIIL. hatte darin die anglikanischen Weihen als ,véllig
ungiiltig und ganzlich nichtig” erklirt —, dieselbe Autoritit hat er auch heute. Ge-
wify sind in der letzten Zeit ernsthafte Hindernisse fiir eine Fortsetzung des Dia-
logs zwischen der romisch-katholischen und der anglikanischen Kirche aufge-
taucht; aber es besteht kein Grund, den Kommentar so zu lesen, als ob damit ein
neues Hindernis aufgerichtet wire, wie es einige Kommentatoren suggerierten.
Dasselbe gilt fiir alle anderen ,Beispiele, die Kardinal Ratzinger und Erzbischof
Bertone in threm Kommentar anfuhren. Die theologische Qualifikation jedes ein-

738



Von der Autoritit kirchlicher Dokumente

zelnen Satzes ihrer Liste bleibt dieselbe wie vorher, unabhingig davon, wie sie
ithn jeweils qualifizieren.

Das neue Glaubensbekenntnis

1989 veroffentlichte die Glaubenskongregation die neue Formulierung eines
»Glaubensbekenntnisses®. Es umfafite das Nizino-Konstantinopolitanische
Credo und drei Zusatze. Der erste besagte im wesentlichen: ,Ich glaube alles, was
von Gott offenbart ist, auch wenn es nicht im Credo steht.“ Der zweite besagte:
»Ich erkenne an und halte an allem fest, was von der Kirche endgiltig vorgelegt
wird“, und der dritte: ,Ich hange mit religiésem ,obsequium® allen offiziellen
Lehren an, auch wenn sie nicht als endgiiltige Aussage formuliert werden®. (Das
Wort ,,obsequium® wird verschieden tibersetzt: deutsch meist ,,Gehorsam®, eng-
lisch ,respect” oder ,submission®.) Das alte Credo und die Zusitze wurden in
eine zusammenhingende Fassung gebracht, die jetzt ,Professio fidei®, ,Glau-
bensbekenntnis“ heifit. Dieses Bekenntnis missen alle ablegen, die geweiht wer-
den oder ein Amt in der Kirche bekleiden sollen.

Eine grofle Schwierigkeit besteht darin, daf} in unserem 6kumenischen Zeitalter
die Formulierung eines Glaubensbekenntnisses keine blof} interne Angelegenheit
einer Kirche oder Gemeinschaft sein kann: Sie hat eine ckumenische Dimension.
Das Zweite Vatikanische Konzil stellte klar, dafl wir in einer partiellen Gemein-
schaft mit den anderen christlichen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften ste-
hen; auch sie gehoren zur Kirche Christi. Es stellt sich daher die Frage, ob die
Auferlegung eines neuen Glaubensbekenntnisses in der rémisch-katholischen
Kirche dem Anliegen der Einheit dient.

Im Jahr 451 beschlof} die ,,heilige und allgemeine Synode® von Chalcedon, daf§
yniemand ein anderes Glaubensbekenntnis vorbringen, niederschreiben oder ab-
fassen darf” als das Glaubensbekenntnis der Konzilien von Nizda und Konstanti-
nopel. Die christlichen Kirchen in der ganzen Welt haben dieses Dekret von
Chalcedon mit Ehrfurcht aufgenommen. Sie blieben ihm Jahrhunderte hindurch
treu; die einzige Abweichung war die Zufiigung des ,Filioque® durch die Latei-
ner. Diese Zufligung wurde bekanntlich von den Griechen scharf abgelehnt, und
zwar nicht nur wegen ihres Inhalts, sondern vor allem, weil dadurch das Dekret
eines Okumenischen Konzils miflachtet wurde. Wenn nichts anderes, miifite uns
die Ehrfurcht gegeniiber den Konzilsvitern von Chalcedon von einer Erweite-
rung ihres Textes abhalten. Dem alten Credo Zusitze beizugeben, die sich zudem
auf Sachverhalte beziehen, die keine Angelegenheit des Glaubens sind, und dann
das Ganze ,Glaubensbekenntnis® zu nennen, das ist vollig neu. In der gesamten
Geschichte der Christenheit gibt es keinen Prizedenzfall dafiir.

Damit stellt sich auch den Okumenikern aller christlichen Kirchen und Ge-

i 739



Ladislas Orsy S]

meinschaften die schwerwiegende Frage, ob die rémisch-katholische Kirche die
Absicht hat, die Annahme dieses neuen ,,Glaubensbekenntnisses zur Bedingung
der Einheit zu machen.

Ergebnis

Die Bedeutung der zwei Dokumente kann in aller Kiirze so zusammengefafit
werden:

Das Apostolische Schreiben bringt in unserem kirchlichen Rechtssystem keine
wesentlichen Anderungen. Der Kommentar ist weder ein Dokument des offiziel-
len Lehramts noch ein Beitrag zur Weiterentwicklung der Theologie.

Beide Texte betonen die Existenz einer ,definitiven, ,endgtiltigen® Lehre in
einem neuen Sinn. Keiner von ihnen gibt eine Erklirung der Natur einer solchen
Lehre.

Beide Dokumente verteidigen die neue Konzeption eines ,,Glaubensbekennt-
nisses“. Eine solche Konzeption verstofit unzweifelhaft gegen ein Dekret des
Konzils von Chalcedon und kann zu einem Hindernis der Okumene werden.

Das Apostolische Schreiben bekundet in seiner Einleitung Mifitrauen gegen die
Theologen: ,,Um den Glauben der katholischen Kirche gegen die Irrtiimer zu ver-
teidigen, die von seiten einiger Glaubigen laut werden, insbesondere solcher, die
sich ernsthaft mit den Disziplinen der heiligen Theologie beschaftigen... Ein
solches Mifitrauen — welche Griinde es auch immer haben mag — ist eine Wunde
im Leib der Kirche, und wir alle haben die Pflicht, diese Wunde zu heilen zu
suchen.

Um diese - und viele andere — Dokumente korrekt zu rezipieren und zu inter-
pretieren, miissen wir uns ins Gedachtnis rufen, dafl sie nur so weit Gultigkeit
haben, als sie die Offenbarung verkiinden, das Volk Gottes den Glaubensgeheim-
nissen naherbringen und Aufnahmebereitschaft fiir das Wirken des Geistes Got-
tes schaffen.

740



