Bernbard Grom S]
Der Tod in der neueren Lyrik

Mit dem Wissen um die cigene Lebensendlichkeit kann man hochst unterschied-
lich umgehen. Welche ganz personlichen Reaktionen werden in der neueren Lyrik
ausgesprochen; welche Todesdeutungen der Tradition und Kultur, deren Vorga-
ben in der 6ffentlichen Meinung nicht mehr verbindlich sind, aber trotzdem wei-
terwirken, werden aufgenommen und wie? Die folgenden Beispiele wollen, ohne
Anspruch auf Reprisentativitat und Vollstandigkeit!, etwas von der méglichen
Meinungsvielfalt in diesem Bereich zeigen und bezeichnende Einstellungen her-
ausarbeiten.

Bei keinem prominenten Lyriker der Gegenwart begegnen wir dem marxisti-
schen Eifer, mit dem Bertolt Brecht in seinem bekannten Gedicht ,,Gegen Verfith-
rung“ noch meinte, vor Jenseitsvertrostungen warnen und zur Nutzung der allzu
kurzen Lebenszeit ermahnen zu miissen — ein Aufruf zur Lebensbeschleunigung,
der sich in Befehlssitzen und Ausrufezeichen Gehor verschaffen wollte, etwa in
der zweiten Strophe:

Lafit euch nicht betrtgen!

Das Leben wenig ist.

Schliirft es in schnellen Ziigen!
Es wird euch nicht gentigen
Wenn ihr es lassen miifit!

Auch ist nirgends das Freiheitspathos zu spiren, das existenzphilosophischen
Todesdeutungen eigen war und das in der bewufiten Annahme der eigenen
Lebensendlichkeit geradezu die notwendige Voraussetzung und damit Chance
zum ,eigensten Seinkénnen des Daseins® (Martin Heidegger) und zur Existenz-
werdung (Karl Jaspers) sah. Dieser Ansatz hatte noch Simone de Beauvoir zu
dem Roman ,Alle Menschen sind sterblich® animiert, in dem sie die Resignation
eines italienischen Grafen schildert, der im 14. Jahrhundert ein Unsterblichkeits-
elixier eingenommen hatte und fir den nun das Leben alle Kostbarkeit verloren
hat, weil bei unbegrenzter Dauer alles auch verschoben werden kann und ein
Augenblick dem anderen gleicht.

Und christliche Positionen? Hoffnung auf unzerstorbares Dasein, da ,,wir aus
dem Tod in das Leben hintibergegangen sind, weil wir die Briider lieben (1 Joh
3, 14)? Die finden sich auch, aber eher selten.

766



Der Tod in der neneren Lyrik
Mit dem Tod spafien?

Auf das Naturschicksal Tod kann der Mensch zwischen Protest und Ergebung —
mit unterschiedlichen Einstellungen reagieren. Das ist an zwei Gedichten der
gleich alten, 1927 geborenen Autoren Giinter Grass und Robert Gernbardt abzu-
lesen. Grass meint, dariiber flachsen zu kdnnen, wenn er in ein Aquarell mit
einem liegenden Sack, aus dem Walniisse quellen, schreibt:

Wegzehrung

Mit einem Sack Niisse
will ich begraben sein
und mit neuesten Zihnen.
Wenn es dann kracht,

wo ich liege,

kann vermutet werden:
Er ist das,

immer noch er.?

Es ist wie eine Wunschphantasie des bei der Buchverdffentlichung 70jihrigen.
Aufgeklart erwihnt er zwar seine Sterblichkeit, beteuert aber in einer Zuversicht,
die kaum ernst gemeint sein diirfte: Ein Kerl wie ich ist zwar ins Grab, aber nicht
ums Leben zu bringen. Der ganze Aphorismus ist eher ein hiibsches Spiel mit der
Unsterblichkeitsillusion unseres Alltagsbewufltseins, ist mehr Ausdruck der trotz
notiger Herzbehandlung im Klinikum Liibeck noch ungebrochenen Vitalitits-
gewillheit, als eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Tod. Verstindlich bei
einem, der die Rufe des Kuckucks mitzihlt und nach hedonistischem Kalkiil
urteilt: ,,Aber so viele Jahre / will ich nicht mehr, / es sei denn, ohne Verbot, / mit
Pfeife. Bertolt Brecht hitte an diesen Zeilen seine Freude gehabt.

Ganz anders Robert Gernhardt in dem Gedicht ,,Ach®, das er, zusammen mit
anderen Nachdenklichkeiten, nach einer Bypassoperation veroffentlicht hat.

Ach, noch in der letzten Stunde,
werde ich verbindlich sein.
Klopft der Tod an meine Tiire,
rufe ich geschwind: Herein!

Woran soll es geh’n? Ans Sterben?

Hab ich zwar noch nie gemacht,

doch wir werd’n das Kind schon schaukeln —
na, das ware ja gelacht!

Interessant so eine Sanduhr!

Ja, die halt ich gern mal fest.
Ach —und das ist Thre Sense?
Und die gibt mir dann den Rest?

767



Bernhard Grom S]

Wohin soll ich mich jetzt wenden?
Links? Von Thnen aus geseh’n?
Ach, von mir aus! Bis zur Grube?
Und wie soll es weitergehn?

Ja, die Uhr ist abgelaufen.
Wollen Sie die jetzt zurtick?
Gibt’s die irgendwo zu kaufen?
Ein so ausgefall’nes Stick

Findet man nicht alle Tage,

womit ich nur sagen will

—ach! Ich soll hier nichts mehr sagen?
Geht in Ordnung! Bin schon*

Den letzten Teil dieses Lyrikbandes bildet ein Langgedicht mit dem Titel
»Herz in Not“. In ihm gesteht der getibte Satiriker Gernhardt gleichzeitig wehr-
los und selbstironisch seine Bedringnis, wenn er etwa schreibt: ,Es quillen auch
Tranen. / Die Anlasse: fliefend.” Mit der gleichen Ehrlichkeit legt er im zitierten
Gedicht ,Ach®” offen, daf§ ihm angesichts des Todes alle Ansitze zum Spott nur
noch zum hilflosen Galgenhumor geraten. Da bemiiht er vertraute Redewendun-
gen der Selbstermutigung: ,Wir werd’n das Kind schon schaukeln® und ,das wire
ja gelacht™ — und entlarvt sie zugleich als unangemessene Floskeln. Er versucht in
einem fiktiven Gesprach mit dem aus zahlreichen Memento-mori-Bildern be-
kannten Sensenmann (Gernhardt ist auch Maler), durch Witzeln seine intellektu-
elle Uberlegenheit zuriickzugewinnen — und erfihre, dafl sich der strenge Gebie-
ter dadurch weder auf den Arm nehmen noch ablenken lafit. Das Experiment, die
Ohnmacht durch Albern zu tberspielen, endet damit, daf§ nicht der zum Sterben
verurteilte Mensch, sondern der stumm verfugende Tod das letzte Wort hat und
dem erfahrenen Spotter das Strophenende im Hals stecken bleibt. So wirkt auch
das viermal verwendete klassische Klagewort ,,ach® wie ein Anlauf zur Ironie,
der jedesmal scheitert und im Ernst endet. Ein aufrichtiger Text. Ohne eine Spur
von Transzendenz. So wie der ganze Gedichtband keine metaphysischen Uber-
legungen kennt, aufler einigen vulgarreligiosen Vorstellungen von einem will-
kiirlichen Vorsehungsgott, den abzulehnen dem Autor wenig weltanschauliches
Differenzierungsvermogen abverlangt.

JNVollkommenes Vergessen als Endlichkeitstrost

Ulla Hahn bekennt sich zu einem Endlichkeitstrost, der sich von der Wehmut
Robert Gernhardts ebenso abhebt wie von der selbstsicheren Todesgleichgtiltig-
keit eines Giinter Grass. Sie, die die Sehnsucht vieler ihrer Geschlechts- und Zeit-
genossinnen nach Liebe bei grofitmoglicher Emanzipation zu einem Schwerpunkt

768



Der Tod in der neneren Lyrik

ihres lyrischen Werkes gemacht hat, schildert, wie im Augenblick erotischer Er-
tullung alles Beunruhigende am Tod vergessen werden kann.

November

Birgt sich der Freund bei mir

wiegen wir uns in vollkommenes
Vergessen der Welt unserer selbst
und daff unser Leben ein endliches ist

So nehmen wir hin

wie die Blitter fallen

bewundern die Eleganz ihres Abgangs

in den Morast und es schwindelt uns nicht

hinter erleuchteten Fenstern

Skeletre beim Nachtmahl zu sehen

Wir vertrauen dem Leben in dieser Stunde
ganz wie dem Samen der Schof8.®

Die Uberschrift und das Bild von den fallenden Blittern ziehen den Leser in
eine Novemberreflexion hinein. Der ,,Abgang in den Morast®, der sonst als Sinn-
bild des Absterbens und Verendens empfunden wird und einem sogar ,Schwin-
del“ verursachen kann, erscheint dem lyrischen Ich/Wir in seinem Liebesgliick
wie ein elegantes Schauspiel. So sehr ist es absorbiert von einem Hochgefiihl, das
es als alles verbindenden, grenzenlosen Kraftstrom erlebt, mit ,vollkommenem
Vergessen® der Grenzen zwischen Ich und Welt und all ihrer Endlichkeit. In
Ekstasen, Hohepunkt-Erfahrungen und flow-Erlebnissen — sagen uns psycholo-
gische Beschreibungsversuche — ist das Zeitgefiihl oft verindert oder wie aufler
Kraft gesetzt. ,Dem Gliicklichen schligt keine Stunde.“ Er achtet nicht mehr auf
Grenzen und Gefahren. Selbst der Gedanke, dal die Menschen in den gegentiber-
liegenden Wohnungen als potentielle Skelette ithr Abendessen zu sich nehmen,
beriihrt die Glucklichen nicht.

Allerdings ist das Wissen um die Todgeweihtheit allen Lebens in diesen Zeilen
unabweisbar. Die Dichterin beantwortet es nicht durch eine rational begriindete
Zuversicht, sondern durch die Hingabe an das vitale Energieerlebnis der sexuellen
Vereinigung (,wir vertrauen dem Leben ... ganz wie dem Samen der Schof§®).
Diese Art der Bewiltigung trigt ,,in dieser Stunde®. Wie man danach, wenn das
Nergessen aufhort und die eigene Sterblichkeit wieder bewuf$t wird, damit um-
geht, verrat der Text nicht. In anderen Gedichten begrifit Ulla Hahn mit tiefer
Melancholie den Tod als Befreier. Thr Vertrauen in die erotische Erfillung erin-
nert an die Aussage des Hohenlieds: ,Stark wie der Tod ist die Liebe, die Leiden-
schaft ist hart wie die Unterwelt” (HId 8, 6). Oder an Edvard Munchs Radierung
»Das Madchen und der Tod® (1894), in der sich die junge Frau willig dem Tod
hingibt, wobei auf dem Bildrahmen Samenfiden und Embryonenkopfe das Wei-

54 Stimmen 216, 11 769



Bernhard Grom SJ

terstromen des Lebens uiber den Tod der Individuen hinweg andeuten. Wie anders
die Auffassung eines anderen grofien Erotikers: Marc Chagall. In echt chassidi-
schem Glauben an die Gegenwart Gottes in allen Lebensbereichen hat er Liebes-
paare gemalt, {iber denen geigende oder gefliigelte Uhren erfiillte Zeit und ein
Bote des Himmels die miterfahrene ewige Liebe andeuten.

Ist in unserem Leben dieses andere zu erfahren (um das mifiverstindliche,
parallele Raum-Zeiten suggerierende Reden von Diesseits und Jenseits zu ver-
meiden), in das wir trotz unserer Sterblichkeit eingehen konnten?

Gibt es ein Leben nach dem Tod?

Der jlingste der hier zu erwihnenden Lyriker, der 1962 in Dresden geborene Durs
Griinbein, beantwortet diese Frage mit einem klaren Nein. Griinbein hat in seiner
Gedichtsammlung ,,Den Teuren Toten“ Zeitungsmeldungen vom ,,Untergang un-
bedeutender Menschen® kommentiert: Ein Dreijahriger spielt mit der Pistole sei-
nes Vaters und totet dabei seinen Bruder, ein Filmkritiker stirbt wihrend einer
Filmvorfiihrung, eine Frau kommt beim Haarefénen in der Badewanne um usw.
Sein eigenes Todesverstindnis fafft Griinbein in folgenden Zeilen zusammen:

Sie nimmt mich mit, die Traurigkeit der Korper.

Ekstasen, Schleim, die leeren Hiilsen Haut.

Was da ins All abgeht, verrenkt, zerpulvert,
Lief einmal aufrecht, lichelnd, leichtgebaut.

Was dir bevorsteht, siehst du frith bei andern.

Erschreckend klar ... Zukunft durch Nichts ersetzt.

Leben ist ein Nullsummenspiel. Zuletzt

Bleibt im Gedichenis nicht einmal dein eigner Tod. ¢

Wie selbstverstindlich deutet er das Sterben rein naturalistisch, biologisch. Es

ist fiir ihn einfach der Zerfall (,,die Traurigkeit der Korper®) eines einst hochkom-
plexen Organismus, der einmal durch die typisch menschlichen Eigenschaften
des aufrechten Gangs und des Lichelns beeindruckte. Anders als die traditionelle
Rede von der Riickkehr des Leibes zur Erde bezeichnet er den toten Kéorper als
etwas, das ,ins All abgeht® — wohl ein Hinweis darauf, dafl er mit den heutigen
Naturwissenschaften den menschlichen Organismus als kosmischen Staub auf
hoher Evolutionsstufe und folgerichtig den Tod als dessen Wiedereintritt in die
Chemo- und Bio-Evolution des ,Alls“ versteht. Und die geistig-personale Di-
mension des Menschen? Was ihr (,,dir“) bevorsteht, ist nach Griinbein bei ande-
ren zu sehen: ,,Zukunft durch Nichts ersetzt.“ Nichts bleibt von dem bestehen,
was unser Gedichtnis, unser Wissen und unseren geistigen Reichtum ausgemacht
hat. Das beteuert er apodiktisch in bildloser Begriffssprache: Das ,Nichts® ist un-
sere Zukunft. Woher weif§ er das so sicher? Aus der Augenschein-Plausibilitdt des

770



Der Tod in der neneren Lyrik

Leichnams, der keine Zeichen geistigen Lebens mehr gibt — klar zu sehen ,bei
andern“. Von diesem Standpunkt aus leuchtet denn auch ein, was Griinbein mit
Blick auf eine Krematoriumsbestattung schreibt: ,Asche ist, was noch iibrig-
bleibt®. Die Lebensbilanz, die sich daraus ergibt, zieht der Text unbekiimmert
forsch mit einem Begriff der mathematischen Spieltheorie, der oft auf politisch-
wirtschaftliche Kooperations- und Konkurrenzverhiltnisse tibertragen wird:
»Leben ist ein Nullsummenspiel.“ Da setzen sich die Interessen des einen Part-
ners in dem Mafle durch, als die des anderen nicht verwirklicht werden, so daf}
der fiir alle Spieler erreichbare Gesamtgewinn Null ist. Die Natur und ihre Ge-
setze siegen iiber den Lebenswillen des Menschen.

Dieses Ergebnis tiberrascht nicht bei einem Autor, der sich zu den ,materiali-
stischen Skeptikern® zihlt, die ,Idealisierung® des Menschen in der philosophi-
schen und literarischen Klassik ablehnt und an seinem Vorbild Georg Biichner,
dem gelernten Anatom, rithmt, er sei ein Dichter gewesen, ,der seine Prinzipien
der Physiologie abgewinnt wie andere vor ihm der Religion oder der Ethik. Aus
der reinen Zootomie befreit er die Einsicht, dafl Leben sich selbst genug ist und
keinen dufleren oder hoheren Zwecken gehorcht.“” Der sprachliche Ertrag seiner
Uberlegungen kann denn auch nach eigenem Eingestindnis nur noch in epigram-
matischen Notizen und ,semantischer Tristesse® bestehen. ,,Aus ithnen spricht
weder Lebensweisheit noch Jenseitsglaube.”

Es st aufschlufireich,” damit die Ansicht zu vergleichen, die Hans Magnus
Enzensberger im letzten Text seines Gedichtbandes ,,Kiosk® dufiert.

Die Grablegung

Eine sterbliche Hiille, Dazu noch die Anima,

so heiflt es, die Imago, der Dimon,

aber was war drin? die Identitat, das Ich,

Die Psyche, das Es und das Uberich.

sagen die Psychologen, Der Schmetterling,

die Seele, der sich aus diesem Gedringel
die Seelsorger, erheben soll,

die Personlichkeit, gehort einer Art an,

sagen die Personalchefs. von der wir nichts wissen. #

Reich an Reflexionsbegriffen und sparsam mit Bildern, ist das Gedicht ein Bei-
spiel intellektueller Lyrik und darin dem Text von Durs Griinbein dhnlich. Doch
im Unterschied zu dessen Aussage, mit dem Tod stiinden wir vor dem Nichts, die
fir eine skeptische Einstellung viel zu affirmativ ist, stellt Enzensberger eine
Frage, denkt tiber sie nach und schliefit mit der Feststellung, daf} er die Antwort
nicht weif}. Ausgehend von dem bei einer ,,Grablegung® haufig verwendeten Aus-
druck ,sterbliche Hiille* iiberlegt er, was ,drin“ war und was nach dem Tod
daraus geworden ist. Enzensberger ist zu gebildet und zu nachdenklich, um nur
der Augenschein-Evidenz des Leichnams zu folgen und die metaphysische Frage

4 771



Bernhard Grom SJ

nach der Zweieinheit von Leib und Geist fur erledigt zu halten, die von Platon bis
zur heutigen ,,Philosophy of Mind“ das Sichverstehenwollen des Menschen ange-
trieben hat. Er kann sich offensichtlich nicht wie Brecht und Griinbein umstands-
los der naturalistischen Auffassung anschliefen und im Sinne eines materialisti-
schen Monismus das BewufSt- und Subjektsein des Menschen einfach aus seinen
neurophysiologischen Grundlagen erklaren. Er spricht sich auch nicht fiir einen
platonisch-idealistischen Leib-Seele-Dualismus aus. Vielmehr denkt er mit den
Begriffen verschiedener Wissenschaftstraditionen und -disziplinen tiber den gei-
stigen Kern des Menschen nach. Er nennt die Psyche der Psychologie, die Seele
der Theologie, die Personlichkeit der Unternehmensberatung, die Anima archai-
scher Kulturen, die Imago — ob im Verstindnis der Tiefenpsychologie als Idealbild
von Bezugspersonen oder in der biblischen Bedeutung von Imago Dei, Ebenbild
Gottes, ist nicht zu entscheiden —, den Dimon, der bei Sokrates die Gewissens-
stmme, bei Schiller, Goethe und Hegel aber die geniale geistige Schépferkratt des
Menschen bezeichnet, die Identitat sozialpsychologischer und -philosophischer
Autoren sowie die Begriffe Ich, Es und Uberich der Freudschen Instanzenlehre.

Einige dieser Ansatze verstehen die Person des Menschen als etwas Immateriel-
les. Kann sie den physischen Tod tiberdauern? Der gelehrte Autor weist uns mit
dem Symbol des Schmetterlings auf eine lange Hoffnungstradition der Mensch-
heit hin. Der Schmetterling, der sich durch vollstandige Metamorphose eines Le-
bewesens von der Larve tiber die Puppe in den Falter verwandelt und dann zum
Licht erhebt, war in verschiedenen Kulturen ein Sinnbild der Seele und ihrer Be-
rufung zu nachtodlichem Leben. Auch Nelly Sachs hat das Bild als Symbol der
Verheiffung verwendet, unter anderem in dem Gedicht ,,Schmetterling®, das mit
den Worten beginnt: ,Welch schones Jenseits ist in deinen Staub gemalt.” Fiir
Enzensberger gehort der ,,Schmetterling, der sich aus diesem Gedringel erheben
soll, einer Art an, ,von der wir nichts wissen.“ Wissen als empirisch gesicherte
oder selbsterfahrene Erkenntnis ist in dieser Frage nicht méglich. Doch das
schlief8t nicht aus, daff die unbekannte Art existieren und die Hoffnung sich erfiil-
len kénnte. Anders als Brecht verkiindet Enzensberger kein Hoffnungsverbot,
sondern liflt die Frage offen: eine noble, agnostisch-skeptische Einstellung, die
ein Neubedenken nicht verhindern méchte.

Gelassen ,im Griff“ des absoluten Du

Auch die folgenden Texte von gliubigen Christen geben nicht vor, von einem Le-
ben nach dem Tod zu ,wissen® oder es aus Platons ,,Beweisen® fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele ableiten zu konnen, sondern anerkennen: Alles ist Hoffnung.
Sie nennen auch einen Grund fir ihr Vertrauen: die Gegenwart des zeitlosen
Schopfers, der sich in Jesus zum Menschen bekannt hat. Kurt Marti, reformierter

772



Der Tod in der neweren Lyrik

Theologe in der Schweiz und anerkannter Lyriker, hat sich in seinem Werk mehr-
mals mit dem Thema Tod befafit. In einem seiner Gedichte driickt schon die
Uberschrift den erkenntnistheoretischen Status seiner Todesdeutung aus.

Hoffnung

O nein, o nein,

ich hab’ mein Leben nicht im Griff,
tiberhaupt nicht.

Eher umgekehrt:

ES hat MICH.

ST

das Leben jetzt,

das Sterben einst,

doch darin, hoff’ ich,

DL

Der Text macht die Erfahrung bewufit, daf§ das unmenschliche Bestreben, wich-
tige Ereignisse selbst zu bestimmen, statt sie dem Zufall oder fremden Michten zu
tiberlassen, nur teilweise zu verwirklichen ist. Vieles haben nicht wir, sondern vieles
hatuns ,im Griff“. Dieser Gegensatz, den die psychologische Fachsprache in etwa
als externale Kontrolliiberzeugung im Gegensatz zur internalen bezeichnen
wiirde, macht die aphoristische Pointe dieses Kurzgedichts aus. Dabei prazisiert
Mart, dafl er die Unplanbarkeit vieler Geschehnisse und schliefilich der Lebens-
dauer nicht als ein Preisgegebensein an dunkle Michte, an ein anonymes Schicksal
oder an die biochemische Maschine des Universums auffafit, sondern sich in all
dem (,doch darin“) vom groflen, absoluten DU des Schépfers getragen fiihlt, in
seinem Griff. Wie Martin Buber nennt er ihn nicht mit dem abgenutzten, oft mifi-
brauchten Wort ,,Gott*, sondern mit dem Personalpronomen der direkten Anrede.

Das knappe ,hoff” ich“ in der vorletzten Zeile steigert sich nicht zur Jenseits-
sehnsucht, wie sie etwa Paul Gerhardt in seinem bekannten Adventslied aus-
spricht: ,Ach komm, ach komm, o Sonne, / Und hol uns allzumal / Zum ewigen
Licht und Wonne / In deinen Freudensaal“, oder auch Johann Sebastian Bach, der
in der Kantate ,,Christus, der ist mein Leben® den Tenor singen laflt: ,Mit Freu-
den, ja, ja, mit Herzenslust will ich von hinnen scheiden. Und hieff es heute noch:
Du mufit!* Ebenso weit entfernt ist dieses ,hoff’ ich von Robert Gernhardts
tragischem ,Ach®. Nein, hier sagt einer, der das Leben liebt und darin keiner
Ermahnung von seiten des thm wohlbekannten Bertolt Brecht bedarf, daff er es
auch gefaflt, in Hoffnung lassen kann.

Ein Akt des Vertrauens ist auch das folgende , Testament®, in dem sich Eva
Zeller im Hinblick auf ihre Grablegung mit dem Gelahmten identifiziert, der
nach dem Markusevangelium (Mk 2, 1-12) von vier Helfern durch das aufgebro-
chene Lehmdach eines Hauses zu Jesus hinabgelassen wurde. Jesus sicherte ihm
das Erbarmen Gottes zu und heilte ihn.

772



Bernhard Grom S

Testament

Und wenn es dann soweit ist
sollt thr wegen dem Gedringe
aufs Dach steigen und mich
hinablassen auf meiner Trage
durch die Ziegel hinab

direkt vor Seine Fuifle °

Im erfiillten Augenblick die Zeitlosigkeit erfahren

Reflektierter christlicher Glaube weif}, dafl wir uns das von der Vernunft erhoffte
und von Jesus verheiflene ewige Leben nicht vorstellen konnen. Aber denken
kénnen und sollen wir es: als gehirnunabhingige, unzerstorbare, zeit- und raum-
lose Daseinsweise, in der Teilhabe an der Zeitlosigkeit Gottes. Wenn dies zutrifft
konnte auch so etwas wie eine — analoge — Vorerfahrung dieser Ewigkeit moglich
sein. Davon spricht an mindestens zwei Stellen seines lyrischen Werkes, das auch
mit dem Horst-Bienek-Preis ausgezeichnet wurde, der anglikanischen Pfarrer
und Dichter Ronald Stuart Thomas deutlich in dem Text ,,Ankunft®:

Ohne zu wissen

dafl du auf der Suche warst
plétzlich

stehst du davor —

das Dorf in den walisischen Bergen
staubfrei

keine Strafle hinaus

aufler der auf der du hereinkamst.

Ein Vogel schldgt

aus einem grunen Baum

die Stunde, die keine Stunde ist,
die du kennst. Der Fluf} trodelt,
um dir einen Spiegel hinzuhalten,
wo du dich sehen kannst

wie du bist: ein Reisender

mit dem Mondhof

tiber sich, der lange unterwegs
war und jetzt angekommen 1st, wo er
begann, und diese

eine Wahrheit staunend entdeckt:
dafl man noch alles vor sich hat. !!

Ronald Stuart Thomas ist ein Mensch voller Zweifel. Gott ist fiir ihn verbor-
gen, ein Deus absconditus. Doch kann er plétzlich aufleuchten, so wie die Ewig-

T



Der Tod in der neneren Lyrik

keit in diesem Gedicht. Wir miissen nur etwas innehalten. Wie der Wanderer im
walisischen Bergdorf, der den Ruf eines Vogels hort. Er erinnert ihn an den Stun-
denschlag einer Uhr, doch in dieser gesammelten Ruhe empfindet er die Zeit als
,Stunde, die keine Stunde ist, die du kennst®. Sie ist von anderer Qualitit als die
Zeit, die wir im Alltag mit der Uhr messen. Er wird sich seiner ganzen Lebenszeit
bewufit. So erkennt er sich im Spiegel des tragen Flusses als Reisenden auf der
Erde im All (,mit dem Mondhof iber sich®), der nach langem Unterwegssein
gerade ,jetzt“ an seinem Ausgangspunkt angekommen ist. Die vergangene Zeit,
ja die Verganglichkeit ist wie aufgehoben, denn er entdeckt, ,,dafl man noch alles
vor sich hat®. Und das ist, deutlicher als die ﬁbersetzung vermuten laflt, durchaus
als Vorfreude auf ein ganzes Leben gemeint: , That there is everything to look
forward to®.

Die Erfahrung, die der Text beschreibt, ist keineswegs auflergewohnlich oder
rein privat. Augustinus, Boethius und andere haben darauf aufmerksam gemacht,
dafl wir, wenn wir Zeit denken und Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu
einer Einheit verbinden, dies in einem tiberzeitlichen Horizont tun, der uns be-
wuflt wird. So sehr wir in der zerrinnenden, vergehenden Zeit stehen, blicken wir
uber sie hinaus, auf ein ,stehendes Jetzt“. Fur einen Christen liegt es nahe, darin
die zeitlose, ewige Gegenwart des Schopfers zu ahnen, der alles Zeitliche ermog-
licht und den Menschen an seiner Ewigkeit teilnehmen lifft. Darum schreibt Tho-
mas bei der Schilderung einer dhnlichen Erfahrung, dem Blick auf ein von der
Sonne erleuchtetes Feld: ,,Leben ist nicht weitereilen in eine schwindende Zu-
kunft, auch nicht einer ertrdumten Vergangenheit nachhingen. Es ist das Sichab-
wenden wie Mose dem Wunder des leuchtenden Busches zu, einer Helligkeit, die
so verganglich schien wie deine Jugend einst, aber die Ewigkeit ist, die dich er-
wartet.“ Diese Wahrnehmung des absolut erfillten Augenblicks ist das genaue
Gegenteil des Zeitgefiihls, das Charles Baudelaire in seinem Gedicht ,,Die Uhr*
beschriecben hat. Fiir ihn ist Gegenwart ein Je-schon-zu-Ende-Gegangensein und
Leben ein stindiges Abschiednehmen: ,Dreitausendsechshundertmal in der
Stunde raunt die Sekunde: Gedenke! — Rasch mit seiner Insektenstimme spricht
das Jetzt: Ich bin das Ehemals, und ich sog dein Leben mit meinem schmutzigen
Riissel aus.“1?

Fiir die Erfahrung des absolut erfillten Augenblicks riicken hingegen Zeit und
Ewigkeit zusammen, weil erstere ohne letztere nicht denkbar ist. Sie werden
gleichzeitig. Das macht eine Lebensbeschleunigung, zu der Bertolt Brecht an-
treibt, ebenso iiberfliissig wie Ulla Hahns Fluchtweg ins ,vollkommene Verges-
sen“ des Hochgeftihls oder Robert Gernhardts tragisches Ach.

7]



Bernhard Grom S

ANMERKUNGEN

! Zum Thema Tod in d. dt. Ggw.lit. insg.: M. Motté, Auf der Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Lite-
ratur der Gegenwart (Mainz 1997) 179-214. Zum selben Schwerpunkt in versch. Epochen der dt. Lit.: Der Tod in
Dichtung, Philos. u. Kunst, hg. v. H. H. Jansen (Darmstadrt 21989).

2 B. Brecht, Ges. Werke 8, Gedichte 1 (Frankfurt 1967) 260.

° G. Grass, Fundsachen fiir Nichtleser (Géttingen 1997) 231.

* R. Gernhards, Lichte Gedichte (Zurich 1997) 206.

> U. Hahn, November, FAZ 26. 11. 1988.

¢ D. Griinbein, Den Teuren Toten. 33 Epitaphe (Frankfurt 1994) 19.

7 D. Griinbein, Den Korper zerbrechen. Rede z. Entgegennahme d. Georg-Biichner-Preises 1995 (Frankfurt 1995).

8 H. M. Enzensberger, Kiosk. Neue Gedichte (Frankfurt #1995) 129.

? K. Marti, Ungrund Liebe. Klagen, Wiinsche, Lieder (Stuttgart 1987) 23.

19 E. Zeller, Stellprobe. Gedichte (Stuttgart 1989) 96.

' R. St. Thomas, Das helle Feld. Gedichte, hg. v. K. Perryman (Schondorf 1995) 59.

12 Ch. Baudelaire, Les fleurs du mal. Die Blumen des Bésen, iibers. v. E Kemp (Frankfurt 1962) 137. Z. Versuch dar-
auf einen poetischen Nihilismus aufzubauen: K. H. Bohrer, Der Abschied. Theorie der Trauer: Baudelaire, Goethe,
Nietzsche, Benjamin (Frankfurt 1996).

776



