Marianne Heimbach-Steins
Beteiligungsgerechtigkeit

Sozialethische Anmerkungen zu einer aktuellen Diskussion

Am 29. Oktober 1998, wenige Tage vor der Regierungserklirung der im Septem-
ber gewihlten rot-griinen Bundesregierung, wurde in Bonn ein von der Kom-
mission VI fiir gesellschaftliche und soziale Fragen der Bischofskonferenz ange-
regtes und von einer Expertengruppe unter Leitung von Bischof Josef Homeyer
erarbeitetes Memorandum zu Fragen der Wirtschafts- und Sozialpolitik mit dem
Titel ,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit“! vorgestellt. In Form von ,neun Gebo-
ten gibt der Text Impulse fiir die Erweiterung von Beschiftigungsmoglichkei-
ten, die Integration von Arbeitslosen und (bezogen auf die genannten Aspekte)
fiir die Sicherung von Zukunftsperspektiven. Das Memorandum hat eine heftige,
zum Teil polemisch gefithrte Diskussion ausgelést: Es sei ein Riickfall hinter das
Wirtschafts- und Sozialwort ,Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit®
von 1997; die Verfasserinnen und Verfasser beteten das ,marktradikale Credo®
nach; sie proklamierten die Politik der gerade abgewihlten konservativ-liberalen
Regierung; die Frauenperspektive bleibe ausgeblendet; es gehe ,nur noch® um
Beteiligungsgerechtigkeit — so und dhnlich lauten Vorwiirfe, die insbesondere
von einigen kirchlichen Verbinden und von Gewerkschaftsseite erhoben wur-
den. ,

Die Diskussion um das Papier ist — ebenso wie die Diskussion um die Vor-
schlige des Gemeinsamen Wortes der Kirchen ,Fiir eine Zukunft in Solidaritit
und Gerechtigkeit* — notwendig und gewollt; ohne Diskussion keine Rezeption.
Sie sollte jedoch mit Augenmaf}, dem Willen zum Verstehen und der Bereitschaft
zu fairer Auseinandersetzung gefithrt werden. Schwarzweiflmalerei sowie un-
sachliche Unterstellungen sind im Interesse einer ernsthaften Auseinandersetzung
und als Beitrag zu der vielbeschworenen, offenbar aber noch zu wenig ausgeprig-
ten kirchlichen und gesellschaftlichen Streitkultur zu vermeiden. Die folgenden
Uberlegungen wollen einen konstruktiven Beitrag zur weiteren Diskussion lei-
sten. Sie nehmen deshalb zunichst die immer wieder gestellte Frage auf, was mit
dem Stichwort ,Beteiligungsgerechtigkeit* in der sozialethischen Theoriebildung
gemeint sei. Sie wollen weiterhin einige klirende Hinweise zum Stellenwert des
Memorandums geben, das filschlicherweise immer wieder als Papier der Bischofe
ausgegeben wurde, und zu seinem Verhiltnis zum Gemeinsamen Wort der Kir-
chen. Diese Aspekte scheinen mir vorab klirungsbediirftig, wenn weiterhin auf

i 147



Marianne Heimbach-Steins

konstruktive Weise iiber die konkreten 6konomischen und sozialpolitischen Vor-
schlige, die das Memorandum unterbreitet, debattiert werden soll.

Was bedeutet Beteiligungsgerechtigkeit?

Der Begriff ,Gerechtigkeit” gehort sicher zu den am meisten strapazierten Wert-
begriffen unserer Sprache - in der Alltagssprache, im politischen Jargon, in De-
batten um ethische Fragen. Doch je mehr er gebraucht (und mit beinahe beliebi-
gen Adjektiven verbunden) wird, um so weniger scheint er geeignet, zur Verstin-
digung beizutragen, differieren doch die Bedeutungen und Assoziationen, die mit
diesem Begriff verbunden werden, bis hin zum offenen Gegensatz. Immer wieder
wurde versucht, im Kontext bestimmter weltanschaulicher Denkhorizonte und
philosophischer Theorien das Verstindnis von Gerechtigkeit zu prizisieren.
Christliche Sozialethik hat ihr Verstehensmodell im Begriff der ,sozialen Gerech-
tigkeit zur Sprache gebracht und entfaltet, um damit zum Ausdruck zu bringen,
dafy die gesellschaftlichen Ordnungen selbst (und nicht nur das darin sich vollzie-
hende individuelle Handeln der Menschen) der ethischen Kritik unterliegen und
Gegenstand sozialethischer Gestaltung sein miissen?.

»In dem Begriff der sozialen Gerechtigkeit driickt sich aus, dafl soziale Ordnungen wandelbar und
in die gemeinsame moralische Verantwortung der Menschen gelegt sind. Zur Verwirklichung von Ge-
rechtigkeit gehort es daher, daf alle Glieder der Gesellschaft an der Gestaltung von gerechten Bezie-
hungen und Verhaltnissen teilhaben und in der Lage sind, ihren eigenen Gemeinwohlbeitrag zu leisten.
,Suche nach Gerechtigkeit ist eine Bewegung zu denjenigen, die als Arme und Machtlose am Rande
des sozialen und wirtschaftlichen Lebens existieren und ihre Teilhabe und Teilnahme an der Gesell-
schaft nicht aus eigener Kraft verbessern kénnen. Soziale Gerechtigkeit hat insofern véllig zu Recht
den Charakter der Parteinahme fiir alle, die auf Unterstiitzung und Beistand angewiesen sind. ... Sie
erschépft sich nicht in der persénlichen Fiirsorge fiir Benachteiligte, sondern zielt auf den Abbau der
strukturellen Ursachen fiir den Mangel an Teilhabe und Teilnahme an gesellschaftlichen und wirt-
schaftlichen Prozessen.”?

In den Zusammenhang des Konzeptes soziale Gerechtigkeit gehort auch das
Stichwort ,,Beteiligungsgerechtigkeit®. Im Zuge der fortschreitenden Reflexion
des Gerechtigkeitsproblems wurde erst in jlingerer Zeit mit diesem Begriff eine
Komponente zur Entfaltung der verschiedenen, einander zugeordneten Gehalte
von Gerechtigkeit als regulativer Idee prizise benannt. In neueren kirchlichen
Dokumenten sowie in theoretischen Entfaltungen der wissenschaftlichen Sozial-
ethik sowohl im Horizont katholischer wie evangelischer Theologie nimmt Be-
teiligungsgerechtigkeit inzwischen einen festen Platz in der Darlegung des Ge-
rechtigkeitsverstindnisses ein. Die ,Karriere“ des Begriffs beginnt, soweit ich
sehe, mit dem Wirtschaftshirtenbrief der US-amerikanischen Bischofe ,Wirt-
schaftliche Gerechtigkeit fiir alle“ aus dem Jahr 1986; dort spielt der Begriff ,,con-

148



Beteiligungsgerechtigkeit

tributive justice® eine zentrale Rolle in der Darlegung des Konzepts sozialer Ge-
rechtigkeit.

Die Denkschrift ,,Gemeinwohl und Eigennutz der Evangelischen Kirche in
Deutschland von 1991 nimmt die Idee der Beteiligungsgerechtigkeit ebenso auf
wie das Gemeinsame Wort der Kirchen ,Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Ge-
rechtigkeit® von 1997. Die Wahl dieses Leitbegriffs fiir das Memorandum vom
Herbst 1998 ist also keineswegs ,aus der Luft gegriffen” oder Ergebnis eines blo-
fen Geschmacksurteils der beteiligten Fachleute. Sie folgt vielmehr einer Ent-
wicklung der Reflexion iiber Gerechtigkeit, wie sie in der christlichen Sozialethik
des letzten Jahrzehnts zu beobachten ist. Diese Entwicklung kann einerseits mit
der neueren philosophischen Gerechtigkeitsdebatte, insbesondere im Anschluf}
an die ,Theorie der Gerechtigkeit“ von John Rawls (1971), andererseits mit be-
stimmten soziotkonomischen Entwicklungen korreliert werden. Was besagt nun
,Beteiligungsgerechtighkeit® im Kontext des Modells sozialer Gerechtigkeit?

Im Verstindnis einer modernen christlichen Sozialethik entfaltet Beteiligungs-
gerechtighkeit (kontributive Gerechtigkeit) einen fiir das Verstindnis von sozialer
Gerechtigkeit zentralen Aspekt. So erldutert der Wirtschaftshirtenbrief der nord-
amerikanischen Bischéfe von 1986: ,Soziale Gerechtigkeit bedeutet, dafl Men-
schen verpflichtet sind, sich aktiv und produktiv am Leben der Gesellschaft zu
beteiligen, und dafl es der Gesellschaft obliegt, ihnen die Moglichkeit einer sol-
chen Beteiligung zu schaffen.“* Dem entspricht, was das Memorandum ,Mehr
Beteiligungsgerechtigkeit festhilt: Beteiligungsgerechtigkeit bringe die notwen-
dige Wechselbeziehung zwischen der Verantwortung der einzelnen Gesellschafts-
glieder zur Mitgestaltung gesellschaftlicher Prozesse und der Verantwortung des
Gemeinwesens, solche Teilnahme in Freiheit zu erméglichen, zum Ausdruck.

So verstanden erweist sich Beteiligungsgerechtigkeit als ein unverzichtbares
Element im Gesamtkonzept sozialer Gerechtigkeit. Es heifit allerdings nicht, wie
manchmal — sei es kritisch, sei es zustimmend — etwas vorschnell angenommen
wird, da Anspruch und Gehalt der sozialen Gerechtigkeit im Begriff der Beteili-
gungsgerechtigkeit bereits umfassend und erschépfend erfafft seien. Wer von Be-
teiligungsgerechtigkeit spricht, ruft — jedenfalls im Horizont des von einer christ-
lichen Sozialethik propagierten Gerechtigkeitskonzepts — ein Verstehensmodell
auf, das Beteiligungsgerechtiglkeit den anderen Komponenten der sozialen Ge-
rechtigkeit zuordnet®: Denn soziale Gerechtigkeit meint eine Ordnung der Ge-
sellschaft, die der Subjektstellung der Person in der Verwirklichung von Solidari-
tit und Subsidiaritit Rechnung trigt.

Diesem Verstindnis gemifl mufl Beteiligungsgerechtigkeit Hand in Hand ge-
hen mit Fairnefl der Vertrags- und Austauschbedingungen zwischen einzelnen
und sozialen Gruppen im Sinn der gebotenen Achtung der gleichen Menschen-
wiirde aller (Tauschgerechtigkeit). Sie wird auflerdem kritisch erginzt durch das
Kriterium der Teilhabe aller an den materiellen Giitern, wobei im Sinn der Op-

149



Marianne Heimbach-Steins

tion fiir die Armen die Sicherung elementarer Grundbediirfnisse derjenigen, die
ihre materiellen Bediirfnisse nicht selbst befriedigen konnen, Vorrang hat (Vertei-
lungsgerechtigkeit) ®. Schlieflich gehért zur sozialen Gerechtigkeit die Verwirkli-
chung von Fairnef§ in der Rechtsfindung und im Rechtsvollzug (Verfahrensge-
rechtigkeit). Diese verschiedenen Aspekte konstituieren zusammengenommen
ein Gerechtigkeitsverstindnis, das vom Menschen als Person her gedacht ist und
die ganzheitliche personale Selbstentfaltung in der sozialen Gebundenheit der in-
dividuellen menschlichen Existenz zum Ziel hat; die Bedeutung dieses Ansatzes
fiir das soziale Lehren der Kirche ist richtungweisend in der Pastoralkonstitution
des Zweiten Vatikanums formuliert: ,Wurzelgrund, Triger und Ziel aller gesell-
schaftlichen Institutionen ist und muf auch sein die menschliche Person, die ja
von ihrem Wesen her des gesellschaftlichen Lebens durchaus bedarf.“7 Diesem
anthropologischen Leitbild entspricht es, wenn von manchen Autoren der Betei-
ligungsgerechtigkeit gerade unter dem Aspekt der Verbesserung der Chancen fiir
die jeweils Schwicheren ein besonderes Gewicht im Gesamtkonzept der sozialen
Gerechtigkeit beigemessen wird®. Diese Einschitzung, die ich ausdriicklich teile,
ist im folgenden anhand einiger grundsitzlicher Uberlegungen zum materialen
Gehalt von Beteiligungsgerechtigkeit zu untermauern.

Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen

Beteiligungsgerechtigkeit setzt die Anerkennung der Subjektstellung des Men-
schen in der Gesellschaft und zugleich die Angewiesenheit menschlicher Selbst-
entfaltung auf Gesellschaft voraus. Die Verwiesenheit des Menschen auf Gesell-
schaft wird nicht angemessen erfafit, wenn sie nur als Defizit menschlicher Exi-
stenz verstanden wird (weil das Individuum allein nicht lebensfihig wire).
Beteiligungsgerechtigkeit widerspricht deshalb einem Verstindnis, das als Ideal
menschlicher Selbstverwirklichung das unabhingige, keinem anderen Menschen
verpflichtete und auf niemanden angewiesene Individuum sehen méchte. Beteili-
gungsgerechtigkeit zielt darauf ab, die Sozialitit als gleichurspriingliches und
gleichgewichtiges Pendant zur Individualitit der Person zu begreifen. Sozialitit
stellt deshalb ebenso wie die Individualitit eine Gestaltungsaufgabe dar, an der
alle Glieder einer Gesellschaft je nach ihren Kriften und Fihigkeiten aktiv teil-
nehmen sollen.

Dies schliefft die Kritik eines paternalistischen Versorgungsdenkens ein: Jede
und jeder einzelne ist im Maf} seiner bzw. ihrer Fihigkeiten zur Ubernahme von
Verantwortung fiir die eigenen Belange #nd zur Mitwirkung am Gemeinwohl,
also zur Solidaritit, verpflichtet. Zugleich mahnt die Beteiligungsgerechtigkeit die
Solidaritdtspflicht der Gesellschaft gegeniiber ihren Gliedern an, die sich aus der
Anerkennung des Subjektstatus bzw. dem ,,menschenrechtlichen Anerkennungs-

150



Beteilignngsgerechtigkeit

verhiltnis* herleitet. Daraus folgt, dafl im Sinn der Beteiligungsgerechtigkeit die
Gewihrleistung materieller Versorgung allein noch nicht die Verwirklichung von
Gerechtigkeit bedeutet, sondern dafl auch nichtmaterielle Giiter wie die Mitwir-
kung an politischen, dkonomischen und kulturellen Prozessen notwendig zur
Verwirklichung von Gerechtigkeit gehoren, wenn denn das Personsein des Men-
schen wirklich ernst genommen werden soll.

Beteiligungsgerechtigkeit fordert deshalb gemafl den sozialen Menschenrech-
ten die Verwirklichung bestimmter gesellschaftlicher Rahmenbedingungen ein.
Sie fragt nach den realen Chancen der Gesellschaftsglieder, an materiellen und
immateriellen Giitern, an Macht und Einfluf in allen relevanten gesellschaftlichen
Bereichen zu partizipieren. Daraus ergibt sich auch, dafl Beteiligungsgerechtig-
keit und Verteilungsgerechtigkeit nicht gegeneinander ausgespielt werden diirfen.
Es geht nicht darum, (je nach ideologischem Standort) das eine durch das andere
zu ersetzen! Vielmehr gehdren beide Komponenten zu einem umfassenden Ge-
rechtigkeitskonzept: Reale Partizipationschancen sind nicht denkbar ohne eine
gewisse materielle ,Mindestausstattung® fiir die individuelle und familiare Le-
bensfithrung. Das Recht auf Partizipation darf gerade nicht davon abhingig ge-
macht werden, ob jemand aus eigener Kraft in der Lage ist, fiir seine/ihre Da-
seinsvorsorge aufzukommen. Insofern steht es vollig auler Frage, daff die Ver-
wirklichung von Beteiligungsgerechtigkeit nicht ohne Verteilungsgerechtigkeit
méglich ist. Die Betonung des Beteiligungsaspektes kann jedoch zugleich eine
Engfiihrung des Gerechtigkeitsverstindnisses korrigieren, die tendenziell exklu-
siv den (materiellen) Verteilungsaspekt betont und damit dem Personsein des
Menschen nicht angemessen Rechnung trigt. Insofern konnte in dem Gedanken
der Beteiligungsgerechtigkeit zugleich ein erginzendes Kriterium zu dem der ma-
teriellen Existenzsicherung gefunden werden, von dem her die gerechte Vertei-
lung genauer zu bestimmen wire: Mafistab gerechter gesellschaftlicher Verteilung
wire dann, daf jeder und jede in die Lage versetzt wiirde, seine/ihre elementaren
Bediirfnisse zu befriedigen #nd an den gesellschaftlichen Giitern, Aufgaben und
Positionen im Maf der je gegebenen Fihigkeiten maximal zu partizipieren.

Um dieses Ziel zu erreichen, verlangt Beteiligungsgerechtigkeit ,den Ausbau
und die Entwicklung sozialer Institutionen, die allen die aktive und produktive
Mitarbeit am Leben der Gesellschaft ermdglichen® '°. Denn dies sind unerlifiliche
Voraussetzungen, um Verantwortung fiir die eigene Dascinsvorsorge tragen und
zugleich Mitverantwortung fiir gesamtgesellschaftliche Belange iibernehmen zu
konnen. Also miissen Strukturen geschaffen, dusgebaut bzw. gesichert werden,
die allen einzelnen die verantwortliche Teilnahme am wirtschaftlichen, politi-
schen und kulturellen Leben ermdglichen. ,Das Ausmafl der Beteiligung mag fiir
manche Menschen legitimerweise grofier sein als fiir andere, doch gibt es ein Min-
destmaf an Beteiligung, die allen zuginglich sein mufl.“!! Dazu gehoren neben
den politischen Beteiligungsrechten und den wirtschaftlichen Mitbestimmungs-

151



Martanne Heimbach-Steins

rechten vor allem der Zugang zu Arbeits- und Beschiftigungsmoglichkeiten, dif-
ferenzierte Bildungszuginge und eine soziale Mindestsicherung 2.

Beteiligungsgerechtigkeit fordert alle gesellschaftlichen Verantwortungstriger
heraus. Insofern es um die Schaffung bzw. Sicherung von Ordnungen geht, ist zu-
nichst die staatliche Politik gefragt. Thre Aufgabe ist es, Rahmenbedingungen po-
litischen, 6konomischen und kulturellen Handelns zu setzen, die Beteiligungs-
chancen fiir alle an den gesellschaftlichen Giitern, Aufgaben und Prozessen her-
stellen bzw. sichern. Diesbeziiglich ist in erster Linie der Staat gefragt, im
Rahmen seiner Zustindigkeit als Sozialstaat jene strukturellen Voraussetzungen
zu sichern, die fiir dic Wahrnehmung von Eigenverantwortung aller einzelnen
und kleinen Gruppen erforderlich sind. Die Anforderungen der Beteiligungsge-
rechtigkeit richten sich allerdings keineswegs ausschlieflich an den Staat und die
im féderalen System zustindigen 6ffentlichen Triger politischer Verantwortung
(Linder, Kommunen); vielmehr entspricht es dem fiir dieses ethische Prinzip
grundlegenden Partizipationsgedanken, dafl alle gesellschaftlichen Krifte auf ihre
spezifische Verantwortung fiir die Verwirklichung von Beteiligungsgerechtigkeit
hin angesprochen und befragt werden: die einzelnen Mitglieder des Gemeinwe-
sens, die Familien, die Triger von Bildung und Ausbildung, die unternehmerisch
Tatigen und die Unternehmen, die Tarifvertragsparteien, die Banken etc.

Beteiligungsgerechtigkeit fordert dabei die konsequente Beachtung und An-
wendung der beiden Zustindigkeitsregeln, die das Subsidiarititsprinzip fiir die
Gesellschaftsorganisation formuliert:® ,Die gesellschaftlichen Strukturen miis-
sen ... so gestaltet werden, dafl die einzelnen und die kleineren Gemeinschaften
den Freiraum haben, sich eigenstindig und eigenverantwortlich zu entfalten.*
Dieser Freiraum darf nicht durch Kompetenzanmaflung iibergeordneter Ebenen
beschnitten werden. ,Auf der anderen Seite miissen die einzelnen wie die kleine-
ren Gemeinschaften aber auch die Hilfe erhalten, die sie zum eigenstindigen,
selbsthilfe- und gemeinwohlorientierten Handeln befihigt.“ Denn die zentrale
und ,letztlich ausschlieiliche Aufgabe aller sozialen Kooperation und Kommu-
nikation ist es, jene Bedingungen zu schaffen, die erforderlich sind, damit alle ver-
gesellschafteten Personen in Freiheit ein menschenwiirdiges Leben fithren kon-
nen“ ",

Beteiligungsgerechtigkeit trigt der biblisch begriindeten christlichen Option
fir die Armen Rechnung: Priifkriterium der Gerechtigkeit bestimmter Mafinah-
men in Politik und Wirtschaft ist, ob sie die Beteiligungschancen derer erhéhen,
die von der Teilnahme am gesellschaftlichen Handeln ausgeschlossen sind. Betei-
ligungsgerechtigkeit ist deshalb ein tragender Pfeiler im Gefiige der sozialen Ge-
rechtigkeit .

Die ,Reichweite” des Kriteriums Beteiligungsgerechtigkeit ist gemaf der Ein-
sicht in die raumliche und zeitliche Entgrenzung der Gerechtigkeitsverpflichtung
zu bestimmen: Soziale Gerechtigkeit kann angesichts des Wissens um die kom-

152



Beteiligungsgerechtigkeit

plexen soziookonomischen Verflechtungen im globalen Mafistab nicht mehr al-
lein im nationalen Maf3stab verwirklicht werden. Ebensowenig ist eine Beschrin-
kung der Gerechtigkeitsverpflichtung auf die gegenwiirtig Lebenden vertretbar
angesichts des Wissens um die langfristigen Konsequenzen gegenwirtigen dkono-
mischen und 6kologischen Handelns. Insofern ist auch das Kriterium der Beteili-
gungsgerechtigkeit mit einem Zeitindex versehen; denn das ethische Verstindnis
von Gesellschaft, in der und fiir die solche Gerechtigkeit realisiert werden soll,
schlieft die nachfolgenden Generationen und deren Lebens- und Beteiligungs-
rechte zwingend ein.

Das Memorandum und das Gemeinsame Wort ,,Fiir eine Zukunft in Solidaritat
und Gerechtigkeit*

Wir werden uns auch in Zukunft an das Gemeinsame Wort halten® — so oder
ihnlich wurde manche harsche Kritik am Memorandum ,Mehr Beteiligungsge-
rechtigkeit® abgeschlossen, als ob es eine echte Alternative wire, entweder das
Memorandum oder das Gemeinsame Wort als Grundlage weiterer Orientierung
zu nehmen. Das Memorandum versteht sich nicht als Alternative zum Gemein-
samen Wort, vielmehr will es an den durch das Kirchenwort gegebenen Impulsen
weiterarbeiten; in diesem Sinn bezieht es sich ausdriicklich auf das Gemeinsame
Wort. Dabei gilt es allerdings, dessen Charakter als Meilenstein® in einem Dis-
kussionsprozef} zu beriicksichtigen; erklartermafien wollte es kein Jletztes Wort®
sein: ,Das Wort ist Teil in dem weitergehenden &ffentlichen Gesprich, welchen
vorrangigen Zielen das wirtschaftliche und soziale Handeln verpflichtet sein mufs
und auf welchen Wegen diese Ziele am besten zu erreichen sind. 1 !

Viele Fragen, die im Konsultationsprozef} diskutiert wurden, werden auch da-
nach diskutiert; sie konnten und wollten von den Verantwortlichen beider Kir-
chen nicht entschieden werden. Nachdem der Konsultationsprozefl nicht nur ei-
nen gewissen Konsens iiber zentrale Problemlagen unserer Gesellschaft, sondern
zugleich auch die Vielfalt méglicher Positionen zu bestimmten sozialen und dko-
nomischen Fragen deutlich zur Anschauung gebracht hatte, haben die Kirchenlei-
tungen zu Recht eine Grenze ihrer Kompetenz markiert, wenn sie in bestimmten
strittigen Fragen sich nicht anmaflten, die richtige Losung parat zu haben, son-
dern eher den Dissens darstellten, allerdings gleichzeitig Kriterien zu einem
ethisch verantworteten Umgang mit den anstehenden Problemen aufzuzeigen
versuchten. Anhand der in den ethischen Grundlagenkapiteln (3/4) des Gemein-
samen Wortes erarbeiteten Kriterien sollte die Diskussion weitergefiihrt werden.
Dies gilt zumal fiir die Uberlegungen, die im fiinften Kapitel unter der Uber-
schrift ,,Ziele und Wege* erértert werden. Zu erinnern ist an die ,Leschilfe, die
mit guten Griinden im Vorwort des Gemeinsamen Wortes gegeben wurde: Die

153



Marianne Heimbach-Steins

ethischen Grundlagenkapitel (3/4), die in prinzipiellen Erérterungen die nach
Ansicht der Kirchen unabdingbaren Voraussetzungen fiir eine solidarische und
zukunftsgerechte Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung entwickeln, haben er-
sichtlich einen ,anderen Charakter als die Kapitel zur Gesellschaftsanalyse und
der Diskussion moglicher Ziele und Wege (2/5), die als ,Beitrag zur éffentlichen
Diskussion“ gekennzeichnet werden.

An diese Diskussionsbeitrige schliefit das Memorandum an, und zwar nicht,
um ,das Rad noch einmal von vorne zu erfinden®, sondern um an einem aller-
dings besonders virulent erscheinenden Problemkomplex weiter zu denken und
konkret zu werden. Die Situation anhaltender Massenarbeitslosigkeit in einer
stark erwerbszentrierten Gesellschaft widerspricht in eklatanter Weise dem
Grundsatz der Beteiligungsgerechtigkeit, wie bereits das Gemeinsame Wort fest-

hale:

In einer Gesellschaft, die auch in Zukunft dadurch geprigt sein werde, ,,dafl die Erwerbsarbeit fiir
die meisten Menschen den bei weitem wichtigsten Zugang zu eigener Lebensvorsorge und zur Teil-
habe am gesellschaftlichen Leben schafft®, werde ,der Anspruch der Menschen auf Lebens-, Entfal-
tungs- und Beteiligungschancen zu einem Menschenrecht auf Arbeit. Wenngleich dieses ethisch be-
griindete Anrecht auf Erwerbsarbeit nicht zu einem individuell einklagbaren Anspruch werden kann,
verpflichtet es die Trager der Wirtschafts-, Arbeitsmarkt-, Tarif- und Sozialpolitik, grofitmaogliche An-
strengungen zu unternchmen, um die Beteiligung an der Erwerbsarbeit zu gewihrleisten. Dabei geht
es um mehr als entlohnte Beschiftigung. Vielmehr muff die Entlohnung in Verbindung mit den staat-
lichen Steuern, Abgaben und Transfers auch ein den kulturellen Standards gemifies Leben ermégli-
chen. Zudem missen Mitbestimmungsregelungen und humane Arbeitsbedingungen den Arbeitneh-
merinnen und Arbeitnehmern personliche Entfaltungs- und Beteiligungschancen einraumen.* 7

Bessere Beteiligungschancen an der Erwerbsarbeit im Sinn des Menschenrechts
auf Arbeit als politisch vorrangige Aufgabe anzumahnen, heifit nicht, sich mit
dem Zustand der Erwerbszentrierung der Gesellschaft einverstanden zu erkliren;
das Gemeinsame Wort verbindet vielmehr die Forderung der Beteiligungsgerech-
tigkeit mit der Kritik an dieser einseitigen Entwicklung der Gesellschaft. Es ruft
die Sinngehalte menschlicher Arbeit in Erinnerung, die nach christlichem Ver-
stindnis nicht allein durch Erwerbsarbeit eingelést werden konnen 8. Allerdings
darf die Kritik an einer nicht von heute auf morgen zu iiberwindenden, tiefgrei-
fenden gesellschaftlichen (Fehl-)Entwicklung nicht verhindern, daf ein eklatantes
Gerechtigkeitsdefizit dort aktiv bekimpft wird, wo es heute méglich ist. Das Me-
morandum ,,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit* kniipft deshalb an die einschligigen
Uberlegungen des Gemeinsamen Wortes an, konzentriert sich aber auf die Frage,
wie unter den gegebenen Bedingungen die Teilnahmechancen auf dem Arbeits-
markt fiir diejenigen verbessert werden konnen, die zur Zeit ausgeschlossen sind
und die unter den gegebenen gesellschaftlichen Bedingungen vergleichsweise
schlechte Chancen zur Wiedereingliederung haben. In dieser Absicht wie auch in
wichtigen inhaltlichen Uberlegungen konvergiert es iibrigens mit der fast zeit-

154



Beteiligungsgerechtigheit

gleich versffentlichten Erklirung des Zentralkomitees der deutschen Katholiken
zu ,neuen Beschiftigungsinitiativen fiir Langzeitarbeitslose™ !,

Die Aufgabe, mehr Beschiftigung zu schaffen und Arbeitslose zu integrieren,
wird in dem Memorandum als gesamtgesellschaftliche Herausforderung aufge-
faflt, die weder allein vom Staat noch allein von den Tarifvertragsparteien oder
von sonst irgendeinem gesellschaftlichen Verantwortungstriger gelost werden
kann. Anliegen der ,neun Gebote“ ist es, eine Vielzahl von Ansatzpunkten zu
identifizieren, von denen her in einer ,konzertierten Aktion® die anstehende ge-
sellschaftliche Mammutaufgabe angegangen werden kann, und dabei zu zeigen,
inwiefern von den verschiedensten Gruppen und Verantwortungstragern und in
den unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen wirksame Beitrige zu einer
nachhaltigen Verbesserung der Situation geleistet werden kénnen. Dabei werden
manche Akzente anders gesetzt als im Gemeinsamen Wort (z.B. die stirkere Be-
tonung der Eigenverantwortung), und es werden manche Aspekte deutlicher in
die Diskussion gebracht, als dies im Kirchenwort geschehen war (z.B. die Rolle
der Bildung). Daf§ dies aber nicht eine Abwendung von den Grundpositionen des
Gemeinsamen Wortes darstellt, sollte bei vorurteilsfreier Lektiire beider Texte
deutlich werden. :

Wenn die angesprochenen Gesichtspunkte unter dem ethischen Leitkriterium
der Beteiligungsgerechtigkeit durchgearbeitet und von dort her Perspektiven fiir
die politische Umsetzung gesucht wurden, so heiflt dies selbstverstindlich nicht,
dafl damit die Reichweite des ethischen Leitkriteriums auch schon erschopft
wire. Natiirlich hat Beteiligungsgerechtigkeit eine Fiille weiterer Implikationen,
die in dem vorgelegten Text bewufit nicht besprochen worden sind, weil es um
ein bestimmtes Thema ging, das — um rezipierbar zu sein — einer pragmatischen
Beschrinkung unbedingt bedurfte. ‘

Die offenbar von vielen Kritikerinnen und Kritikern geteilte Erwartung, mit
jeder AuBlerung zu sozialpolitischen und ékonomischen Fragen miisse wieder das
gesamte Spektrum der Probleme aufgenommen und erdrtert werden, ist ange-
sichts des Problemdrucks vielleicht verstindlich, sie fiihrt aber nicht weiter, wenn
es um die Konkretion im Blick auf bestimmte Politikfelder geht. Nach dem Ge-
meinsamen Wort der Kirchen, das eine bedeutsame sozialethische Grundorientie-
rung geboten und zugleich ein breites Spektrum von Problemanzeigen erdffnet
hat, scheint nun eine ,Politik der kleinen Schritte®, in der einzelne brennende
Fragen und Wege zur Problemlésung bearbeitet werden, cher erfolgversprechend
zu sein. Gleichwohl hat die kritische Auseinandersetzung mit den Grenzen des
Memorandums eine eminent wichtige Funktion. Sie ist nétig und hilfreich, sofern
sie ,,nach vorne schaut® und deutlich macht, inwiefern mit dem ethischen Leitkri-
terium der Beteiligungsgerechtigkeit weitere Konkretionen sozial gerechter Ge-
sellschaftsgestaltung erarbeitet und begriindet werden konnen. Dies gilt sowohl
fiir den Fragenkomplex betrieblicher Mitbestimmung als auch fiir die Frage, wie

155



Marianne Heimbach-Steins

eine geschlechtergerechte Partizipation an Erwerbs-, Familien- und ehrenamtli-
cher Arbeit gesellschaftsstrukturell gefordert werden kann — um nur zwei Bei-
spiele aus der Diskussion anzusprechen.

Partizipative Sozialverkiindigung — eine Utopie?

Neben den inhaltlichen Aspekten bezog sich die Kritik an dem Memorandum
insbesondere auch auf die Art und Weise seines Zustandekommens. Anders als
das Gemeinsame Wort, das in einem zeitaufwendigen und auflerst differenzierten
Konsultationsverfahren vorbereitet und dann in verschiedenen Redaktionsphasen
in der Verantwortung der Kirchenleitungen verfafit wurde??, handelt es sich bei
dem Memorandum ,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit® um das Arbeitsergebnis ei-
ner Ad-hoc-Expertengruppe, die von der Kommission VI der Deutschen Bi-
schofskonferenz berufen und von deren Vorsitzendem geleitet wurde. Das Papier
wurde in einer vergleichsweise knappen Frist von wenigen Monaten erarbeitet;
von Anfang an war klar, dafl es nicht im Wahlkampf, sondern zum Antritt der —
wie auch immer besetzten — neuen Regierung im Spitherbst 1998 der Offentlich-
keit vorgestellt werden sollte und dafl es — so jedenfalls eine Hoffnung des Teams
— emnen Impuls auch fiir das neu zu belebende Biindnis fiir Arbeit geben sollte.
Nicht zuletzt deshalb waren in der Erarbeitungsphase neben Expertinnen und
Experten aus Wirtschaft, Sozialpolitik, Bildungspolitik und Sozialethik auch Ver-
treter der Tarifvertragsparteien an den Beratungen beteiligt. Kritiker haben nun
wiederholt die Befiirchtung geduflert, das Memorandum stelle faktisch eine Art
Widerruf des mit dem Gemeinsamen Wort beschrittenen neuen Weges einer parti-
zipativen und basisgestiitzten kirchlichen Sozialverkiindigung dar. Ist diese Sorge
berechtigt?

Im Unterschied zum Gemeinsamen Wort ist das Memorandum kein Papier der
Bischife; als ,Memorandum einer Expertengruppe® hat es einen anderen Stellen-
wert, auch wenn die Erarbeitung der Stellungnahme vom Vorsitzenden der Kom-
mission fiir gesellschaftliche und soziale Fragen in Auftrag gegeben und mitver-
antwortet wurde. Schon im Blick auf die Genese verbietet sich also eine unmittel-
bare Parallelisierung; vielmehr versteht sich das Memorandum selbst in Funktion
zum Gemeinsamen Wort, wie oben beschrieben. Ohne dafl die Unterschiede in
irgendeiner Weise eingeebnet werden sollen, ist ferner zu beachten, daff die ziel-
orientierte Arbeit eines recht ,bunt“ zusammengesetzten Expertenteams selbst
eine Art Konsultation ist, ein Prozef}, in dem von kontroversen Positionen auszu-
gehen ist, der alle Anstrengung des Begriffs, gegenseitige Lernbereitschaft und
wechselseitiges Verstehenwollen verlangt.

Es ist und bleibt freilich legitim, nach den Kriterien fiir die Zusammensetzung
eines solchen Kreises zu fragen. Immer wieder wird in diesem Zusammenhang

156



Beteiligungsgerechtigkeit

die Tatsache angesprochen, dafl das Memorandum offiziell ohne Beteiligung der
Evangelischen Kirche in Deutschland veréffentlicht wurde. Auch diese Frage ist
bei einem Expertenpapier anders zu bewerten als bei einer Stellungnahme der kir-
chenleitenden Organe selbst. Auch wenn man es fiir wichtig und richtig halt, daf§
die groflen Kirchen in gesellschaftlichen Fragen moglichst gemeinsam sprechen,
so darf dies doch nicht so ausgelegt werden, als ob es tiberhaupt nicht mehr ver-
tretbar wire, zu bestimmten Fragen auch von der einen oder anderen Seite aus
Impulse anzuregen und zu setzen, die dann wiederum weitere Diskussion und
Verstandigung nach sich zichen kénnen. Eine wichtige ,Spielregel®, die in sol-
chen Fillen eingehalten werden sollte, ist freilich die gegenseitige Information,
wie es auch bei der Erarbeitung des Memorandums der Fall war.

Die Aufeinanderfolge von Gemeinsamem Wort und Memorandum gibt auch
bei unvoreingenommener Anniherung Anlafl zu der Frage, wie die Erarbeitung
kirchlicher Stellungnahmen zu gesellschaftlichen Fragen in Zukunft geschehen
kann und soll. Das Gemeinsame Wort und sein bis dato in den Kirchen in
Deutschland singulirer Entstehungsprozef hat einen Mafistab gesetzt, an dem
kiinftige Auflerungen innerkirchlich und in der interessierten Offentlichkeit ge-
messen werden, nicht zuletzt hinsichtlich der Methode ihrer Erarbeitung. In der
Tat haben das Gemeinsame Wort und der ihm vorausgegangene Konsultations-
prozeff neue Horizonte fiir die kirchliche Sozialverkiindigung erschlossen, die
nicht wieder verschlossen werden diirfen. Gerade deshalb muff aber sorgfiltig ge-
prift werden, wann und fir welche Projekte solche Prozesse eingeleitet und
durchgefiihrt werden konnen.

Eine realistische Einschitzung der Chancen und Wege zur Erarbeitung kirch-
licher Stellungnahmen zu gesellschaftlichen Fragen wird wohl davon ausgehen
miissen, daf} es auch kiinftig verschiedene Formen kirchlicher Auerungen zu so-
zialethischen Fragen geben wird und dafl zu deren Erarbeitung unterschiedliche
Wege beschritten werden konnen und miissen. Fiir so grundlegende Standortbe-
stimmungen und Orientierungen, wie sie im Gemeinsamen Wort erarbeitet wor-
den sind, sollte unbedingt auch kiinftig ein konsultatives Verfahren gewahlt wer-
den. Wer auch nur ein wenig ,.hinter die Kulissen“ des Konsultationsprozesses ge-
schaut hat, diirfte aber einsehen, dafl die Kirchen sich selbst handlungsunfihig
machen wiirden, wenn sie sich fiir jede Auferung zu gesellschaftlichen Fragen
und Problemen auf ein solches, in jeder Hinsicht extrem aufwendiges Verfahren
verpflichten wollten. Entsprechende Forderungen konnen deshalb wohl auch
nicht im Sinn der ihrer politischen Mitverantwortung bewufiten und engagierten
Christinnen und Christen sein.

Bleibt die Frage, wie der Anspruch einer partizipativen Fortentwicklung des
sozialen Lehrens der Kirche realistisch eingelost werden kann. Mir scheint, daft
hier eine in unserer Kirche, auch in den Verbinden, immer noch sehr verbreitete
Fixierung auf das amtliche Sprechen, auf das Reden und Handeln der Bischofe

157



Marianne Heimbach-Steins

cher hinderlich als férderlich ist! Das heifit nicht, daf} dem lehramtlichen Spre-
chen nicht eine besondere Relevanz zukime; das steht véllig aufler Frage. Aber
gerade die Erfahrungen im Konsultationsprozef sollten doch das Bewufitsein da-
fiir gestirkt haben, dafl die Fortentwicklung des sozialen Lehrens der Kirche
eben nicht allein auf dieser Ebene oder auf Initiative der Kirchenleitung ge-
schieht; zukunftstrichtige Impulse werden vielmehr gerade aus der Vielgestaltig-
keit hervorgehen, in der sowohl die kirchliche Basis als auch die Verantwortungs-
triger in der Kirchenleitung die gesellschaftlichen Herausforderungen aus dem
christlichen Glauben heraus wahrnehmen und annehmen, und von unterschiedli-
chen Zugingen her die Verstindigung untereinander iiber die andringenden Fra-
gen suchen. Daf es dabei in der Regel mehr als nur eine mégliche und ethisch
vertretbare Losung gibe, sollte von allen anerkannt werden. Es wird also entschei-
dend darauf ankommen, das Bewufitsein fiir die Vielfalt der Verantwortungstri-
ger wie auch der Losungswege weiter zu schirfen und hier — sowohl bei den Kir-
chenleitungen als auch in Gemeinden und Verbinden — ein gesundes Selbstbe-
wufitsein wachsen zu lassen, das weif}, dafl das soziale Lehren der Kirche nicht
nur von den Kirchenleitungen, sondern auch in den eigenstindigen Initiativen
der Gemeinden, Gruppen und Verbinde weiterentwickelt wird.

Stirker als bisher wird es auflerdem in Zukunft notwendig sein, das breite
Spektrum relevanter Auflerungen des sozialen Lehrens der Kirche zu akzentuie-
ren und zu differenzieren: Den je verschiedenen Charakter von Auflerungen in
Abhingigkeit von ihren Trigern und den Verfahren ihrer Erarbeitung wahrzu-
nchmen, wird dazu beitragen, die Verstindigung zwischen den verschiedenen
Kompetenztrigern zu férdern und Handlungsméglichkeiten fiir ein partizipati-
ves sozialethisches Sprechen der Kirchen erdffnen. Dies scheint mir ein grund-
sitzliches Desiderat fiir eine zukunftsfihige Weiterentwicklung des sozialethisch
relevanten kirchlichen (nicht nur kirchenamtlichen) Sprechens zu sein.

Auf die hier konkret besprochene Diskussion angewandt, bedeutet es: Wenn
die mégliche (und faktisch vorhandene) Vielfalt wirklich ernst genommen wird,
muf es nicht irritieren, dafl von seiten einer zustindigen bischoflichen Kommis-
sion ein Weg der gezielten Weiterarbeit und politischen Vermittlung in der Beru-
tung einer Arbeitsgruppe gesehen wird, die zu einem zentralen Problemfeld eine
Stellungnahme erarbeitet. Ein so grundlegender Impuls wie das Gemeinsame
Wort zur wirtschaftlichen und sozialen Lage von 1997 ruft nach intensiver Wei-
terarbeit und Verbreitung in allen nur denkbaren Formen und auf allen Ebenen
des kirchlichen Selbstvollzugs. Wenn in diesem (noch keineswegs ausgeschépften)
Prozef} von einer Seite ein Impuls gesetzt wird, der nach dem Urteil anderer
Kompetenztriger nicht befriedigt, dann ist Kritik freilich angebracht. Sie sollte
aber weder ,,das Kind mit dem Bad ausschiitten®, noch sich selbst durch unsach-
liche Polemik disqualifizieren.

Die Diskussionen um das Memorandum ,Mehr Beteiligungsgerechtigkeit® ha-

158



Beteiligungsgerechtigkeit

ben exemplarisch gezeigt, dafl die katholische Kirche in Deutschland erst am An-
fang einer ,,partizipativen Sozialverkiindigung® steht — trotz (oder vielleicht sogar
wegen?) imposanter, gut ausgestatteter kirchlicher Strukturen und Organisatio-
nen. Um diesem Ziel niherzukommen, scheint es erforderlich, in mancher Hin-
sicht die bisherigen Funktionszusammenhinge neu zu befragen: z. B. hinsichtlich
der Bedeutung und des Zustindigkeitsbereichs bestehender Beratungsgremien
(Welche Aufgabe hat ein stindiger Beraterstab einer bischoflichen Kommission?
Wann und nach welchen Kriterien sind zusitzlich Ad-hoc-Gremien einzuberu-
fen?); beziiglich der Zuordnung von (organisiertem) Laienkatholizismus und Bi-
schofskonferenz; hinsichtlich der Vernetzung und Koordination der kirchlichen
Verbinde untereinander (Was ist eigentlich aus der Verbandeinitiative ,Das Ge-
meinsame Wort beim Wort nehmen“ geworden?); nicht zuletzt auch hinsichtlich
der Formen und Wege der 6kumenischen Kooperation (Gibt es Moglichkeiten,
die Wege zu ,verkiirzen® und auch bei relativ kurzfristigen Projekten eine Ver-
stindigung zu erleichtern, ohne dabei gegen den Grundsatz einer partizipativen
Vorgehensweise zu verstoflen?).

Viele der angesprochenen Uberlegungen laufen auf die Frage hinaus, was die
vielbeschworene kirchliche ,Basis“ ist, und wie eine echte und wirkungsvolle
Kommunikation zwischen ihr und den beiden anderen Trigern des sozialen Leh-
rens der Kirche, dem Lehramt und der Wissenschaft, gelingen kann. Fragen, die
weit tiber das begrenzte Thema dieses Artikels hinausgehen, die mir aber unum-
ginglich erscheinen, wenn es darum geht, eine Diskussion zu verstehen (und dar-
aus zu lernen), in der es offenkundig nicht allein um bestimmte inhaltliche Fragen
des Memorandums ging. Fiir die zukiinftige Entwicklung des sozialethischen
Sprechens der Kirchen (gerade fiir gesellschaftspolitische Stellungnahmen sollte
in der Regel die 6kumenische Gemeinsamkeit gesucht werden, wie in den letzten
Jahren bereits vielfach geschehen) wird es von grundlegender Bedeutung sein,
daf} auch die weiterreichenden ekklesiologischen Implikationen solcher Debatten
erkannt und die darin liegenden Problemanzeigen konstruktiv aufgenommen
werden.

ANMERKUNGEN

! Mehr Beteiligungsgerechtigkeit. Beschiftigung erweitern, Arbeitslose integrieren, Zukunft sichern: Neun Gebote
fiir die Wirtschafts- u. Sozialpolitik. Memorandum einer Expertengruppe, berufen durch die Kommission VI fiir ge-
sellschaftliche und soziale Fragen der DBK, Bonn 29.10.1998. Der Text ist {iber das Sekretariat der DBK, Kaiserstr.
163, 53113 Bonn zu beziehen.

2 Vol. dazu W. Kerber, Die Soziale Gerechtigkeit als Grundbegriff der kath. Soziallehre, in: Civitas. Jb. fiir Sozial-
wiss. 16 (1979) 8092,

3 Fiir eine Zukunft in Solidaritit u. Gerechtigkeit, Nr. 112; das in den Text integrierte Zitat ist der EKD-Denkschrift

159



Marianne Heimbach-Steins

Gemeinwohl u. Eigennutz. Wirtschaftliches Handeln in Verantwortung fiir die Zukunft (1991), Ziff. 155, entnom-
men.

* Wirtschaftliche Gerechtigkeit fiir alle (Hirtenbrief der US-Bischéfe von 1986), Nr. 71; vgl. auch Nr. 771.

5 Zum folgenden: W. Huber, Gerechtigkeit u. Recht. Grundlinien christl. Rechtsethik (Miinchen 1996) 194f; A. An-
zenbacher, Christl. Sozialethik (Paderborn 1997) 221 -224.

¢ Anzenbacher (A. 5) 223 unter Bezugnahme auf ,Wirtschaftliche Gerechtigkeit fiir alle” (Nr. 72) u. GS 69.

7G5S 25

8 So etwa Huber (A. 5) 194f.

? Anzenbacher (A. 5) 198.

0 Huber (A. 5) 195.

11 Wirtschaftliche Gerechtigkeit fiir alle, Nr. 78.

12 Fiir eine Zukunft in Solidaritit u. Gerechtigkeit, Nr. 113.

13 Fiir eine Zukunft in Solidaritit u. Gerechtigkeit, Nr. 120.

4 Anzenbacher (A. 5) 215f.

1> Vel. Huber (A. 5) 1951.

Fiir eine Zukunft in Solidaritit u. Gerechtigkeit, Nr. 34.

17 Ebd. Nr. 151.

18 Fbd. Nr. 152.

Beschiftigung schaffen ist sozial. Neue Beschiftigungsinitiativen fiir Langzeitarbeitslose. Erklirung des ZdK (20.
November 1998). Die Erklirung ist tiber das Generalsekretariat des ZdK, Postfach 240141, 53154 Bonn zu beziehen.
20 Vel. dazu die Einleitung in: Fiir eine Zukunft in Solidaritit u. Gerechtigkeit. Wort d. Rates d. EKD und d. DBK
zur wirtschaftlichen u. sozialen Lage in Deutschland. Eingel. u. komm. v. M. Heimbach-Steins u. A. Lienkamp
(Miinchen 1997) 10—48.

160



