Wolfgang Beinert

Uni-Versalitit der Theologie

Der akademischen Theologie im Haus der Wissenschaften kommt eine katalysa-
torische Bedeutung zu, die ihre Effekte fiir dieses und damit fiir die in ihm behei-
mateten Disziplinen besitzt, die aber nicht weniger auch Bedeutung fiir die Glau-
bensgemeinschaft hat, der die Glaubenswissenschaft von ihrer eigenen Natur her
engstens verbunden ist. Das war in etwa das Resultat, zu dem zwei ~Durchginge”
durch die heute aktuelle Problematik der Ortung der Theologie an der und in der
Universitit gefithrt haben’. In zwei weiteren Uberlegungsschritten méchten wir
die erregende Zeitentsprechung namhaft zu machen versuchen, die der klassi-
schen und wenigstens hierzulande jahrhundertelang bewihrten Liaison gerade in
der augenblicklichen historischen Stunde eignet.

Erfahrung und Diskurs

Wie der Name es bereits andeutet, ist das Feld universitirer Forschung unbe-
grenzt. Die Hochschule versteht sich als ,universitas docentium et studentium®,
d.h. als umfassende Gemeinschaft der Wahrheitssucher; sie ist zugleich und eben
als solche ,universitas litterarum®, d.h. ausgerichtet auf alle Bereiche der Wirk-
lichkeit, deren Wahrheit zu erheben ist. Da keiner je und erst recht nicht in dieser
Zeit iiberfliefender Spezialisierung dieser Aufgabe gerecht werden kann, pflegt
die Universitat als ,universitas litterarum®“ den Diskurs der ,,universitas investi-
gantium®, der Lehrenden und Forschenden. Erfahrungen und Erkenntnisse aus
den verschiedenen Sektoren der Realitit werden ins Ganze des menschheitlichen
Wissens und Handelns gesammelt, damit im Dialog und im Austausch der Singu-
larititen das Ganze ansichtig werde. Wissenschaft ist nichts anderes als die metho-
disch-systematische Erforschung prinzipiell der Wirklichkeit als solcher, faktisch
jenes Teils derselben, der das Formalobjekt der betreffenden Teilwissenschaft bil-
det. Was also wirklich ist, steht auch der Investigation und dem interdiszipliniren
Diskurs offen.

Unbestreitbar stellt nun auch der Gegenstand der christlichen Theologie einen
Bereich der Wirklichkeit dar, die erforschbar und erfahrbar ist. Das trifft in einer
doppelten Weise zu. Einmal handelt es sich um den Bereich der menschlichen
Grundfragen, die sich in allen Kulturen und Zeitepochen feststellen lassen und
die mit dem Hinweis auf den Gott oder die Gétter, auf einen letztbegriindenden,

12 Stimmen 217, 3 161



Wolfgang Beinert

gewohnlich personal gedachten Ursprung beantwortet werden. Johannes Paul II.
nennt sie in der jingsten Enzyklika ,Grundsatzfragen..., die den Gang des
menschlichen Daseins kennzeichnen: Wer bin ich? Woher komme ich und wohin
gehe ich? Warum gibt es das Bose? Was wird nach diesem Leben sein?“? Wenn
dies universale Fragen sind, dann hat auch die Universitit diese Fragen zur
Kenntnis zu nchmen und Antwort zu ermoglichen. Herkémmlicherweise sind
daftir ihre philosophische und die theologischen Fakultiten zustindig. Sie sind
also in den Ficherkanon aufzunehmen, solange sich die Fragen solcherweise stel-
len und solange sie sich in einem gesellschaftlich-kulturellen Kontext stellen, der
vom Christentum geprigt ist. Damit erfiillt die Universitit einen gesellschaftspo-
litisch relevanten Auftrag.

Zum anderen sind auch die christlichen Antworten, die bislang gegeben wor-
den sind, Teil der forschungspflichtigen Realitit; allemal gilt das fiir unseren euro-
paisch-nordamerikanischen Kulturkreis. Hinter ihnen steht das ungeheuere, noch
lange nicht erschopfte Arsenal der jidischen Gedankenwelt in der Gestalt des al-
ten Israel, wie es sich im kanonischen Ersten oder Alten Testament niedergeschla-
gen hat. Dahinter steht weiter die grundstiirzende Erfahrung, die die Zeitgenos-
sen Jesu von Nazaret mit dieser unerschopflich reichen Personlichkeit gemacht
haben und die iiber die neutestamentliche Vermittlung durch zweitausend Jahre
hindurch bis auf diesen Tag immer wieder von neuem aufgenommen, in die ei-
gene Zeit und Existenz transformiert, in tausend Ausformungen aktualisiert wor-
den ist und sich zu jenem Phinomen verdichtet hat, das wir die christliche Kultur
nennen. Sie bildet nach wie vor zusammen mit der griechisch-rémischen Lebens-
und Erfahrungswelt den Nihrboden unseres Denkens und unserer Wertewelt —
das ist zu sagen auch im Wissen um die erheblichen Erosionen, die in der unmit-
telbaren Gegenwart beiden Faktoren nachhaltig zugesetzt haben. Kénnen wir
wirklich die Herausforderungen der kommenden Zeit angemessen und unserer
Lebenswelt adiquat bewiltigen, wenn wir den ganzen Bereich der christlichen
Religion — und natiirlich denken wir im Zusammenhang damit durchaus auch an
die anderen Religionen und ihre Prigekraft, die auch in unseren Raum reicht,
denken wir beispielsweise an den Einfluf} der arabischen Kultur — aus dem wis-
senschaftlichen Diskurs ausblenden, wie er seinen Ort in und an der Universitit
hat? Ist es tatsichlich nur ein kirchliches Problem, wenn der Crucifixus nur mehr
als ,Mirchenfigur® bezeichnet wird? und der Bilderkanon der Kathedralen so
wenig auch vom Gebildeten gedeutet werden kann wie der der altchinesischen
Malerei?

Der dritte Gang der Gedanken tiber die Bedeutung der Theologie fiir die Uni-
versitit ergibt alles in allem: Der Verlust der Theologischen Fakultit birgt fiir die
letztgenannte die erhebliche Gefahr der Abschottung der Forschungswirklich-
keit, dem Ausfall einer von Wesen wie Epochalitit unerlifilichen Stimme im wis-
senschaftlichen Erfahrungsaustausch iiber die Realitit in sich.

162



Uni-Versalitat der Theologie

Universitat und Zukunft

Das Plidoyer fiir die Universititstheologie darf nicht verwechselt werden mit der
starren Verteidigung des Status quo. Technisch, wenn man so sagen darf, kann
man sich natiirlich auch die Trennung von Universitdt und theologischer Fakultit
vorstellen. Eine konkrete Universitat bedarf so wenig zu ihrem ,esse®, zu ihrem
Sein der Theologie, wie sie auch der Medizin oder der Sinologie nicht zum Uber-
leben bedarf, um Universitit nach modernem Mafistab zu sein. Der Universalitit,
die zu ihrem Grund- und Griindungsprinzip in Europa gehort, begibt sie sich al-
lerdings im einen wie in den anderen Fillen. Solange innerhalb einer Region sol-
che Ausfille aufgefangen werden konnen, ist das ertriglich. Niemand wird sich
verniinftigerweise in diesem Zusammenhang auch den Argumenten des Finanz-
ministers vollig entziechen kénnen.

Ahnliches wird man sagen miissen beziiglich der Theologie. Auch sie ist ihrer-
seits zu ihrem ,esse” nicht auf die Integration in eine Staatsuniversitit angewie-
sen. Wesentliche Beitrdge zur theologischen Wissenschaft im 20. Jahrhundert wur-
den auflerhalb des Campus erbracht: Wir denken an die Theologien der Befreiung
und die Feministische Theologie. Aber vom Ganzen her und aufs Ganze der
Glaubenswissenschaft hin betrachtet, ist doch auch hier festzuhalten: Unter Be-
riicksichtigung der technologischen Notwendigkeiten und Erfordernisse moder-
nen Wissenschaftsbetriebs, denen sie sich nicht entziehen kann, vor allem aber
unter dem Aspekt der Diskursweite, die heutzutage Voraussetzung erfolgreichen
Forschens ist, tut sich die aus dem Haus der Wissenschaften verbannte Wissen-
schaft Theologie auflerordentlich schwer, thren Verpflichtungen in die Kirche wie
in die sikulare Gesellschaft hinein gerecht zu werden.

Damit aber wichst das Problem aus der gangigen Unterscheidung von ,esse”
und ,,bene esse“, dem Wohlsein, hinaus. Wenn Universitat und Theologie einander
nicht zum Sein brauchen, dann liegt es nahe, ihre Relation zum bloflen (und damit
den Ruch von Luxus annehmenden, in Zeiten der allgemeinen Sparsamkeit mithin
nicht notigen) Wohlsein herabzustufen. Das durfte den tatsachlichen Gegebenhei-
ten jedoch nicht entsprechen. Die gegenseitige Verwiesenheit gehort einer ande-
ren kategorialen Dimension an. Sie wird sichtbar, wenn wir an die Aufgaben den-
ken, die sich der Universitat unter der gesellschaftspolitischen Perspektive stellen.
Zwar darf eine wissenschaftliche Institution nicht unter- und ausgehalten werden
aus der einzigen Absicht des geldwerten Nutzens, aber einen Sinn muf§ es schon
haben, wenn Milliarden von Steuergeldern in sie als staatliche Einrichtung hinein-
gesteckt werden. Das trifft analog selbstredend auch fiir die einzelnen Institutio-
nen der Hochschule zu, mithin also auch fiir die theologischen Fakultiten an
staatlichen Universititen. Welchen Sinn hat, so miissen wir daher fragen, Univer-
sitit und wie trigt dazu eine theologische Fakultit bei — betrachtet unter den Vor-
aussetzungen von heute und den Forderungen von morgen?

12+ 163



Wolfgang Beinert

Fiir die Antwort miissen wir ein wenig ausholen*. Die Gegenwart ist unter an-
derem durch eine ins Uniiberschaubare wachsende Segmentierung und Differen-
zierung aller Lebensbereiche charakterisiert. Oben haben wir bereits einmal gese-
hen: Man kann das an der Organisation der Universitit selber anschaulich werden
lassen. Die Zahl der Fachbereiche und Disziplinen wird immer grofier, die einzel-
nen Ficher gebiren immer neue Ficher, innerhalb der einzelnen Lehrstuhlberei-
che greift die Spezialisierung weiter und weiter um sich. Die allenthalben erstell-
ten Strukturpline suchen daher stets auch nach Méglichkeiten, neue Wissen-
schaftsgebiete zu institutionalisieren, nicht selten auf Kosten bereits bestehender.

Vielleicht das signifikanteste Merkmal der hier skizzierten Sachlage ist die
iiberbordende Datenmenge, die nunmehr verfiigbar ist. Das erleichtert im ersten
Moment das Leben: Der Wissenschaftler braucht, um ein Exempel anzufiihren,
nicht mehr Tage mithsam in der Bibliothek Literaturrecherchen zu machen; ein
Mausklick geniigt, um die vollkommene Bibliographie auf dem Bildschirm ver-
fiighar zu haben. Aber nutzen kann er im gegebenen Fall die Daten dann mégli-
cherweise deswegen doch nicht, weil sie zu zahlreich sind und er die notwendige
Zeit nicht hat, sie zu sichten.

Viel schwerer wiegt aber wohl ein anderer Umstand. Die Vielfalt beschert auf
der einen Seite zwar eine nie gekannte Aktionsfreiheit auf allen Gebieten: Man
kann beinahe alles und ist in Versuchung, zu tun, was machbar ist. Wir erfreuen
uns der grofiten Freiheit des Handelns. Andererseits aber merken wir: Die Viel-
falt fithrt zur Abgrenzung des einzelnen Forschers gegeniiber allen Bereichen, die
mit der eigenen Forschungsrichtung oder Forschungsaufgabe nicht unmittelbar
zu tun haben. Der Wissensreichtum fithrt, nur scheinbar widersinnig, zum Fach-
idiotentum. Man kann auch sagen: Die Freiheit wird aufgehoben durch die Fes-
seln des Spezialistentums. Viele Teile existieren, verbunden und dem einzelnen
verbindbar sind sie nicht mehr. Was hier aus der Welt der Wissenschaft gezeigt
worden ist, ereignet sich aber gleicherweise auf allen anderen Lebenssektoren.
Gerade weil die Menschheit in der materialen Wissensmenge erstickt, wird das
Individuum hilf- und steuerungslos. Weil wir beinahe alles wissen konnen, ver-
mogen wir fast nichts mehr wirklich zu durchschauen. Das hat eine tiefgreifende
Verunsicherung zur Folge. Wenn gegenwirtig das Anwachsen von Fundamenta-
lismus und Fanatismus, von Orientierungslosigkeit und Radikalismus in weiten
Teilen der Welt (zu denen wir hier auch zihlen) klagend konstatiert wird, dann
haben diese Phinomene ihren Grund genau an diesem Punkt. Verunsicherung
macht Angst, existentielle Verunsicherung fithrt zu universaler Angst. Angst aber
ist nur durch Versicherung, totale Angst einzig durch Sicherheit um jeden Preis
zu haben: Wir stehen vor dem genetischen Grundmuster des Fundamentalismus
aller Schattierungen.

164



Uni-Versalitéit der Theologie

Pluralisierung der Wirklichkeit

Mit diesem Faktum hat eine Entwicklung ihren Hohe- und (vermutlich) End-
punkt erreicht, deren Beginn man im 11. Jahrhundert ausgemacht hat und die et-
was mit dem Christentum zu tun hat. Im Investiturstreit wurde erstmals das Mu-
ster der universalen Ordnungseinheit in Frage gestellt, das die Welt der Antike
und des frithen Mittelalters bestimmt hatte. Durch die Aufspaltung des menschli-
chen Aktionsraums in einen sauberlich zu scheidenden Bereich der Kirche und
einen Bereich des Saeculums, der erste Feld des Klerus, der andere jenes der
Laien, beginnt zunichst eine Dualisierung, die in der Folgezeit auf immer weitere
Regionen ausgedehnt wird. Die von uns bereits bedachte Trennung von Philoso-
phie und Theologie, spiter die Ausbildung von Natur- und Geisteswissenschaften
sind Auswirkungen davon. Aus dem Dualismus wird ein in sich nicht mehr zu
definierender Pluralismus, wie schon der eben selbstverstindlich verwendete Plu-
ral fiir die Wissenschaftsgebiete bekundet. Es gibt immer mehr Wissenschaften,
Ficher, Berufsbilder, Lebensformen, kulturelle Kontexte — und auch Ausformun-
gen des Religisen, die abendlindischen Konfessionen; es sind an die 200 Kirchen
und kirchliche Gemeinschaften, die entstehen. GewifS haben die Menschen — vor-
nehmlich seit der Aufklirung — versucht, zur urspriinglichen Einheit zuriickzu-
finden. Um bei der Religion zu bleiben: Die aufgeklirte Vernunftreligion sollte
hinter die Kirchentiimer auf den Grund des religiosen Phinomens zuriickfragen;
durch die neuzeitliche Privatisierung des Religiosen wollte man ebenfalls den
Storfaktor des Kirchenzanks beseitigen. Gelungen sind beide Unternechmungen
bekanntlich nicht: Das Spektrum der Phinomene wurde vergrofert.

Am Anfang dieser Entwicklung steht die Kirche einschliefflich ihrer Glaubens-
reflexion, steht auch die Universitat. Beide tragen eine historische Verantwortung
fiir den Zerfall der Lebensbereiche, die Individualisierung und Privatisierung der
Sinnproblematik, die Atomisierung der ethischen Wertvorstellungen in viele Son-
derethiken. Uns dimmert unaufhaltsam, daff damit eine sehr reale politische Ge-
fahr heraufzieht — nochmals sei auf den Fundamentalismus als Globalereignis ver-
wiesen. Haben dann nicht Kirche wie Universitit den klaren historischen Auf-
trag, nach Vermogen und je eigener Kraft diesem Zerstérungsprozefd gegenzu-
steuern, thm Einhalt zu gebieten? Liegt nicht darin genau der Sinn universitirer
Arbeit in den kommenden Generationen? Ist es nicht Aufgabe der Hochschule,
aus sich selbst, aus ithrem ureigenen Auftrag heraus, also in Forschung und Lehre
auf allen Gebieten, Ordnungs- und Gliederungsprinzipien zu entwickeln, die -
natiirlich neben anderen Faktoren und Institutionen — helfen konnen, die Welt
lebenswerter zu gestalten? Sicherlich ist die Riickkehr zum antiken Monismus
verwehrt — die Geschichte kann man nicht riickgingig machen. Gewifl wird die
Pluralitit und Pluralisierung der Wirklichkeitssegmente dauern. Aber wire nicht
Entscheidendes erreicht, liefle sich deren Verabsolutierung vermeiden, die der

165



Wolfgang Beinert

innerste Grund der Verunsicherung ist? Ware es nicht Sache der Universitit, wie-
der auf das Prinzip der universitas zu rekurrieren, das nur vom Gedanken der
Einheit iberhaupt denkbar ist — universitas a ,vertere ad unum®?

Wer solcherlei Fragen unter Einbeziehung der Universitat bejaht, der kann an-
gesichts der historischen Konstellationen der westlichen Kultur kaum anders, als
auch ja zu sagen zur Integration der Theologie ins Haus der Wissenschaften. In-
dem sie darauf insistiert, daf} der eine und dreieine Gott der grundlose Grund al-
ler Wirklichkeit ist und diese darum Einheit in Vielfalt ist, hat sie die Kraft und
innere Legitimation, der Verabsolutierung der Segmente wirksam Paroli zu bie-
ten. Sofern sich auch im Haus der Wissenschaften die Wohnungen heute vonein-
ander abschotten, kann sie gerade in diesem Haus kraft ihrer Tradition wie ihres
Selbstverstindnisses auf jene Konversion zum Unum dringen, die dessen Merk-
mal bleiben mufs.

Sie kann das allerdings nur, wenn sie gleichberechtigt und gleich frei wie die
anderen Wissenschaften agieren kann. So mufite es auch Herzensanliegen der Kir-
chen sein, die Theologie darin zu férdern und zu bestirken, statt ebenfalls aus
fundamentalistischer Angst heraus die Spurensuche der Theologen zu behindern,
die als Wissenschaftler dem gleichen Gesetz von ,trial and error®, von Versuch
und Irrtum unterworfen sind, wie alle ihre Kollegen. Gerade weil die Theologie
zwar wesenhaft kirchlich, ihre Vertreter aber keine Funktionire des amtlichen
Sektors der Kirche sind, sondern eigenen Rechts und eigener Aufgabe, bedirfen
sie der ideologischen wie der ckonomischen Unabhingigkeit, die relativ zur
Glaubensbotschaft der Kirche, nicht unbedingt zu den je herrschenden amtlichen
Meinungen gewifs zu bleiben hat. Nur so kann die Kirche insgesamt ihrem Wesen
gerecht werden. Sie versteht sich doch seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil als
»mit der Menschheit und ihrer Geschichte wirklich engstens verbunden®, deren
Freude und Hoffnung, deren Trauer und Angst sie darum teilt>. Hier aber geht es
um Geschehnisse und Entwicklungen, die Wohl und Wehe der Menschen des
kommenden Jahrhunderts nachhaltig bestimmen werden. Im letzten Teil der En-
zyklika ,Fides et Ratio“ pladiert der Papst aus diesem Grund fur ein gemeinsa-
mes ,, Terrain von Verstindigung und Dialog® zwischen Theologie und Philoso-
phie, welches um so wichtiger sei, ,da die Probleme, die sich der Menschheit im-
mer dringender stellen — man denke an die Probleme der Umwelt, des Friedens
oder des Zusammenlebens von Rassen und Kulturen —, eine mégliche Losung fin-
den im Licht einer klaren, ehrlichen Zusammenarbeit der Christen mit den Glau-
bigen anderer Religionen und mit allen, denen die Erneuerung der Menschheit
am Herzen liegt, selbst wenn sie keinen religiésen Glauben teilen®®. Dieses Argu-
ment hat seine Geltung fiir alle Relationen von Theologie und anderen Wissen-
schaften.

Wir dirfen daher zusammenfassend sagen: die Kooperation einer theologi-
schen Fakultit mit der Universitat und ihren Fakultiten dient der genuinen Auf-

166



Uni-Versalitit der Theologie

gabe, die allen gesellschaftlichen Institutionen im Interesse des Humanum gestellt
sind.

Zukunft und Theologie

Sind die Universitdten, sind die theologischen Fakultiten fiir die gerade beschrie-
benen Aufgaben hinreichend geriistet? Man darf es bezweifeln! Sie sind in der
Vergangenheit nicht die Téter, sondern die Opfer einer Entwicklung geworden,
die sie aus gerade diesem Grund nicht einfach aufhalten, erst recht nicht in eine
andere Richtung steuern konnen. Die Segmentierung der Ficher in der Universi-
tit ist schon beklagt worden; sie hat gleichermaflen innerhalb der Theologie in
der Vermehrung der Disziplinen stattgehabt. Aus der einen ,Sacra pagina“ des
hochmittelalterlichen Lehrbetriebs sind an die 14 oder 16 Lehrstiihle einer funk-
tionstiichtigen Hochschultheologie hierzulande und heutzutage geworden — und
Forderungen nach weiterer Vermehrung klingen leise (wegen der vermuteten Un-
schicklichkeit bei allgemeinem Sparzwang) auf. Das ist, wie gesagt, nicht die
Schuld der Institutionen: Die Lebensbereiche heben sich nun einmal mehr und
mehr voneinander ab; und das mufl auch der Wissenschaftler zur Kenntnis neh-
men. Die Institutionen haben sich sogar lange Zeit dagegen gewehrt, indem sie
innerhalb ihres eigenen Bereichs Hierarchisierungen vornahmen — der ilteste Ver-
such spiegelt sich, was die Universitat angeht, noch in der erwahnten Voranstel-
lung der Theologie in den Vorlesungsverzeichnissen. Im Rahmen der Theologie
galt lange die Dogmatik als die Konigin der Ficher; im romischen Sprachge-
brauch war ,theologia“ lange schlicht ein Synonym fir diesen Teilbereich. Im ei-
nen wie im anderen Fall sind solche Rangfolgen schon seit geraumer Zeit obsolet.
Die Wissenschaften insgesamt, die Ficher jeder Wissenschaft verstehen sich als
den anderen ebenbiirtig und gleichwertig.

Ist aber damit nicht das Gleiche geschehen wie in der Gesellschaft auch - eine
unbesehene Segmentierung mit der Verabsolutierung der Segmente? Und wenn
darin ein wesentlicher Grund fiir den beklagenswerten Zustand heutiger Gesell-
schaft zu sehen ist, sind dann nicht auch Universitit wie Theologie, je auf ihre
Weise, mitschuldig daran? In diesem Fall aber hat sich der Arzt selber zu heilen,
ehe er die Menschheit therapiert. Die Grundvoraussetzung fiir die Erfiillung der
von der Universitit wie der Theologie in der Universitat postulierten Aufgaben
ist dann jedoch eine Umstrukturierung beider Grofien dergestalt, daf8 sie im oben
angemahnten Sinn Einheitsprinzip zu werden in der Lage sind. Was das im einzel-
nen bedeutet, kann (und mufl) an dieser Stelle auch nicht entfernt umrissen, ge-
schweige denn ausgefiithrt werden, schon deshalb nicht, weil die Positionen zu un-
geklart, die Programme zu vage sind, sofern es sie iberhaupt gibt.

Nur soviel scheint unbestreitbar: Innerhalb der Universitdt, wie in Analogie

167



Wolfgang Beinert

dazu innerhalb des theologischen Kosmos, ist eine Konzentration und zugleich
die nachhaltige Durchlissigkeit der Disziplinen zu erstreben. Moglicherweise
miissen ganz neue Konstellationen interdisziplindrer Lehre wie Forschung ge-
schaffen werden: innerhalb der Universitit beispielsweise die Ethik der Naturwis-
senschaften, innerhalb der Theologie — auch da nur ein Exempel — durch Uber-
windung der Einzelficher im Sinn einer Themenzentrierung”. Gleichzeitig sind
die klassischen Themenstellungen zu tberpriifen und in jedem Fall zu komplet-
tieren durch solche, die sich aus der Grofiwetterlage der Kulturen ergeben; man
kann an die Theologie der Religionen, an die Auseinandersetzung mit der zeitge-
nossischen Philosophie, an die Kooperation mit der naturwissenschaftlichen
Grundlagenforschung und dhnliches denken.

Da tun sich weite Felder auf. Sie sind dringlich zu bestellen, da von dieser Ti-
tigkeit — dies mufl immer wieder vor Augen gestellt werden — die Humanitit der
Zukunft wesentlich bestimmt wird, positiv wie negativ. Eben dieser Humanitat
aber sind die beiden Groflen unabweislich und von Grund auf verpflichtet, von
denen hier gesprochen worden ist: die Universitit und die Theologie als Wissen-
schaft. Sie kénnen also nicht nebeneinander, sondern nur in Symbiose miteinan-
der ihrer Aufgabe gerecht werden. Es besteht kein Grund, weshalb die Desinte-
gration der Theologie aus der Universitat sie besser erfiillen sollte als die alles in
allem bewihrte Integration, wie sie der Tradition so lange vertraut ist. Gibe es sie
nicht, miifite man sie nicht heute erfinden? Diese Frage sei der antwortende
Schluff aus unserem Nachdenken.

ANMERKUNGEN

! Vgl. den Beitrag des V1. in dieser Zs. 217 (1999) H. 2, 75-86.

2 Enz. Fides et Ratio 1.

3 So ein Lehrer vor seiner Schulklasse in der ehemaligen Zisterze von Bad Doberan bei der Erklirung des Triumph-
kreuzes.

* Th. Gertler, Glauben in Zeiten der Gottlosigkeit, in: Unterwegs zum einen Glauben (FS L. Ullrich, Leipzig 1997)
304-319; Theologie in der Universitit. Wissenschaft-Kirche-Gesellschaft. FS zum Jubildum: 350 Jahre Theologie in
Bamberg, hg. v. G. Kraus (Frankfurt a, M. 1999).

2GS

¢ Enz. Fides et Ratio 104.

7 Im derzeit. Lehrbetrieb werden die Grundthemen des Glaubens entsprechend der Schematik der Disziplinen und
damit, wenn auch unter unterschiedl. Perspektive, oft mehrfach innerhalb des Ausbildungsgangs behandelt. Un-
schwer liefle sich eine straffere und iibersichtlichere Darlegung erreichen, wenn beispielsweise in einem Semester
(akadem. Jahr) von allen Disziplinen, so weit méglich, ,,Christus® oder ,der Mensch in christlicher Sicht* aus der je
eigenen Sicht thematisiert wiirde. Ein solches Unterfangen setzt natiirlich einen weitgehenden Umbau des iiberkom-
menen Lehrsystems und eine hohe Bereitschaft zur theologischen Interdisziplinaritit bei allen Professoren voraus.

168



