Ladislas Orsy S]

Antwort an Kardinal Ratzinger

Ich danke Kardinal Joseph Ratzinger! fir seine Stellungnahme und daff er mir da-
mit die Moglichkeit gibt, die in Frage stehenden Themen tiefer zu reflektieren. Er
erkennt auch an, dafl mein Beitrag ,erfreulicherweise in sachlichem Ton und
ohne Polemik® geschrieben ist. Ich mochte bei diesem Stil bleiben.

Vom Anfang bis zum Ende dieses Artikels sollten sich die Leser bewufit sein,
daf} es in diesem Meinungsaustausch nicht um die Annahme oder Ablehnung von
Glaubenssatzen geht, sondern um den Glauben, der Verstehen sucht — um eine
Formulierung des heiligen Anselm von Canterbury zu gebrauchen. Es geht um
Einsichten und Urteile auf einer Ebene, wo sich das menschliche Denken um das
Verstandnis der gottlichen Geheimnisse miiht.

Die Leser sollten sich auch bewufit sein, dafl die Frage nach der Natur einer
sendgiiltigen Lehre® in der Gemeinschaft der Theologen weitverbreitet ist. Die
Neuigkeit dieser Kategorie hat zum Beispiel der Dogmatiker Peter Hiinermann
in seinen ,kritischen Riickfragen“ zum Motu proprio ,Ad tuendam fidem* prizis
benannt: ,Eine solche Kategorie von Lehraussagen wird im Zweiten Vatikani-
schen Konzil nicht genannt.“? Die Wichtigkeit dieses Themas hat der franzosi-
sche Jesuitentheologe Bernard Sesboiié in einem Artikel der Zeitschrift , Etudes®
iiber dasselbe Dokument eindringlich hervorgehoben: ,Jeder Bischof, jeder Prie-
ster, jeder Kleriker muff sich betroffen wissen von einem Dokument, das schwer-
wiegende Konsequenzen fir die Ekklesiologie mit sich bringen kann®; denn es
handle sich um eine Ekklesiologie, die hier zur Geltung gebracht werden solle.
Der Grund fiir diese alle angehende Bedeutung liege darin, dal hier ,ein neuer
Bereich der Ausiibung der Unfehlbarkeit der Kirche beansprucht wird* .

Mit anderen Worten: Die Veroffentlichung des Motu proprio ,Ad tuendam
fidem“ scheint dhnlich bedeutend zu sein wie die Definition der papstlichen Un-
fehlbarkeit beim Ersten Vatikanischen Konzil 1870. Wenn das richtig ist, sind wir
in der Tat Zeugen einer Entwicklung, die weitreichende Konsequenzen hat fiir
das innere Leben der Kirche, fiir die 6kumenische Bewegung und fiir das Bild der
Kirche in der Offentlichkeit.

In der Antwort auf Kardinal Ratzinger halte ich mich an seine Themenfolge.

22 Stimmen 217, 5 305



Ladislas Orsy §]

Die Kategorie ,endgiiltige Lehre®

Die zentrale und entscheidende Frage dieser Debatte, wie sie von vielen Theolo-
gen wahrgenommen wird, ist diese: Bedeutet die Einfiihrung der Kategorie , end-
giiltige Lebre® eine Ausdehnung der Lehre der papstlichen Unfehlbarkeit? Wenn
ja, haben wir es in der Tat mit einer Entwicklung der Lehre zu tun, die so bedeu-
tend ist wie die erste Definition der Unfehlbarkeit durch das Erste Vatikanische
Konzil. Wenn nein, miissen wir die genaue Autoritat, die theologische Qualifika-
tion der Kategorie ,endgiltige Lehre® bestimmen, die Teil der offiziellen Lehre
des Heiligen Stuhls geworden ist.

Die Losung des Problems erfordert eine Priifung der historischen und theolo-
gischen Gegebenheiten. Eine detaillierte, erschopfende Untersuchung ist in die-
sem Artikel natiirlich nicht moglich. Eine auf das Wesentliche zielende Beweis-
fihrung ist jedoch notwendig, weil sonst die Schlufifolgerung nicht iiberzeugend
sein kann. Ich mochte eine solche kurze, aber substantielle Antwort geben. Es
wird ein Versuch sein, die einzelnen Elemente eines komplizierten Problems zu
entwirren und eine angemessene Losung vorzuschlagen, eine Losung, die nicht
mehr sein kann als eine theologische Meinung und ein Beitrag zu einer breiteren
Diskussion. Ich meine auch, dafl ich so dem Anliegen Kardinal Ratzingers besser
gerecht werden kann als durch die Reflexion tiber einige Einzelaspekte.

Diese Debatte ist selbstverstindlich notwendig. Viele unserer Glaubenssitze
und Uberzeugungen erreichten den Entwicklungsstand, der es dem Lehramt er-
moglichte, eine endgiiltige Entscheidung zu fillen, weil die einzelnen Themen in
der Theologie — ,,in den Schulen® — eingehend diskutiert worden waren. Auf die-
sem Weg wurden die Dogmen der Unbefleckten Empfingnis, der papstlichen Un-
fehlbarkeit und neuerdings der Kollegialitit der Bischéfe Teil unseres katholischen
Glaubens. Es gibt keinen Grund, warum nicht auch die Kategorie ,endgiiltige
Lehre* einen solchen traditionellen, altehrwiirdigen Prozefl durchlaufen sollte.

Bei meiner Darlegung werde ich um der grofleren Klarheit willen jeweils Fra-
gen formulieren. Die erste — der Ausgangspunkt — ist eine historische Frage: Was
ist die Lebre des Ersten und des Zweiten Vatikanischen Konzils? Dartiber gibt es
eine fast untubersehbare Fiille von Literatur. Fir unseren Zweck gentigt es, zu-
sammenfassend zu antworten.

Auf Grund des Beistands des Heiligen Geistes hat der Papst die Fahigkeit, ein
unfehlbarer Zeuge der Offenbarung zu sein, die der ganzen Kirche anvertraut ist;
er kann dies tun durch eine feierliche Definition ex cathedra. Das eigentliche Ob-
jekt seines Zeugnisses ist die Offenbarung. Die Glaubigen haben die Pflicht, die-
ses Zeugnis mit einem Akt des Glaubens anzunehmen; sonst verletzen sie ihre
Gemeinschaft mit der Kirche. Die friedliche, die ganze Kirche umfassende Re-
zeption einer Definition ist das authentische Zeichen, dafl der Papst mit dem Bei-
stand des Heiligen Geistes gesprochen hat.

306



Antwort an Kardinal Ratzinger

Da es in unserer Untersuchung um die Frage geht, ob der Bereich der pipstli-
chen Unfehlbarkeit erweitert wurde oder nicht, miissen wir unsere Aufmerksam-
keit besonders auf das Objekt der Unfehlbarkeit richten, wie es von den zwei Va-
tikanischen Konzilien bestimmt wurde. Dazu besitzen wir eine Stellungnahme
von Gérard Philips, der das Erste Vatikanische Konzil eingehend studiert hat und
bei der Erarbeitung der Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche ,Lumen
gentium® des Zweiten Vatikanischen Konzils eine wesentliche Rolle spielte:

»Das Erste Vatikanische Konzil behandelte die Frage des Objekts der Unfehlbarkeit nur am
Rand... Die Konstitution ,Pastor acternus’, Kapitel 4, sagt einfach, daf der Beistand des Heiligen Gei-
stes den Nachfolgern Petri zugesichert ist, damit sie die geoffenbarte Lehre ,heilig bewahrten und treu
auslegten’. Die Viter des Zweiten Vatikanischen Konzils sagen genauer, daf das Privileg der Unfehl-
barkeit so weit reicht, wie es dic Bewahrung und Auslegung des der Kirche anvertrauten Glaubens-
schatzes erfordert — bis dahin, aber nicht weiter. Wenn diese Grenze einmal gezogen ist, umfafit sie
eine gewisse Zahl fundamentaler, von der Philosophie festgelegter Wahrheiten, insoweit sie Ausdruck
ciner allgemeinen menschlichen Erfahrung sind. Wenn zum Beispiel jemand behauptete, der mensch-
liche Verstand sei prinzipiell unfihig, irgendeine sichere Wahrheit zu erfassen, konnte er logischer-
weise auch keinen Glaubensartikel annehmen. Nun werden der totale Relativismus und der Agnosti-
zismus durch die Offenbarung nicht ausdriicklich verurteilt, aus dem einfachen Grund, weil weder die
Heilige Schrift noch die alte Kirche mit einem Irrtum dieser Art zu tun hatten. Die Theologen zihlen
zu diesem ,indirekten Objekt* der Unfehlbarkeit eine ganze Reihe anderer Sachverhalte, darunter das,
was sie ,dogmatische Tatsachen‘ nennen. Das alles gehiirt zum Bereich der professionellen Theologie;
das Konzil begniigt sich damit, das Grundprinzip zu formulieren; den Rest iiberlifit es dem Bemiiben
spezieller Traktate. “*

Das heifdt, fiir das Erste Vatikanische Konzil erstreckt sich das Objekt unfehl-
barer Definitionen so weit wie die Offenbarung, nicht mehr und nicht weniger.
Das Konzil wollte dartiber hinaus nichts aussagen. Was alles an Lehre und Wissen
iiber diesen Bereich hinaus existiert, wurde den professionellen Theologen iiber-
lassen; sie sollen es entfalten und niher bestimmen. Auf der Basis der bekannten
Erklirung, die Bischof Vinzenz Gasser im Namen der theologischen Konzils-
kommission abgab, waren die Konzilsviter der Meinung, definierten es aber
nicht, dafl — wann immer es notwendig ist — der Papst seine Unfehlbarkeit mit
einem feierlichen Akt ex cathedra ausiiben kann, um eine Wahrheit zu bekrifti-
gen, die nicht ausdriicklich in der Offenbarung enthalten ist, aber absolut not-
wendig ist, um sie zu bewahren. Das Zweite Vatikanische Konzil bekriftigte, dafl
sich das Privileg der Unfehlbarkeit so weit erstreckt, wie es die Bewahrung und
die Verkiindigung der Offenbarung erfordert. Beiden Konzilien war es klar, dafl
ein feierlicher Akt ex cathedra Zeichen einer unfehlbaren Definition ist.

Die beiden Vatikanischen Konzilien kennen also zwei verschiedene Erkennt-
nisebenen, die eine unfehlbar definiert, die andere nicht definiert. Die zweite
Ebene ist ein komplexes Continuum. Die Theologen haben die Aufgabe, es ent-
sprechend zu handhaben. Sie schrieben dabei den verschiedenen Elementen dieser
Ebene verschiedene Autorititsgrade zu (theologische Qualifikationen, Notae

307

~
S



Ladislas Orsy §]

theologicae). Einige Sitze qualifizierten sie als zum katholischen Glauben geho-
rend, andere nannten sie ,theologische Meinungen®. (Der Begriff ,Erkenntnis-
ebenen® ist natiirlich bildlich gemeint. Einige Theologen bevorzugen den Begriff
JPakete® fiir dieselbe Klassifizierung; in Frankreich kennt man das Wort
L,Korbe“, ,corbeilles de connaissance®.)

Von den Konzilien wenden wir uns den neueren Dokumenten des Heiligen
Stuhls zu, vor allem dem Motu proprio ,Ad tuendam fidem®. Sie sprechen mit
Autoritit von der theologischen Realitit einer ,endgiiltigen Lehre®. Was ist diese
Kategorie? Eine ausfiihrliche Erklirung kénnen wir in dem von Kardinal Ratzin-
ger und Erzbischof Bertone unterzeichneten ,Lehrmifigen Kommentar® finden
(kiinftig nur Kommentar genannt). Ich will mich eng an diesen halten, oft Wort
fiir Wort. Sie beginnen ihre Ausfiihrungen mit einem Vergleich der Natur einer
sendgiiltigen Lehre® mit der einer unfehlbaren Definition.

Welche Vollmacht hat das Lebramt? Wie weit erstreckt sich das Privileg der
Unfeblbarkeit? Das Lehramt hat die Vollmacht, sowohl eine géttlich geoffenbarte
Lehre wie auch eine endgiiltig zu haltende Lehre unfehlbar zu verkiinden. In bei-
den Fillen kann das Lehramt diese Lehre verkiinden entweder durch eine Defini-
tion oder durch einen Akt, der keine Definition ist. Wenn es sich um eine Defini-
tion handelt, spricht das Lehramt in einem feierlichen Urteil ex cathedra. Wenn es
sich um keine Definition handelt — wenn also die Lehre ,endgiiltig vorgelegt®
wird —, ist diese Lehre dennoch unfehlbar. Es folgt daraus, dafl die Unfehlbarkeit
des Lehramts sowohl in einer feierlichen Definition wie auch in einer endgiiltigen
Erklirung wirksam wird.

Das heifdt also: Die pipstliche Unfehlbarkeit wird in endgiiltigen Erklirungen
wirksam; eine feierliche Definition ex cathedra ist nicht erforderlich.

Was ist der Inhalt (die Objekte) von ,endgiiltigen Lehren“? Thr Inhalt besteht
in Lehren, die ,dem dogmatischen und sittlichen Bereich angehéren und notwen-
dig sind, um das Glaubensgut treu zu bewahren und auszulegen, auch wenn sie
vom Lehramt der Kirche nicht als formell geoffenbart vorgelegt worden sind®.
Solche Lehren sind entweder ,mit der Offenbarung aufgrund einer geschichtli-
chen Bezichung notwendigerweise verkniipft“ oder ,lassen einen logischen Zu-
sammenhang erkennen®.

Welche theologische Autoritit (Gewicht) haben die endgiiltig vorgelegten Leh-
ren? Sie sind unverinderlich. Sie konnen daher ,in feierlicher Form vom Papst,
wenn er ex cathedra spricht, oder von dem auf einem Konzil versammelten Bi-
schofskollegium definiert werden®; sie konnen auch vom yordentlichen und all-
gemeinen Lehramt der Kirche® als unfehlbar erklirt werden. Dasselbe Lehramt
kann sie als Dogmen vorlegen.

Welche Verpflichtungen baben die Gliubigen? Die Gliubigen miissen den feier-
lichen Definitionen und den als definitiv festgesetzten Lehren ihre ,feste und
endgiiltige Zustimmung® geben, die im Glauben an den Heiligen Geist griindet,

308



Antwort an Kardinal Ratzinger

der dem Lehramt das Charisma der Unfehlbarkeit verleiht. Es gibt keinen Unter-
schied in der Art der Zustimmung, die der geoffenbarten Lehre und den Lehren,
die als endgiiltig zu halten vorgelegt werden, geschuldet ist. In beiden Fillen muf§
die Zustimmung vollstindig und unwiderruflich sein.

Die Zustimmung zur Offenbarung griindet jedoch im Glauben an die Autoritit
des Wortes Gottes; bei den ,definitiv vorgelegten Lehren stiitzt sich die Zustim-
mung auf den Glauben an den Beistand des Heiligen Geistes, der dem Lehramt
das Charisma der Unfehlbarkeit verleiht®.

Welche Konsequenz hitte die Leugnung einer endgiiltig vorgelegten Lebre? Es
ware der Verlust der vollen Gemeinschaft mit der katholischen Kirche. Kommen-
tar: Der Verlust der vollen Gemeinschaft kann traditionell nichts anderes bedeu-
ten als Schisma oder Hiresie.

Gibt es einen Unterschied zwischen der Lebre der Konzilien und der des , Lehr-
méfiigen Kommentars“? (Die folgende Antwort stammt nicht aus dem Kommen-
tar, sondern vom Verfasser dieser Entgegnung.) Ja; der Befund ist eindeutig und
die Folgerung unvermeidlich: Es gab eine Entwicklung. Mit der Einfithrung der
Kategorie einer ,endgiiltigen Lehre* haben wir nun drei Erkenntnisebenen: Zur
ersten gehdren die definierten Aussagen, zur zweiten die endgiiltig vorgelegten
Lehren, zur dritten die anderen offiziellen Erklirungen der Kirche. Die Kategorie
der ,endgiiltigen Lehre®, wie sie im Kommentar entfaltet wird, ist neu.

Die Reichweite der papstlichen Unfehlbarkeit wurde jedoch nur unter der Vor-
aussetzung ausgeweitet, dafl die zweite Kategorie ihrem Wesen nach dieselben
Kennzeichen hat wie die erste. Von daher die Frage: Gibt es einen realen Unter-
schied zwischen unfehlbaren Definitionen und definitiv vorgelegten Lehren? Um
diese Frage zu beantworten, miissen wir beide vergleichen, und dafiir miissen wir
das Wesen jeder dieser beiden Formen der Lehrverkiindigung kennen.

Wir brauchen keine Zeit zu verlieren mit der Lehre der beiden Vatikanischen
Konzilien iiber die unfehlbare Verkiindigung; dariiber gibt es zahlreiche zuverlis-
sige Studien®. Fiir die Theorie der ,endgiiltigen Lehre“ gibt der »Lehrmiflige
Kommentar® eine ausfiihrliche Information. Thre wesentlichen Kennzeichen sind:
Sie ist garantiert durch den Beistand des Heiligen Geistes, der dem Lehramt ver-
heiflen ist, sie ist unverinderlich, und ihre Annahme ist eine Bedingung der vollen
Gemeinschaft mit der Kirche.

Die Vorlage einer endgiiltigen Lehre hat also nach dem Kommentar alle Kenn-
zeichen einer unfehlbaren Definition. In jedem Fall ist die Wahrheit der Lehre ge-
wihrleistet durch den Beistand des Heiligen Geistes, die Lehre ist unverinderlich,
und ihre Annahme ist eine Bedingung der vollen Gemeinschaft.

Der Befund ist wiederum eindeutig und die Folgerung ist unausweichlich:
Nach den Aussagen des Kommentars ist das Wesen der ,endgiiltigen Lehre®
gleichbedeutend mit dem Wesen einer unfehlbaren Definition ex cathedra. Beide
sind in gleicher Weise unverinderlich (es gibt keine Grade der Unverinderlich-

309



Ladislas Orsy §]

keit); beide sind unverinderlich auf Grund des Beistands des Heiligen Geistes (es
gibt keinen menschlichen Weg, um Unverinderlichkeit zu erreichen); beide erfor-
dern Zustimmung als Bedingung der vollen Gemeinschaft (es gibt keine Grade in
der vollen Gemeinschaft). Bernhard Sesbotié schreibt:

Das Schliisselwort, das die Aussageabsicht des Textes (von Ad tuendam fidem) zusammenfafi, ist
das Wort ,endgiiltig’. Nun sind die Begriffe ,endgiiltig’, ,unverinderlich® und ,unfehlbar’ austauschbar
(meinen dasselbe). Wir befinden uns deshalb vor dem Anspruch eines neuen Bereichs der Ausiibung
der Unfehlbarkeit der Kirche.“®

Wenn es Unterschiede zwischen den zwei Lehrarten gibt, betreffen sie Modali-
titen. Bei einer unfehlbaren Definition muf} der Papst feierlich ex cathedra spre-
chen und darf keinen Zweifel an seiner Absicht lassen. Bei einer definitiven Lehre
geniigt es, wenn der Papst deutlich macht, daf8 seine Aussage endgiiltig sein soll;
mehr ist nicht erfordert. Bei einer unfehlbaren Definition stiitzt sich der Glaube
auf das Wort Gottes, bei einer endgiiltigen Aussage auf den Beistand des Heiligen
Geistes fiir das Lehramt. Wie dem auch sein mag, das Ergebnis ist im Wesen das-
selbe: eine unverinderliche Entscheidung unter dem Beistand des Heiligen Gei-
stes und unerliflich fiir die volle Gemeinschaft.

Betrachtet man all dies, konnte daraus folgen, dafl die Doktrin einer ,endgiilti-
gen Lehre®, wie sic der Kommentar entfaltet, ein neues und weites Feld des un-
fehlbaren Lehrens offnet. Wenn dies stimmt, miissen wir unsere Lehrbiicher der
Ekklesiologie und auch der Fundamentaltheologie berichtigen. Wir konnen nicht
mehr sagen, dafl der Papst in den seltenen und feierlichen Fillen unfehlbar ist,
wenn er ex cathedra spricht und damit beabsichtigt, einen Glaubenssatz zu defi-
nieren. Wir miissen vielmehr in aller Ehrlichkeit sagen, dafl dieser Bereich viel
grofer ist. Der Papst ist unfehlbar, wann immer er beabsichtigt, eine endgiiltige
Aussage zu machen.

Es geniigt nicht, dies rein begrifflich zu wissen. Wir miissen uns vor Augen hal-
ten, was diese neue Lehre in der Praxis bedeuten konnte. Das laflt sich zeigen,
wenn man auf der Basis des Kommentars einen hypothetischen Fall konstruiert.
Dort ist auch die Rede von der Frage der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen.
Bisher meinten einige Theologen sogar, der Brief ,Apostolicae curae® Leos XIIL
vom 13. September 1896 sei eine unfehlbare Definition. Der Kommentar hinge-
gen nennt ihn als Beispiel einer ,endgiiltigen Lehre®. Sollte also von nun an ein
Bischof, ein Priester oder ein Theologieprofessor sagen, die Entscheidung Leos
XIII. kénne revidiert werden, kénnte daraus folgen, dafl ihm ein Bruch der vollen
Gemeinschaft mit der Kirche vorgeworfen wird; sein Amt konnte ihm entzogen
und er konnte sogar exkommuniziert werden. Selbstverstindlich konnte auch ein
Laie exkommuniziert werden, wenn er eine abweichende Meinung duflert.

Ich sagte vorsichtig, es ,konnte folgen®, und ich gebrauchte den Konditional-
satz ,wenn das stimmt*; denn es bleibt eine wesentliche und schwierige Frage:

310



Antwort an Kardinal Ratzinger

Was ist das theologische Gewicht, die theologische Autoritit der Kategorie der
»endgiiltigen Lebre®, und zwar nicht einer einzelnen Aussage, die in ihr enthalten
ist, sondern der neuen Kategorie selbst?

Auf der einen Seite vertreten die Dokumente des Heiligen Stuhls diese neue
Kategorie mit allen ihren Kennzeichen; auf der anderen Seite hat sie bisher noch
kein Papst und kein Konzil unfehlbar gutgeheifien. Nun gibt es die traditionelle
Interpretationsregel einer Lehre im kanonischen Recht, die jedoch eine mehr
theologische als eine gesetzliche Norm ist: ,,Als unfehlbar definiert ist eine Lehre
nur anzusehen, wenn dies offensichtlich feststeht (Canon 749 § 3). Dieser Kanon
hat eine doppelte Bedeutung fiir unsere Uberlegungen: Er erméglicht uns eine
Schlufffolgerung und lidt uns zu weiteren Forschungen ein.

Die Schlufffolgerung: Die zweite Kategorie mit allen ihren Kennzeichen, wie
sie im Kommentar beschrieben ist, hat nicht den Rang einer unfehlbaren Defini-
tion und kann ihn nicht haben. Wir miissen nicht glauben, dafl der Bereich der
papstlichen Unfehlbarkeit ausgeweitet wurde. Wir befinden uns auf sicherem
theologischen Grund, wenn wir weiterhin die Lehre der beiden Vatikanischen
Konzilien vertreten und in Theorie und Praxis bei thren Definitionen bleiben.

Gleichzeitig sind wir eingeladen — haben sogar die Verpflichtung —, die Natur
und die theologische Autoritat der Kategorie ,endgiiltige Lehre“ weiter zu erfor-
schen. Sie wurde der gesamten Kirche vorgelegt durch den Heiligen Stuhl, und
sie mufl mit dem gebiihrenden ,obsequium®, dem gebiihrenden Respekt ange-
nommen werden; aber wir haben - bis jetzt — kein volles Verstindnis ihres Platzes
in unserer Tradition. Sie bedeutet eine neue Entwicklung und verlangt eine wohl-
iiberlegte Antwort des Episkopats und der Gemeinschaft der Theologen.

Wir miissen ebenso sorgfiltig auf die 6kumenischen Konsequenzen der Kate-
gorie ,endgiiltige Lehre“ achten. Entfalten wir hier wirklich eine Tradition, die
wir gemeinsam mit den Ostkirchen festhalten, oder riskieren wir, ein neues Hin-
dernis fiir die Wiedervereinigung der Schwesterkirchen zu errichten, die alle der
einen gemeinsamen Tradition treu sein wollen?

Die ,Zeichen der Zeit“

Kardinal Ratzinger schreibt: ,Unsachlich finde ich es, daff P Orsy einen Gegen-
satz zum Vaticanum II konstruiert: Das Konzil habe keine Drohungen und Stra-
fen verfiigt, ... wihrend nun die erste Reform des derzeitigen CIC genau dies
tue: Drohungen und Strafen ausspreche.” Daraus schliefit der Kardinal (oder insi-
nuiert), ich sei gegen das Strafrecht in der Kirche, und um seinen Standpunkt zu
betonen, nennt er den ,Fall von Priestern, die der Pidophilie schuldig geworden
sind“. Meine Stellungnahme war aber in Wahrheit ganz anders. Ich habe nie die
Frage gestellt, ob die Kirche ein Strafrecht haben solle, und noch weniger habe

311



Ladislas Orsy §]

ich auch im entferntesten angedeutet, dafl Priester, die der Pidophilie schuldig
sind, nicht bestraft werden sollten. Ich schrieb vielmehr:

»In einer spiteren Epoche werden Kirchengeschichtler wohl hervorheben, wie sehr sich die ,Zeichen
der Zeit* von den Jahren des Zweiten Vatikanischen Konzils bis zum Ende dieses Jahrhunderts verin-
dert haben. Die Konzilsviter wollten in ihren Dokumenten keine Drohungen oder Strafen; sie ver-
trauten darauf, daf der Glaube durch seine eigene Schénheit und Uberzeugungskraft die Menschen
anzieht. Heute aber enthalt die erste Reform des derzeitigen CIC genau dieses, nimlich Drohungen
und Strafen.”

Ich sprach von einer Anderung in den ,Zeichen der Zeit“. Um zu zeigen, dafl
eine solche Anderung stattgefunden hat, hier zwei Texte, die diesen Unterschied
dokumentieren.

Der erste ist ein Zitat aus der Ansprache Papst Johannes’ XXIIIL. an die Kon-
zilsviter bei der Eroffnung des Zweiten Vatikanums am 22. Oktober 1962:

»Die Kirche hat den Irrtiimern immer widersprochen. Oft hat sie sie mit grofiter Schirfe verurteilt.
Heute hingegen macht die Braut Christi lieber vom Heilmittel der Barmherzigkeit als von der Strenge
Gebrauch. Sie mochte den Noten der gegenwirtigen Welt dadurch entgegenkommen, daf sie die Giil-
tigkeit ihrer Lehre aufweist und nicht so sehr Verdammungen ausspricht...

Angesichts dieser Lage erhebt die katholische Kirche in diesem 6kumenischen Konzil die Leuchte
der Wahrheit. Sie will sich dabei als liebende, giitige und geduldige Mutter aller erweisen, voller Erbar-
men und Giite gegen die Sohne, die von ihr getrennt sind...

Sie 6ffnet die Quelle ihrer lebenspendenden Lehre, die die Menschen mit dem Licht Christi erleuch-
tet und sie verstehen lehrt, was sie in Wahrheit sind, ihre erhabene Wiirde und das Ziel ihres Lebens.
Schlieilich verbreitet sie durch ihre S6hne iiberallhin die Fiille der christlichen Liebe, denn nichts ist
besser imstande, Zwietracht zu beseitigen, und nichts vermag wirksamer die Eintracht, den gerechten
Frieden und die briiderliche Einheit aller zu férdern.®

Das zweite Zitat sind die ersten Sitze des Motu proprio ,Ad tuendam fidem*:

»Um den Glauben der katholischen Kirche gegen die Irrtiimer zu verteidigen, die von seiten einiger
Glaubigen laut werden, insbesondere solcher, die sich ernsthaft mit den Disziplinen der heiligen Theo-
logie beschiftigen, schien es uns, da es unsere vordringliche Aufgabe ist, die Briider im Glauben zu
starken (vgl. Lk 22, 32), absolut notwendig zu sein, dafl in die geltenden Texte des Kodex des Kirchen-
rechts und des Kodex des Orientalischen Kirchenrechts Normen eingefiigt werden, durch die aus-
driicklich die Pflicht auferlegt wird, die vom Lehramt der Kirche in definitiver Weise dargelegten
Wahrheiten zu beachten, und die auch die kirchenrechtlichen Sanktionen auf diesem Gebiet erwih-

“

nen.

Zur Notwendigkeit des Strafrechts in der Kirche: In all meinen Schriften und
Vorlesungen iiber 40 Jahre hindurch habe ich nicht ein einziges Mal gesagt, dafl
die Kirche kein Strafrecht haben solle. In diesem Zusammenhang zitiert der Kar-
dinal Paulus; dies tat ich auch in dem Kapitel meines Buchs ,, Theologie und Kir-
chenrecht®, in dem ich die Theorie Rudolph Sohms kritisierte: ,,Paulus zogerte
nicht, den Korinthern Weisungen zu geben, und tat dies auflerordentlich ein-
dringlich.“”

Was die Exkommunikation betrifft, habe ich durchgehend folgende Position
vertreten: 1. Die automatisch eintretende Exkommunikation (,latae sententiac®)

312



Antwort an Kardinal Ratzinger

sollte in einem modernen Kirchenrecht keinen Platz finden, weil sie ein Anachro-
nismus ist; sie zwingt jemand, in seinem eigenen Fall Angeklagter und Richter zu
sein, und einzelne sowie Gruppen konnen verurteilt werden, ohne vorher Gehor
zu finden. Ein solches Vorgehen ist schwerlich in Ubereinstimmung mit der Hei-
ligen Schrift und verletzt die heutige Sensibilitit fiir Menschenrechte.

2. In unserer Zeit ist eine Exkommunikation in Sachen der Lehre kein wirk-
sames Mittel, um einen Irrenden in den ,Gehorsam des Glaubens® zuriickzufiih-
ren. Der heilige Petrus Canisius, der eine breite Erfahrung hatte im Umgang mit
Menschen, die sich gegen den Glauben der Kirche auflehnten, bat seine Oberen
wiederholt, alles in threr Macht Stehende zu tun, um die réomischen Autorititen
zu tiberzeugen, dafl sie gegen die Reformatoren nicht die Waffe der Exkommuni-
kation gebrauchten; sie wiirde nur einen Bruch vollenden, der vielleicht geheilt
werden konnte, Sein bekannter Biograph James Brodrick schreibt:

»Die Bulle ,In Coena Domini‘ (von Pius IV.), die ihren Namen darauf zuriickfithrte, dafl sie an je-
dem Griindonnerstag aufs neue verkiindet wurde und die thm (Petrus Canisius) im April 1564 zukam,
stimmte ihn ernst, da sie nichts als Drohungen und Verbote enthielt. Wollte Gott®, schrieb er, ,dafl wir
Mittel finden kénnten, um sowohl den Hirten als dem Volk in der gegenwiirtigen groflen Verderbnis
zu helfen, besonders da die Exkommunikationen allzu sehr iiberhandnehmen. .. Niemand lafit es sich
angelegen sein, den ungliicklichen Hirten, die fiir die Religion, die ihnen teuer ist, noch arbeiten und
sich abmiihen, etwas Trost und Hilfe zu bieten. Das ist eine alte Klage...“ Man solle daher ,,den Deut-
schen in bezug auf die kirchlichen Zensuren eine freundlichere Behandlung, und den Pfarrern, die den

Wunsch und die Befihigung haben, der katholischen Sache zu dienen, in Rom gréflere Riicksicht-

nahme zusichern®.®

Die Reform des Codex Iuris Canonici

Der Kardinal schreibt, daff es ,,P. Orsy als eine Neuigkeit hinstellt, dafl Codexre-
formen méglich sind“. In Wirklichkeit habe ich keineswegs die Maglichkeit von
Codexreformen diskutiert. Alle Theologen und Kirchenrechtler wissen, dafl diese
Moglichkeit existiert. Ich wies darauf hin, daf§ hier der erste Schritt eines Reform-
prozesses gemacht wurde. Rechtshistoriker wissen sehr wohl, dafl jeder Gesetz-
geber sich striubt, den ersten Schritt zu tun, der die urspriingliche Einheit eines
Codex bricht; er konnte ja als Zeichen der Unbestindigkeit verstanden werden.
Hier gilt der alte Spruch: ,Mutatio legis odiosa est“ — , Eine Anderung des Geset-
zes ist verhafit*. Aus diesem Grund hat die erste Anderung symbolische Bedeu-
tung. Sie zeigt, daff der Gesetzgeber willens und bereit ist, die notwendigen Re-
formen anzugehen. In diesem Sinn schrieb ich, dafl ,die Einfligung neuer Nor-
men eine positive Dimension“ hat — selbst wenn es eine Strafandrohung ist.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat auf zahllose Quellen der Lebenskraft in
der Kirche hingewiesen, wie die Gnadengaben und Charismen der Laien, die kol-
legiale Vollmacht des Episkopats, die einzigartige Bedeutung der Ortskirchen

313



Ladislas Orsy §]

oder der Kirchen in einem gemeinsamen Kulturraum, die besonderen Gaben des
Geistes an die nichtkatholischen christlichen Kirchen und Gemeinschaften. Wir
brauchen neue Strukturen, um diese Krifte wirksam werden zu lassen; es diirfte
jetzt leichter sein, sie in den Codex einzuftigen. Es ist ein Grund zur Freude, daff
der Prozefl der Anpassung unserer Gesetze an die neuen theologischen Einsich-
ten begonnen hat.

Das Glaubensbekenntnis

Kardinal Ratzinger teilt nicht meine Meinung, dafl man den alten und geheiligten
Namen ,Symbolum fidei“, ,Glaubensbekenntnis® ausschlieflich fiir Glaubens-
satze verwenden sollte. Ich habe das Problem des neuen Glaubensbekenntnisses
in einem 6kumenischen Kontext aufgeworfen, speziell in Beziehung zu unserer
Verpflichtung, die Einheit der christlichen Kirchen zu férdern. Ich fragte, ,,0b die
Auferlegung eines neuen Glaubensbekenntnisses in der rémisch-katholischen
Kirche dem Anliegen der Einheit dient®. Ich wies auf die Befiirchtung der Oku-
meniker der anderen christlichen Kirchen hin, die rémisch-katholische Kirche
konnte die Absicht haben, das neue Glaubensbekenntnis zu einer Bedingung der
Wiedervereinigung zu machen.

Das Grundproblem des neuen Bekenntnisses liegt darin, dafl es Glaubenssitze
umfaflt und gleichzeitig Inhalte, die nicht zum Glauben gehéren; es hat keinen
organisch einheitlichen Inhalt. Aus diesem Grund entspricht es nicht der Tradi-
tion. Dennoch wird der ganze Komplex Glaubensbekenntnis genannt. Traditio-
nell war es immer das Ziel eines Symbolum fidei, die Glaubenssitze von jeder an-
deren Erkenntnis zu trennen, nicht aber, verschiedene Erkenntnisebenen zu um-
fassen und voneinander zu unterscheiden.

Die protestantischen Bekenntnisse, auf die sich der Kardinal beruft, um zu zei-
gen, dafl es durchaus Prizedenzfille einer solchen uniiblichen Struktur in einem
Glaubensbekenntniss gebe, sind keine geeigneten Beispiele. Sie wurden nicht in
Gemeinschaft mit dem gesamten Episkopat (einschliefllich des Stuhls Petri) for-
muliert und sie sollten nie die Glaubigen auf dieselbe Weise verpflichten wie die
alten Symbola. Sie wurden von den Reformatoren nicht als ,Norma normans®,
als bindende Norm, betrachtet, sondern als ,Norma normata“, als Norm unter
einer anderen Norm, in diesem Fall unter der Norm des personlichen Gewissens-
urteils und des Prinzips ,Scriptura sola®, ,Allein die Schrift*.

Natiirlich wurden im Westen neue Glaubensbekenntnisse formuliert; aber, so-
weit ich das feststellen kann, konzentrierten sich simtliche auf Glaubenssatze —
soweit sie beim jeweiligen Stand der Lehrentwicklung bekannt waren. Diese alle
hatten gewissermafien eine begrenzte Lebenszeit. Jetzt ist aber die Rede von ei-
nem Zusatz zum Nizino-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis, das ein

314



Antwort an Kardinal Ratzinger

lebendiges Band zwischen den getrennten christlichen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften ist.

Konnen wir jemals die Bitterkeit vergessen, die die Einfiigung des ,Filioque®
in das Credo bei den orthodoxen Kirchen hervorrief, eine Bitterkeit, die sich
jetzt schon mehr als ein Jahrtausend hinzieht, und die durch die Gnade Gottes
in unseren Tagen langsam beigelegt wird? Ist dies die Zeit, einem geheiligten
Text neue Paragraphen zuzufiigen und die ganze neue Formel Symbolum fidei
zu nennen? Wenn uns eines Tages Gott in seiner Giite an die Schwelle der Ein-
heit fihrt, werden wir dann darauf bestehen, dafl die Patriarchen, Metropoliten
und Bischofe unser neues Glaubensbekenntnis sprechen miissen? Wie pafit das
alles zum Geist der Enzyklika ,Ut unum sint“? Das Skumenische Anliegen

bleibt.

Der Kommentar

Theologen und Kirchenrechtler in der ganzen Welt werden dem Kardinal dank-
bar sein fiir die Klirung der theologischen Autoritit des Kommentars. Obwohl
ihn der Papst und die Kongregation ,.gebilligt“ haben, haben sie entschieden, ihn
nicht formell zu approbieren und ihn nicht als offizielles Dokument des Heiligen
Stuhls zu veroffentlichen. Wie dem auch sein mag, es ist ein wichtiges Dokument.
Ich kenne kein anderes, in dem die gesamte Theologie der Kategorie der ,endgiil-
tigen Lehre® so eingehend dargelegt ist. Kein Theologe sollte es auf die leichte
Schulter nehmen, aber kein Theologe sollte ihm endgiiltige Autoritit verleihen.
Eine Analogie kommt mir in den Sinn: Das Gewicht des Kommentars konnte
dem der Entwiirfe zum Zweiten Vatikanischen Konzil gleichen: Sie wurden von
der zentralen Vorbereitungskommission und vom Papst selbst ,gebilligt“ und
wurden damit fiir wert erachtet, dem Urteil des Konzils unterbreitet zu werden.
Wie wir wissen, hat das Konzil sie radikal verandert.

Wir befinden uns hier wohl in einer dhnlichen Situation. Wir haben ein Doku-
ment, das in den Amtern des Heiligen Stuhls erarbeitet wurde und dessen Inhalt
von grofier Bedeutung fiir die ganze Kirche ist. Es braucht nun die Priifung durch
den gesamten Episkopat, die Diskussion der Gemeinschaft der Theologen, die Er-
probung seines Gewichts durch den ,sensus fidelium®.

Im Mittelpunkt dieser Priifung wird zweifellos die Kategorie der ,endgiiltigen
Lehre“ stehen. Sie wird in offiziellen Dokumenten des Heiligen Stuhls vorgetra-
gen; sie mufl daher respektiert werden. Von der Gemeinschaft der Theologen ist
sie schwer zu verstehen; sie mufl daher verstindlich gemacht werden. Nach Kar-
dinal Ratzinger kommt in dieser Kategorie die Wahrheit zum Ausdruck, die
durch den Beistand gewihrleistet ist, den der Heilige Geist dem Lehramt schenkt;
der Dogmatiker Peter Hiinermann sieht darin ,eine gravierende Simplifizierung"®,

315



Ladislas Orsy §]

und er lenkt die Aufmerksamkeit auf die ,kreatiirlichen Sachverhalte® der Aus-
sagen, die zu dieser Kategorie gezihlt werden?.

Es ist nicht zu verwundern, dafl eine so bedeutsame Entwicklung eine breite
Kontroverse auslost. Wir bemiihen uns um das Verstindnis des Handelns der Kir-
che Gottes, die, wie Paulus sagt, ein grofles Geheimnis ist. Der Geist Gottes ist
nicht weniger mit uns in kreativen Dialogen als in endgiiltigen Entscheidungen;
die Suche nach der Wahrheit ist nicht weniger heilig als die Wahrheit selbst.

Ergebnis

Ich méchte Kardinal Ratzinger nochmals danken fiir die Gelegenheit dieses Aus-
tauschs. Es werden sicher Differenzen bleiben, aber diese bewegen sich innerhalb
der Grenzen des Glaubens. Kardinal Newmans ,Essay on the Development of
Christian Doctrine“ kann uns helfen, solche Differenzen zu verstehen, mit ihnen
umzugehen und sie auch zu respektieren. In seinem gesamten , Essay® legt er gro-
les Gewicht darauf, dafl die ,christliche Idee“ so reich ist und so viele Facetten
hat, dafl keine menschliche Person, so heilig und gelehrt sie auch sein mag, alle
Aspekte erfassen und ausdriicken kann. Nach Newmans Meinung konnte das
nicht einmal einer der Apostel. Wir alle haben an diesem Reichtum teil. ,Das
Christentum ist dogmatisch, erbauend und praktisch, alles zugleich; es ist esote-
risch und auch exoterisch; es ist mild und auch streng; es ist licht und auch dun-
kel; es ist Liebe und auch Furcht.“ Wenn unser Verstand sich mit einer so uner-
mefllichen Gabe abmiiht, werden ,immer neue Lichter auf die urspriinglichen
Aussagen der vorgebrachten Lehre geworfen; Urteile und Aspekte werden sich
hiufen®, bis das ,,vollkommene Bild“ auftaucht, ,gesehen in einer Kombination
mannigfaltiger Aspekte mit den Anregungen und Verbesserungen durch viele
Geister und der Klarung durch viele Erfahrungen®.’® Das ist der einzige Weg fiir
den Glauben, Verstehen zu suchen und zu finden.

ANMERKUNGEN

' S. L. Orsy, Von der Autoritit kirchlicher Dokumente. Eine Fallstudie zum Apostolischen Schreiben ,Ad wendam
fidem®, in dieser Zs. 216 (1998) 735-740: ]. Ratzinger, Stellungnahme, in dieser Zs. 217 (1999) 169-171.

2 In: HerKorr 52 (1998) 456.

* B. Sesboiié, A propos du ,Motu proprio“ de Jean-Paul Il Ad tuendam fidem, in: Etudes 389 (1998) 357, 359.

* G. Philips, UEglise et son mystere, Bd. 1 (Paris 1967) 327f. (Hervorhebung von mir.)

5 Z.B. ebd. 317 ff.

6 Ebd. (A. 2) 359.

7 L. Orsy, Theology and Canon Law: New Horizons for Legislation and Interpretation (Collegeville 1992) 183.
§ . Brodrick, Petrus Canisius, Bd. 2 (Wien 1950) 279.

9 A.a.0.(A. 2)458 1.

19 J. H. Newman, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, in: Ausgew. Werke, Bd. 8 (Mainz 1969) 37 {.

316



