Karl Josef Rivinius SVD
Die Kunst des heilsamen Sterbens

Kultur- und Glaubensgeschichte des Todes im Mittelalter

Seit geraumer Zeit sind Sterben und Tod ins Gerede gekommen. Beredte Belege
dafiir sind die in der breiten Offentlichkeit kontrovers gefiihrte Diskussion iiber
Problemfelder wie Suizid, Tétung auf Verlangen in den Niederlanden, im Staat
Oregon/USA und vor allem in Australien, wo nicht nur Straffreiheit, sondern die
ausdriickliche Erlaubtheit dieses Handelns gesetzlich geregelt worden ist, Patien-
tenverfigungen, Stellvertretung in Gesundheitsangelegenheiten, die Praktiken
der Liechtensteiner Stiftung ,Prometh“ mit Sitz in Vaduz, die das Kapital von
wiedergeburtsgliubigen Verstorbenen, die mit einer Mindesteinlage von 200000
DM sich das nichste Leben auf Erden sichern wollen, bis zu deren Reinkarnation
verwaltet, oder der Sterbehilfeorganisation ,,Exit“ in der Schweiz, die bei Sterbe-
willigen aktive Beihilfe zum Suizid leistet.

Sterben und Tod in der heutigen Gesellschaft

Die Art und Weise, wie eine Kultur sich den Tod vorstellt, wirft ein Licht auf ihr
Selbstverstindnis!. Die Behandlung derartiger Todesbilder in Literatur und
Kunst bildet eine Variation der Kulturgeschichte. Warum ist im Deutschen der
Tod ein Schnitter, aber keine Schnitterin, wihrend es sich in der Kunst und Lite-
ratur der romanischen Linder umgekehrt verhilt? Warum ist der Tod in
Deutschland und England ein Mann, im romanischen und slawischen Bereich
aber oftmals eine Frau? Im Mittelalter hat die Menschen die Frage beschiftigt:
War es Adams und Evas Siinde, die den Tod in die Welt brachte? Der Antwort
entsprechen viele Todesbilder, mit weitreichenden Konsequenzen fiir Kunst und
Literatur. In diesem Zeitraum ist der Tod der Siinde Sold, wihrend etwa Renais-
sance und Barock den Tod mit dem Teufel als Urheber der Siinde in eins sehen,
und wie der Teufel, so erscheint auch der Tod als Mann oder als Frau, doch jetzt
schreckensvoll erotisiert in spannungsreicher Konstellation zu den Lebenden?.
Aufschlufireich sind, um ein anderes Beispiel anzufiihren, gleichfalls die Antwor-
ten, die von den Existenzphilosophen auf die Todesproblematik entwickelt wor-
den sind: nihilistische, lebens- und sinnbejahende, religiose — stets Antworten
von besonderer Tiefe und Ernsthaftigkeit — als bewufite Gegenreaktion zu den

407



Karl Josef Rivinius SVD

oberflichlichen und simplifizierenden Todesreflexionen der Lebensphiloso-
phen?.

Nach Ansicht des renommierten Soziologen Zygmunt Bauman, der fiir sein
Lebenswerk den Theodor-W.-Adorno-Preis 1998 erhalten hat, ist die elementare
Erfahrungstatsache, dafl der Tod das Leben mit Bedeutungslosigkeit bedroht, ei-
ner der Hauptgriinde fiir das Entstehen von Kultur. Thr gehe es darum, die
Grenze des Todes hinauszuschieben, die Verginglichkeit zu tiberschreiten und
Unsterblichkeit zu organisieren. Der Tod sei die wesentliche Bedingung fiir die
kulturelle Schopferkraft. Thm sei es zu verdanken, dafl Dauer zu einer dringen-
den, héchsten Aufgabe werde, wovon Kultur letztlich handle. Uber die Verlinge-
rung des Lebens hinaus gelte die Anstrengung der Moglichkeit, den Tod zu iiber-
leben, so dafl der die Menschen schon immer ingstigende Tod nicht das letzte
Wort habe. Mortalitit und Immortalitit sind fiir Bauman kulturelle Strategien,
durch die gesellschaftliche Prozesse entstehen und stindig modernisiert werden.
Weil die Sterblichkeit simtliche Uberlebensstrategien stets scheitern lasse, sei der
Tod ein ewiges Movens, das Leben gegen den Tod, vor dem Tod und iiber den
Tod hinaus zu gestalten*.

Wihrend der letzten drei Jahrzehnte haben Sitten, Brauche und Rituale beziig-
lich Trauerfeiern und Bestattungen, Einstellungen zu Sterben, Tod und Trauer
sich in unserer Gesellschaft grundlegend gewandelt. Die urspriingliche Rolle von
religiosen Riten und Zeremonien im Zusammenhang mit dem Tod wird zuneh-
mend kommerziell gefiillt. Im Unterschied dazu bemiiht sich die Hospizbewe-
gung® um einen neuen Umgang mit Sterben, Tod und Trauer; sie tritt fiir ein men-
schenwiirdiges Sterben ein und versteht die Sterbebegleitung als Lebenshilfe. An-
gesichts der Tatsache, dafl 85 Prozent der Menschen in Altenheimen und
Krankenhiusern sterben, ist dies von besonderer Bedeutung. Trauerseminare bie-
ten an, Versiumtes nachzuholen. Insgesamt verindert sich aber der Umgang mit
Sterben, Tod und Trauer. Die einstigen Sterberiten sind heute weitgehend verlo-
rengegangen, wihrend friiher die Sterbekunst, die ,Ars moriendi®, der Kern-
punkt war, bei dem die Vollendung eines gelungenen Lebens sich im Sterben voll-
zog.

Aus diesen Griinden leuchtet ein, daff versucht wird, Sterben und Tod aus dem
individuellen wie kollektiven Gedichtnis zu verdringen oder zu tabuisieren und
aus dem Lebensvollzug auszugrenzen, was jedoch nicht ginzlich gelingt. Diese
Mentalitits- und Verhaltensinderung hingt ganz entscheidend mit dem Verblas-
sen des Glaubens an den transzendenten, personalen Gott und an das ewige Le-
ben sowie mit einer defizitiren Religiositit zusammen. Gott wurde immer stir-
ker aus dem Bewufltsein und dem innerweltlichen Bereich verdringt, dafiir riickte
der Mensch ins Zentrum. Ohne Hoffnung auf den giitigen und barmherzigen
Gott stellt sich oftmals Angst ein, zu frith zu sterben, etwas zu verpassen. Statt
sich mit dem eigenen Tod auseinanderzusetzen, verdringt man ihn. Man will an

408



Die Kunst des beilsamen Sterbens

die Verginglichkeit des Lebens und aller Dinge nicht erinnert werden. Statt seine
Mortalitit und Endlichkeit zu akzeptieren, setzt man alles daran, das irdische Le-
ben zu verlingern, was dank der besseren Hygiene, gesiinderer Ernidhrung und
medizinischer Fortschritte moglich geworden ist. So hat sich die Lebenserwar-
tung gegeniiber frither verdoppelt. Hatten Neugeborene im letzten Drittel des 19.
Jahrhunderts Aussicht, durchschnittlich 37 Jahre alt zu werden, so liegt heute die
Lebenserwartung bei 70 oder mehr Jahren. Dem modernen Menschen, der das
Leistungsdenken internalisiert hat, geraten die héheren Werte und der umfas-
sende Sinn des Lebens zusehends aus dem Blick. In einer auf Leistung, Produkti-
vitit, Effektivitit und Gewinnmaximierung setzenden Gesellschaft besitzen
Glaube und Hoffnung auf das Jenseits geringe Relevanz, da ihnen kein materiel-
ler Wert an sich zukommt. In ihr hat deshalb das ,Memento mori“ keinen Platz.

In fritherer Zeit hat man den raschen, unmerklichen Tod, der heute als guter
Tod angesehen wird, verabscheut. Das heimliche Verschwinden galt nicht als
,Tod in Wiirde“. Die Angst vor seiner Unerbittlichkeit lafit heute die Menschen
den Tod flichen. Diese Fluchtversuche, die die Todesangst so ausweglos und un-
{iberwindlich erscheinen lassen, machen unfihig, in rechter Weise zu leben. ,Wer
den Tod fiirchtet, hat das Leben verloren®, notierte der Schriftsteller Johann
Gottfried Seume. Folglich heifit sterben lernen, leben lernen. Oder wie Michel de
Montaigne sagt: ,Das Ziel unseres Lebenslaufs ist der Tod; auf ihn miissen wir
unseren Blick notwendigerweise richten. ... Der Tod soll mich antreffen, wie ich
meinen Kohl pflanze, unbesorgt um seinetwillen und erst recht um meinen un-
fertigen Garten.“® Vielleicht konnen die Zeugnisse menschlicher Grofle helfen,
sich mit tiefergehenden Fragen iiber Krankheit, Sterben und Tod, den Sinn von
Sterbeprozessen und die Bedeutung von Sterbebegleitung bewufit auseinander-
zusetzen.

Auch wenn es mittlerweile Indikatoren eines sich anbahnenden Umdenkens
gibt und in der Bevélkerung eine gewisse Wende in der Einstellung sowie eine
neue Sensibilitit dem Tod gegeniiber eingetreten sind, so trifft die Feststellung
des aus der Republik Kongo stammenden und in der Schweiz lehrenden katholi-
schen Moraltheologen Bénézet Bujo gleichwohl weithin zu, dafl in Europa die
,Kultur des Todes* verlorengegangen sei. Insofern vermag die Riickblende in die
Vergangenheit, in der eine solche bestanden hat, moglicherweise dazu anzuregen,
cine neue Kultur des Umgangs mit Sterben und Tod zu entwickeln, sich des eige-
nen Todes gewifl zu werden, sich ein Leben lang in ihn angemessen und verant-
wortbar einzuiiben. Dabei ist freilich zu beachten, dafl die hier vorgestellten For-
men ihren jeweiligen situativen Ort und historischen Kontext gehabt haben, also
von uns Heutigen nicht einfach reaktiviert und iibernommen werden kénnen und
sollen.

29 Stimmen 217, 6 409



Karl Josef Rivinius SVD

»Ars moriendi“ im Mittelalter

Fir Theologie und Philosophie war das Nachdenken tiber den Tod kein beliebi-
ges Thema, vielmehr stellte es fiir sie von Anfang an einen Zentralpunkt denkeri-
schen Bemiihens und zugleich des existentiellen Einiibens in die Kunst des Ster-
bens dar. Bereits aus der Antike ist eine ansehnliche Zahl von Trostschriften be-
kannt, die Philosophen immer nur an Lebende adressiert haben. Die wohl
beriihmteste diirfte die des 43jihrigen Boethius sein, die er angesichts der drohen-
den Vollstreckung des Todesurteils verfafit hatte. Dort schildert er den Trost, den
er durch die Philosophie empfangen habe. Derartiger Trost vermag sich jedoch
nur dann von fiktiver Vertrostung oder anderer Beschwichtigung freizuhalten,
wenn er zu sagen imstande ist, was es mit dem Tod auf sich hat.

Seit dem 13. Jahrhundert entstand sogar eine eigene Literaturgattung mit dem
Titel ,,Ars moriendi“’. In ihr finden sich zahlreiche Elemente der antiken Lebens-
weisheit. Die einflufireichste Schrift stammt vom angesechenen Kanzler der Pari-
ser Universitit und Kirchenreformer Jean Gerson. Auch gegenwirtig findet sich
in der inflationiren Literatur zum Thema ,Tod“ ebenfalls der Titel ,,Ars mo-
riendi“. Allerdings besteht der Unterschied darin, ,daf antike Philosophie und
christliche Spiritualitat keine Technik, sondern eine Einsicht vermitteln woll-
ten“8, )

Im Roman ,Der veruntreute Himmel“ schildert Franz Werfel, wie der uner-
wartete Tod eines jungen Menschen seine Familie aus der Hochstimmung des Le-
bens in tiefe Verzweiflung stiirzt. Nachdem der Vater sich ein wenig gefafit hat,
bekennt er: ,Weifit du, warum wir modernen Menschen so gottverdammt sind?
... Mit dem Leben kommen wir alle glinzend aus, ekelhaft glinzend ... Mit dem
Gegenteil dort oben im Zimmer aber kommen wir nicht aus, lieber Theo, keiner
von uns, keiner ... Ich kann sie nicht lernen ... die Aufgabe dort im Zimmer oben
... Ich kann nicht.“ Und wihrend der Totenwache beschiftigen ihn folgende Ge-
danken: ,Wir modernen Menschen aber waren angesichts der grofiten Ereignisse
in unserem Leben wahrhaftig nicht in Form. Wir standen dem Angelpunkt alles
irdischen Geschehens haltlos, unordentlich, verschlampt, unsicher, schattenhaft,
passiv und feig gegeniiber ... Wir klammerten uns mit ausgeloschten Seelen an
iiberlieferte Brauche aus gedankenreicherer Zeit, um unsere Toten nicht sang-
und klanglos verscharren zu miissen, wie sie und wir es verdient hatten.”?

Philosophische und theologische Reflexion darf sich aber nicht darauf be-
schrianken, derartige Unterschiede lediglich zu registrieren. Sie hat sich vielmehr
zu fragen, welche bleibende und exemplarische Bedeutung der Idee einer Ars mo-
riendi, die im klassischen Verstindnis eine Kunst des Sterbenden selbst meinte,
zukommt, und was infolge der verinderten Zeitumstinde sowie des gesellschaft-
lichen Wandels unwiederbringbar der Vergangenheit angehért. Von Kunst kann
freilich nur dann die Rede sein, wenn die Voraussetzung zutrifft, daf es sich in

410



Die Kunst des heilsamen Sterbens

irgendeiner Hinsicht um ein Tun handelt und es davon orientierende Beispiele
gibt. In den mittelalterlichen Viten von Ménchen und anderen Personen wird
stets auch berichtet, wie diese Menschen sich auf das Ende ihres Lebens vorberei-
tet haben und gestorben sind. Und diese Nachricht diente nicht als blofle histori-
sche Reminiszenz.

Die Gegenwirtigkeit des Todes implizierte, dafl die Kunst zu sterben Teil der
~Lebenskunst“ war. Im 13. Buch des ,Gottesstaates“ fiihrt der hl. Augustinus
aus:

,In demselben Augenblick, in dem jemand in dies sterbliche Leben eintritt, fingt der Tod an sich
vorzubereiten. Die Wandelbarkeit nimlich, der jeder die ganze Zeit seines Lebens — falls man dies
iiberhaupt ein Leben nennen soll — unterliegt, fiihrt uns dem Tod entgegen. Niemand, der dem Tod
nicht nach einem Jahr niher wire als vor einem Jahr, morgen niher als heute, heute als gestern, ein
wenig spiter niher als jetzt und jetzt niher als kurz vorher. Denn jedes Zeitteilchen, das man weiter-
lebt, wird von der Lebenszeit abgezogen, und tagtiglich wird weniger und weniger, was iibrigbleibt,
so dafl die ganze Lebenszeit nichts anderes ist als ein Lauf zum Tod.*

Das Wissen um den eigenen Tod gehért zu den wenigen unstrittigen Gewifhei-
ten im menschlichen Leben, die Umstinde des Wann, Wie und Wo sind hingegen
ginzlich ungewifl. ,Die Einheit dieser beiden Momente von GewifSheit und Un-
gewifSheit ist die Bedingung der Moglichkeit und Dringlichkeit der Ars mo-
riendi.“ 1!

Die christlichen Totenbiicher und die bildende Kunst

Der dem 11. Jahrhundert entstammende Text der lateinischen Antiphon ,,Media
in vita in morte sumus® gibt wohl am besten die Grundstimmung der Menschen
wieder, die zwischen Mittelalter und Frither Neuzeit gelebt haben. In der christ-
lich-mittelalterlichen Auffassung vom Tod herrschte die Uberzeugung vor, dafl
der Tod als Strafe fiir die Siinden gilt. Denn der Tod sei erst durch Adams Siinde
in die Welt gekommen und mit der Erbsiinde der Erbtod. Infolgedessen befindet
er sich in nichster Nihe zum Teufel. Christus ist das Leben, der Teufel aber der
Tod. Stinde und Tod sind die Michte des Teufels. Die Siinde aber ist, wie die Pre-
digt des 13. Jahrhunderts es ausdriickt, der eigentliche Tod der Seele.

In diesem Zeitraum resultierte die Sensibilitat fir Sterben und Tod aus der all-
gemeinen Unsicherheit des Lebens. Der Tod war dem Bewufltsein prisent und
stindig erfahrbare Wirklichkeit, in den Stidten ebenso allgegenwirtig wie auf
dem Land. Jeder erlebte den Tod von Familienangehérigen, Freunden und Nach-
barn mit. Er ist ein wohlvertrauter Geselle: Er steht hinter den Wiegen der Neu-
geborenen, hinter den Kimpfern auf den Schlachtfeldern, hinter den hungernden
und frierenden Menschen. Er lauert an den Lagern der Schwerkranken und den
Scheiterhaufen der Ketzer. Somit stellt er keine tabuisierte Randzone menschli-

29% 411



Karl Josef Rivinius SVD

chen Lebens dar. Leichenziige, Totenmessen, Beerdigungen, Epitaph, Denkmal
und Friedhofe zihlten zu den Konstanten des Alltags.

Die explizite und thematisierte Betrachtung, die um das Ende des irdischen Le-
bens, um das Grundproblem menschlichen Lebens angesichts der Verganglichkeit
kreiste, war zwar zunichst vorwiegend monastisch, klerikal und adlig geprigt. So
verwundert nicht, dafl auch die Literatur iiber Sterben und Tod von der ritterli-
chen und geistlichen Kultur beeinfluflt gewesen ist. Es sind dies Gedichte und Be-
trachtungen iiber den Tod, die umfingliche Literatur ,De contemptu mundi®, die
,Vado mori-Gedichte“, die Streitgedichte zwischen Leib und Seele, die verschie-
denen ,Versus de morte usw. Die ,Contemplatio mortis®, die zur Verachtung
der Welt anleitete, enthielt die ernste Mahnung, dafl ein lediglich auf materielle,
irdische Ziele gerichtetes Leben eitel war. Eine derartige Einstellung gestand sich
ein, daf alles Innerweltliche verginglich und der Tod der absolute Herr des Le-
bens ist. ,Mors certa, hora incerta® (Der Tod ist gewif}, die Todesstunde unge-
wif), so lautete der eindringliche Appell, und er qualifizierte das Wissen um den
Tod als Anfang aller Weisheit. Diese Einsicht besaf} asketisch-padagogische Funk-
tion; sie hielt zu steter Wachsamkeit im Leben an, um den Verlust seines Seelen-
heils nicht zu riskieren. Da niemand seine Todesstunde kennt, soll er in jedem
Augenblick so vor Gottes Angesicht leben, als sei er der letzte.

Im Spitmittelalter verlagerte sich das urspriingliche Entstehungsambiente der
Ars moriendi und weitete sich aus, als das Biirgertum nicht nur zur tragenden
Schicht des wirtschaftlichen, sondern auch des geistig-kulturellen Lebens avan-
cierte, als unter dem Einfluf der Bettelorden mit ihren volkstiimlichen Gottes-
diensten und Andachten die Frommigkeit sich von der objektiven zur mehr sub-
jektiven Liturgie wandelte. Uberdies legte man im Gefolge der Ideen des Huma-
nismus und der Renaissance stirkeres Gewicht auf das Eigenleben des
Individuums als auf die objektiven Strukturen und Normen des mittelalterlichen
Ordo-Denkens. Dieser Wandlungsprozeff wirkte sich ebenfalls auf die Gestal-
tung des religiosen Lebens aus, wofiir die ,Devotio moderna“ ein typisches Bei-
spiel ist.

Die Beschiftigung mit der Ars moriendi nahm zunichst die Form pastoraler
Handreichungen fiir junge Geistliche an, um sie auf ihren Dienst am Kranken-
und Sterbebett vorzubereiten. Als in den Pestzeiten die Zahl der Priester nicht
mehr ausreichte, um diese Aufgabe wahrzunehmen, iibersetzte man die urspriing-
lich lateinischen Texte in die Volkssprachen und machte sie so den Laien zuging-
lich, damit diese ihren Nichsten in der letzten Not wirksam beistehen konnten.
Die Mehrzahl dieser mittelalterlichen Totenbiicher stimmt darin iiberein, daff die
rechte Einstellung des Sterbenden die beste Vorbereitung auf den Tod ist'2. Dabei
wird grofles Gewicht darauf gelegt, bei diesem keine unverantwortlich falschen
Hoffnungen auf Genesung zu wecken. Wohl sollte er jeden erdenklichen Beistand
erhalten, um sich mit dem Tod ernsthaft auseinanderzusetzen und ihn akzeptieren

412



Die Kunst des heilsamen Sterbens

zu konnen. Der ,Kunst des heilsamen Lebens“ korrespondierte die ,Kunst des
heilsamen Sterbens“, die der niheren Vorbereitung auf den Tod diente.

Das Aufkommen einer bis dahin unbekannten Sterbekultur am Ende des
Hochmittelalters, die jede Lebensiuflerung dominierte, hing mit den Gegeben-
heiten dieses Zeitabschnitts eng zusammen. So wurden simtliche Bereiche des
privaten und offentlichen Lebens von tiefgreifenden Umwilzungen politischer,
gesellschaftlicher, intellektueller, religioser, kultureller, demographischer und
wirtschaftlicher Art erfafit. Handel, Verkehr, Siedlungen, Wissenschaft, Rechtswe-
sen, Herrschaftsformen und Sozialgefiige sahen sich einem beschleunigten Wan-
del unterworfen. Neue gesellschaftliche Gruppen reklamierten uniiberhorbar ihre
Beteiligung an der Sicherung und Gestaltung der sozialen Ordnung, die infolge
der bestehenden materiellen Bedingungen zwangsliufig eine andere geworden
war. Neue Ordnungsstrukturen erheischten gebieterisch entsprechende Denkfor-
men und Handlungsmaximen. Die generellen Vorzeichen signalisierten einen Pa-
radigmenwechsel.

Neben den bedriickenden Erfahrungen des grassierenden Fehdeunwesens, per-
manenter Kriegswirren und zahlreicher Seuchen unterschiedlichster Art wirkte
sich insbesondere die Grofle Pest, die Europa um die Mitte des 14. Jahrhunderts
furchtbar heimgesucht hatte, auf das Lebensgefiihl und Daseinsverstindnis der
Menschen nachhaltig aus. Die dadurch beschleunigte Mentalititskrise spiegelte
sich in der zeitgendssischen bildenden Kunst und Literatur wider P. Die Texte
und Bilder fungierten als bedeutende Triger spatmittelalterlicher Todesvorstel-
lungen, die zugleich die Todesproblematik illustrierten. In der Tkonographie der
frithchristlichen bildenden Kunst hatte der Tod dagegen keinen Ort und Anlaf,
um in Erscheinung zu treten. Der Tod behielt ebenfalls in der Folgezeit im we-
sentlichen seinen zeichenhaften, geradezu symbolischen Charakter beim Sujet
des gekreuzigten Christus, auch wenn sich allmihlich narrative Elemente beige-
sellten.

Die visuelle Anschauung vom Tod und vom Toten unterlag einem starken
Wandel. Im allgemeinen verlief die Entwicklung von der ,,Absenz® zur ,Pra-
senz*; das bedeutet, daf die Vorstellung vom Tod den Weg von einer transitori-
schen zu einer absoluten Grofle genommen hat. Die Gegenwart des Todes im
Bild des Skeletts, das ihn wie kein anderes vor Augen fiihrt, kommt offensichtlich
erst seit Anfang des 13. Jahrhunderts vor. Allerdings fallt auf, daff im Unterschied
zur Literatur der Pestalltag in der bildenden Kunst praktisch nicht beriicksichtigt
worden ist. In der abendlindischen Kunstgeschichte hatten hingegen die Vanitas-
beziehungsweise Memento mori-Motive bereits vor der Pest Bedeutung erlangt.

Fiir die bildende Kunst bedeutete die Grofle Pest, die allein zwischen 1348 und
1350 rund 25 Millionen Menschen den Tod gebracht hatte, folglich keine signifi-
kante Zisur, da Stil und Motive vor und nach dem Schwarzen Tod sich nur unwe-
sentlich unterschieden; insofern mufite man nicht erst durch eine neue Pestikono-

413



Karl Josef Rivinius SVD

graphie an die Letzten Dinge erinnert werden. Lediglich der Totentanz, der wenig
spater auch ein Motiv der Malerei wurde, trat in den siebziger Jahren des 14. Jahr-
hunderts als literarische Novitit in Erscheinung, wobei seine Urspriinge allem
Anschein nach unmittelbar auf die Zeit nach der Groflen Pest, die panikartige Zu-
stande ausgelost hatte, zuriickzufithren sind . Insgesamt herrschten vielfach chi-
liastische Endzeitingste, die Begleitphinomene wie etwa die Geifflerziige und Ju-
denpogrome erheblich verstirkten. Die weit verbreitete Uberzeugung vom nahe
bevorstehenden Jiingsten Gericht erfiillte die von einem extremen Siindenbe-
wufltsein geprigten Menschen mit elementarer Angst vor der Holle und der ewi-
gen Verdammnis, durchaus gepaart mit der Hoffnung auf géttliche Barmherzig-
keit und Rettung. Denn nichts fiirchteten sie mehr, als unvorbereitet, also ohne
den Empfang der Sterbesakramente aus dem Leben zu scheiden, wurde doch in
zahlreichen Darstellungen des Jiingsten Gerichts dem Betrachter die Héllenpein
plastisch vor Augen gefiihrt; Straf- und ,,Hollenpredigten® taten ein iibriges. Des-
halb hatte man vielerorts wihrend der Pest Laien sakramentale Gewalten tibertra-
gen sowie gewohnlichen Welt- und Ordenspriestern Befugnisse von Bischéfen.

Der tanzende Tod als didaktisches und kulturgeschichtliches Phinomen

Sterbekunst und Totentanz mit ihren literarischen und kiinstlerischen Ausfor-
mungen haben das moderne populire Bild des Spatmittelalters nachdriicklich ge-
pragt. Kiinstler simtlicher Epochen haben sich vom Totentanzthema, das Zeit-
und Sprachgrenzen iiberschreitet, faszinieren und inspirieren lassen. Die Toten-
tinze® auf Gemilden und Holzschnitten, in Stundenbiichern und Psaltern, in
Fresken an Kirchen und Friedhofsmauern — mit oder ohne Beischriften gemalt -,
in Liedern und Ténzen, Reimen und Spielen, in Moritaten und Schauspielen sind
beredter Ausdruck von Todesvorstellungen und hysterischen Angstszenarien. In
ithnen reifit der Sensenmann in einer ,Dance macabre“ Alte und Junge, Reiche
und Arme, Schone und Hiflliche, Michtige und Schwache, Gerechte und Unge-
rechte aus dem Leben heraus. Der Totentanz ist ein endloser Rundtanz, in dem
sich jeweils ein Toter und ein Lebender abwechseln. Jedes Tanzpaar setzt sich aus
einem entfleischten Gerippe und einer je nach gesellschaftlichen Stand gekleide-
ten Person zusammen. Der den tanzenden Reigen anfithrende Tod reicht — ohne
Ansehen der Person — seine Hand dem Lebenden, den er sich ausersehen hat, der
ihm aber noch nicht Folge leistet. In diesen Abbildungen wird ebenfalls die Hin-
filligkeit und Endlichkeit des Menschen anschaulich demonstriert. Die mora-
lisch-erzieherische Intention liegt darin, die Ungewiflheit der Todesstunde und
die Gleichheit der Menschen angesichts des Todes vor Augen zu fiihren.

Die mit diesen Darstellungsweisen korrespondierenden Ars moriendi-Texte
dienten auch als schriftliche Grundlage fir die seelsorgerische Praxis. Es waren

414



Die Kunst des heilsamen Sterbens

Handlungsanweisungen, die unter anderem an den Sterbenden zu richtende Fra-
gen — je nach seiner Standeszugehorigkeit — enthielten, sowie Gebete, die zu spre-
chen waren. Wie bei den Totenhandbiichern und der bildlichen Vergegenwirti-
gung des Todes entsprach diese neu einsetzende Todesliteratur in besonderem
Maf den sozio-kulturellen Verinderungen und der Lebenssituation der spiatmit-
telalterlichen Menschen.

Das Totentanzthema basiert auf der unauflosbaren Dialektik zwischen Freude
— der Tanz als Ausdruck der urspriinglichsten, vergniigten Lebensiuflerung — und
Leid. Dadurch sollte ein heilsamer Schock ausgelst werden, der die didaktische
Funktion besaf}, das Leben in der Welt zu relativieren, den einzelnen Betrachter
zur Besinnung anzuhalten, ihn notfalls zur inneren Umkehr und zu einem gott-
gefilligen Leben zu veranlassen. Die unabwendbare Mortalitit und die Gleichheit
aller Menschen im Tod als Leitmotiv der Totentinze wurden ausdriicklich dazu
verwendet, um die Menschen zu einem tugendhaften Leben zu veranlassen. Seit
dem 14. Jahrhundert griindete man Sodalititen mit dem Zweck, fiir einen guten
Tod, eine selige Sterbestunde oder um fiir bereits Verstorbene zu beten. Nach
christlicher Lehre ist zwar der Tod durch Christi Opfertod ein fiir allemal tiber-
wunden, aber erst nachdem und indem er vom Gottmenschen selbst seinen Tribut
gefordert hatte 1°.

Das Thema der Egalitit, die durch die Anwesenheit simtlicher Standesvertre-
ter, vom Papst angefangen, zum Ausdruck gebracht wurde — erst um 1500 stellte
man den Tod, oft als Sensenmann, in bildlichen Darstellungen fast ausschlieflich
als Gerippe dar —, unterstrich oft sehr drastisch, dafl alle Menschen ausnahmslos
vom Tod erfaflt werden. Der potentielle Trost, der aus der Generalisierung des
Einzelschicksals sich ergeben kénnte, wird in den ilteren Totentinzen nicht aus-
driicklich angesprochen, diirfte aber ebenfalls intendiert gewesen sein. Die Toten-
tinze bergen auflerdem himische Gesellschaftskritik und Standessatire. Grund-
lage dieser literarischen Gattung waren offenkundig die alte mythische Vorstel-
lung und der mittelalterliche Volksglaube vom Tanz der Toten um Mitternacht
tiber den Gribern, die die Lebenden in ihren Reigen zogen.

Altkirchlicher Lehre zufolge war der Tod das erste der vier letzten Dinge, die
der Mensch stindig bedenken sollte: Tod, Jiingstes Gericht, Holle und Himmel.
»Der kirchliche Gedanke des spiten Mittelalters kennt nur die beiden Extreme:
die Klage iiber die Verginglichkeit, iiber das Ende von Macht, Ehre und Genuf,
iiber den Verfall der Schonheit; und den Jubel {iber die gerettete Seele in ihrer Se-
ligkeit. Alles, was dazwischen liegt, bleibt unausgesprochen. In der bis ins letzte
ausgestalteten Darstellung des Totentanzes und des grausigen Gerippes verstei-
nert die lebendige Empfindung.“ "

Nach lingeren theologischen Kontroversen trat im 14. Jahrhundert ein ginzlich
neuer Gedanke ins allgemeine Bewufitsein, dafl nimlich der unvorbereitete Tod
schon Teil des Gerichts iiber den Menschen sei, der im Stand der Siinde lebte.

415



Karl Josef Rivinius SVD

Und wie beim universalen Weltgericht werde der Verdammte bei seinem indivi-
duellen Tod von den Teufeln abgeholt und zur Holle gebracht. Gericht und damit
Eintritt in die ewige Seligkeit oder irreversible Verdammnis erfolgten also im Au-
genblick des Todes. Mit dieser Auffassung riickte der Gedanke der persénlichen
Geschichte des einzelnen und seiner Vollendung in den Mittelpunkt. Das univer-
selle Moment des Weltgerichts trat hinter dem individuellen zuriick. Der ilteren
Eschatologie entsprechend werden simtliche Toten erst am Ende der Mensch-
heitsgeschichte auferstehen und gerichtet, was fiir die schon frither Gestorbenen
cinen langen Wartestand bedeutete. Das universale Weltgericht bringe fiir die frii-
her Gestorbenen mit der Auferstehung bloff das Hinzutreten des Leibes zur
Seele. Diese nach langen Kimpfen 1336 in einer Bulle des Papstes Benedikt XII.
kanonisierte neue Eschatologie bildete eine wesentliche, meist ibersehene theolo-
gisch-dogmatische Voraussetzung fiir die Entstehung und Sinngebung des Toten-
tanzes. Denn damit ist der bereits unmittelbar nach dem Tod anzutretende Weg
in die Verdammnis vor- und darstellbar geworden. Folglich versinnbildet der To-
tentanz in Vers und Bild das ,,iudicium particulare®, das besondere Gericht, und
zwar im Fall des unvorbereiteten Todes mit seiner in die Verdammnis fithrenden
Konsequenz 8.

Da der tanzende Tod sich hiufig mit Musikinstrumenten abgebildet findet, sei
noch auf diesen Aspekt kurz eingegangen. Hierbei hat man sich zu vergegenwiir-
tigen, dafl das stark vom augustinischen Denken beeinflufite dualistische Weltbild
des christlichen Mittelalters, wonach dem Reich Gottes (,civitas Dei®) das des
Teufels (,civitas diaboli“) gegentibersteht, seinen Niederschlag ebenfalls in seiner
Musikanschauung gefunden hat. Neben die aus der Antike weiterwirkende Ein-
schitzung vom durch vollkommene Zahlenverhiltnisse - sie sind zugleich die der
Musik — geordneten harmonischen Kosmos trat die christliche Idee der himmli-
schen Liturgie mit ihrer vollendeten Ordnung und in ihrem makellosen Wohl-
klang. Sie diente als normative Matrix fiir jede irdische Liturgie °.

Herrschender Vorstellung gemifd gehorten zur himmlischen Liturgie aufler Ge-
sang und Instrumentenspiel Tanz, Reigen und Prozession. Die kreisférmigen Be-
wegungen bezeichneten dabei die Vollkommenheit und die Richtung nach rechts
die ,gute Seite“. In der bildenden Kunst wird das Geleit der Seelen durch die En-
gel zum Himmel, und zwar sowohl der Einzelseele nach ihrem Verscheiden als
auch aller Seligen unmittelbar nach dem Weltgericht, oft tanz- und prozessions-
artig dargestellt. Mit dieser in der geistlichen Literatur und der Kunst des Mittel-
alters weit verbreiteten Ansicht von himmlischer Liturgie kontrastiert die holli-
sche Liturgie als deren ginzliches, fratzenhaftes Gegenstiick. Sie wird von Teu-
feln, Dimonen und Monstern aller Art ausgefiihrt. Gelegentlich rechnete man
auch die irdischen Spielleute und ihr Tun zu dieser musikalischen Kontrastwelt;
sie wurden geradezu als ,ministri Satanae®, als Diener Satans bezeichnet und dif-
famiert?°.

416



Die Kunst des heilsamen Sterbens

Die Musikinstrumente galten weithin als Hauptwerkzeuge der teuflischen Mu-
sik, und sie wurden vornehmlich im Anschlufl an Auerungen von Kirchenvitern
fast ausnahmslos als diabolisch verworfen, hatten sie doch frither bei den frevel-
haften paganen Kulten eine mafigebliche Funktion wahrgenommen. Deshalb be-
nutzte man sie lingere Zeit nicht in der Kirche und bei liturgischen Feiern. Erst
allmidhlich lockerte sich dieses allgemeine Verdikt. Allerdings rangierten noch
lange bestimmte Instrumente als besonders teuflisch, so simtliche Tanzinstru-
mente, weil sie zu Siinde, Wollust, Laszivitit und sexueller Ekstase stimulierten.
Infolgedessen waren sie kirchlicherseits verfemt.

Wie die Musik der Teufel, so befand sich auch ihr Tanz in einem beziehungsrei-
chen, symbolgesittigten Kontrast zu dem der Engel. Man qualifizierte ihn als
hiflich, wild, ungeordnet, grotesk und obszon. Fiihrt der Tanz der Engel nach
rechts, zur Seligkeit, so der ihre nach links, zur Hollenseite und damit ins Verder-
ben. Werden die Geretteten von den Engeln in wohlgeordnetem Zug, in tanzarti-
ger Prozession oder im Reigen zum Himmel geleitet, so werden die Verdammten
von den Teufeln mit brutaler Gewalt, mit Hilfe von Ketten, Stricken und Seilen
zur Holle gezogen. Diese topischen Vorstellungen und Motive lagen bereit, als
der Totentanz entstand. ,Er ist wesentlich von ihnen geprigt und ohne sie nicht
zu verstehen. Sowohl in seiner allgemeinen Konzeption wie in der Ausgestaltung
der Tanz- und Musikmotive gehért er in jenen Sinnbezirk, der gekennzeichnet ist
durch die Auffassung vom Tod als Strafe fiir die Siinde, durch die Furcht der
Menschen vor dem unbereiten Tod, der zur Hélle fithrt, durch die Idee des See-
lengeleits der Verdammten und durch die Nihe von Teufel, Tod und Spiel-

mann.“ 2!

Abschliefende Bemerkungen

Die ikonographischen Wurzeln und Zusammenhinge, aus denen Tanz und Musik
beim Totentanz resultierten, hat man in Verbindung mit den Ideen von Gericht
und Verdammnis sowie von Seelengeleit zu bedenken und zu wiirdigen, wie sie in
der bildenden Kunst des Mittelalters zur Tradition geworden sind. Die Toten-
tinze — ein gesamteuropiisches Phinomen — hatten zur Primisse die dogmatische
Vorstellung des Individualgerichts, das im ausgehenden Mittelalter neben die bis
ins 14. Jahrhundert vorherrschende Doktrin vom Universalgericht am Jiingsten
Tag getreten ist und zeitweise dieses dominierte.

An das ,iudicium singulare/particulare® gemahnt der Totentanz, wenn er dar-
auf insistiert, daf} der Tod zu jeder Zeit jeden zu sich rufen und niemand sich von
seiner Verantwortung vor dem gottlichen Richter dispensieren kann. Unter Be-
zug auf 1 Kor 15, 23, womit die mittelalterlichen Stinde legitimiert worden sind,
hat die theologische Anschauung vom Individualgericht zu einer vertieften Refle-

417



Karl Josef Rivinius SVD

xion liber den Tod wie auch iiber das Leben gefiihrt; zugleich ist damit versucht
worden, jeden einzelnen in der christlichen Gemeinschaft dahin zu bringen, dafl
er an seinem Platz die ihm zugemessenen Aufgaben gewissenhaft und eigenver-
antwortlich erfiillte.

»Als ,Reflex und Movens der kollektiven Mentalitit des ausgehenden Mittelalters* sucht der Toten-
tanz der Infragestellung des herkémmlichen Welt- und Gottesbildes und der Destabilisierung der tra-
dierten sozialen Verhiltnisse ein in der christlichen Religion griindendes Erklirungsmodell fiir das Le-
ben des Menschen im Diesseits entgegenzustellen, indem er das durch die grofien Pestepidemien aus-
geldste unvorhersehbare Massensterben ,auf eine sinnstiftende Ordnung’ zuriickfiihrt und trotz der
Erfahrung der unmittelbaren existenziellen Gefahrdung eine Sinnerfiillung des Lebens zu vermitteln
strebt, die Verantwortlichkeit des einzelnen fiir sein personliches Seelenheil lehrt und ihn auf seine
Aufgabe als notwendiges Glied im gottgewollten, stindisch geprigten ordo festlegt. %

Die Darstellungen mittelalterlicher Totentanzvisionen mogen heutzutage als
Protestschrei gegen jegliche Versuche gelten, das Faktum des Sterbenmiissens in
naiver Frommigkeit zu verharmlosen. Zugleich mégen sie auch Auflehnung sein
gegen alle zynischen Machenschaften der Michtigen der Welt hinsichtlich des
verletzlichen hohen Guts des Lebens; Auflehnung gegen das Instrumentalisieren
des Todes in der Botmifigkeit von Haff, Unterdriickung, Terror und Krieg.

Fiir die Menschen aller Zeiten stellten Sterben und Tod ein Problem dar, und
dies wird auch so bleiben. Denn menschliches Dasein vollzieht sich im span-
nungsvollen Wechsel von Werden und Sterben. Simtliche Lebensvollziige sind
diesem ehernen Gesetz unterworfen und erinnern nachdriicklich an die eigene
Sterblichkeit. Die Menschen sehen sich mit diesem unentrinnbaren Schicksal
konfrontiert und miissen mit dieser unausweichlichen Realitit fertig werden.
Dem Tod gegeniiber sind unterschiedliche Einstellungen méoglich: Man kann ihn
ignorieren, nicht wahrhaben wollen, ihn verdringen oder tabuisieren. An dieser
ewigen Frage kann man irre werden, gar zerbrechen; man kann aber auch an ihr
reifen, indem man sein Leben daraufhin bewuflt und gewollt ausrichtet, es aus
dem Wissen um die eigene Verganglichkeit sinnvoll realisiert. Die Akzeptanz der
Endlichkeit bedeutet jedoch keineswegs nur die Konzentration auf die Sterbe-
stunde, sondern zunichst den intensiven Vollzug und die Bejahung des begrenz-
ten Lebens. Sterben und Tod bilden den Abschluff der menschlichen Existenz, die
mit der Geburt ihren Anfang nimmt und sich in verschiedenen Lebensvollziigen
entfaltet.

Uns Heutigen ist der Tod weithin fremd geworden. Fiir den gliubigen Men-
schen des Mittelalters war Christus selbst dem Sterbenden prisent. Er hatte einen
lebendigen Umgang mit dem Tod, lebte im Angesicht des Todes und wuflte ge-
wohnlich von seinem nahenden Ende, auf das er sich in hoffender Zuversicht auf
das ewige Leben entsprechend vorbereitete. In Jesu Christi Auferstehung hat sich
fiir ihn exemplarisch ereignet, was fiir jeden Christen gilt. Diese Uberzeugung
wirkte sich auf das gesamte irdische Leben aus. Die religiose Substanz, die im

418



Die Kunst des heilsamen Sterbens

Mittelalter die Beschiftigung mit Sterben und Tod geprigt hat, ist gegenwirtig
vielfach geschwunden und damit die Gewiheit, dal nach christlichem Verstind-
nis die Allmacht des Todes gebrochen werden kann. Insofern kénnte in einer Lei-
stungs- und ,,Erlebnisgesellschaft®, die sich mit einer durchaus vergleichbaren Si-
tuation und Diskussion konfrontiert siecht, dazu verhelfen, den kreatiirlichen
Charakter anzuerkennen und die ,Kunst des heilsamen Sterbens“ einzuiiben.
Denn jede Ars moriendi will anregen, die Vorliufigkeit des Lebens sowie die ei-
gene Mortalitit unter dem Aspekt der Endgiiltigkeit zu bedenken und damit im
Diesseits des Todes bewufit und dankbar anwesend zu sein. Die christliche Hoff-
nung iiber Sterben und Tod hinaus erwartet die Vollendung der Welt, der person-
lichen Lebensgeschichte und der in ihr gewachsenen Beziehungen.

ANMERKUNGEN

! Der Tod in den Weltkulturen u. Weltreligionen, hg. v. C. v. Barloewen (Miinchen 1996).

2 Umfassend hierzu: A. M. Haas, Todesbilder im Mittelalter (Darmstadt 1989); Ph. Aries, Die Geschichte des Todes
(Miinchen ®1996); K. S. Guthke, Ist der Tod eine Frau? Geschlecht u. Tod in Kunst u. Lit. (Miinchen 1997).

3 E Kelleter, Die Moderne u. der Tod. Das Todesmotiv in moderner Lit. (Frankfurt 1997); A. Lohner, Der Tod im
Existentialismus. Eine fundamentaltheol. Analyse unter Beriicksichtigung des philos.gesch. Hintergrunds (Pader-
born 1998); D. Steinfort, Letzte Runde. Sterben u. Tod in der Gegenwartslit., in dieser Zs. 216 (1998) 103-117.

* Z. Bauman, Tod, Unsterblichkeit u. andere Lebensstrategien (Frankfurt 1994) 48-51.

* Sterben - eine Zeit des Lebens. Ein Handbuch der Hospizbewegung, hg. v. H. Beutel u. D. Tausch (Stuttgart 1989).
& M. de Montaigne, Um recht zu leben (Ziirich 1996) 9; 12. :

7 Ein Uberblick in: TRE, Bd. 4 (New York 1979) 143-154; LMA, Bd. 1 (Miinchen 1980) 1039-1044.

8 R. Schénberger, Ars moriendi. Kann man das Sterben lernen?, in: Politische Studien 46 (1995) 5-15; hier: 7; Ars
moriendi. Erwigungen zur Kunst des Sterbens, hg. v. H. Wagner (Freiburg 1989) 117-155; A. E. Imhof, Die Kunst
des Sterbens. Wie unsere Vorfahren sterben lernten (Stuttgart 1998).

? E Werfel, Der veruntreute Himmel (Frankfurt 1965) 88; 91f.

1% Augustinus, De civitate Dei XIII, 10.

1 A8, 10.

12 Gt. Grof, Totenbiicher. Bilder vom Leben u. Sterben (Miinchen 1994).

B Hierzu: . Huizinga, Herbst des Mittelalters. Studien {iber Lebens- u. Geistesformen des 14. u. 15. Jhs. in Frank-
reich u. in den Niederlanden (Stuttgart '1975); J. Delumeau, Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver
Angste im Europa des 14. bis 18. Jhs., 2 Bde. (Reinbek 1985); S. Wollgast, Zum Tod im spiten Mittelalter u. in der
Frithen Neuzeit (Berlin 1992); Tod im Mittelalter, hg. v. A. Borst u.a. (Konstanz 1993); P Dinzelbacher, Angst im
Mittelalter. Teufels-, Todes- u. Gotteserfahrung (Paderborn 1996).

14 Zu Pest, bildender Kunst u. Literatur: K. Bergdolt, Der Schwarze Tod in Europa. Die Grofie Pest u. das Ende des
Mittelalters (Miinchen *1995) 207 -222.

5 Dazu: R. Hammerstein, Tanz u. Musik des Todes. Die mittelalterlichen Totentinze u. ihr Nachleben (Bern 1980);
Der tanzende Tod. Mittelalterliche Totentinze, hg. v. G. Kaiser (Frankfurt 1983); Tanz u. Tod in Kunst u. Literatur,
hg. v. E Link (Berlin 1993); N. E Palmer, Ars moriendi u. Totentanz. Zur Verbildlichung des Todes im Spatmittelalter,
in: Tod im Mittelalter (A.13) 313-334; Totentanzforschung. 7. Internationaler Totentanz-Kongref Fiissen, hg. v. der
Eur. Totentanz-Vereinigung (Fiirstenfeldbruck 1995).

16 Wollgast (A. 13) 14f. 7 Huizinga (A. 13) 208. '® Hammerstein (A. 15).24. ' Ebd. 2 Ebd.25. 2! Ebd.26.
# Der Totentanz der Marienkirche in Liibeck u. der Nikolaikirche in Reval/Tallinn, hg. v. H. Freytag (Kéln 1993)
13£.

419



