Besprechungen

cher in der Nihe der argentinischen Schule (Juan
Carlos Scannone), die in der Volksfrommigkeit
den Kern der Volkskultur ausmacht. Weber
macht iiberdies mit der Neuentdeckung der in-
dianischen und afrikanischen Kulturen bekannt
und geht damit Giber die bisherige Standardstudie
von Marcello de Carvalho Azevedo (Comunida-
des eclesiais de base e inculturagao da fé) aus dem
Jahr 1986 hinaus. Die pastoralgeschichtliche Stu-
die zur Gemeindeentwicklung in Lateinamerika
ist daher sehr zu begriifien, auch wenn man stati-
stische und soziologische Angaben vermifft. In-
wieweit die Geschichte auch ,Schuldgeschichte®
ist, wie Weber mehrfach betont (199ff., 274), be-
darf jeweils einer klaren Unterscheidung der Dis-
kurse. So wurde im mittelalterlichen Weltbild der
Noachsohn Ham nicht deshalb Afrika zugeord-
net, um die Negersklaverei zu rechtfertigen
(174), vielmehr ging es dem Mittelalter um eine
biblisch legitimierte Weltsicht; deshalb wurden
die damals bekannten Kontinente Asien, Europa
und Afrika den drei Noachséhnen Sem, Japhet
und Ham zugeordnet (sog. Noachidenkarten).
Insgesamt ist Webers Studie geeignet, ein histo-
risch vertieftes Interesse an den Entwicklungen
in der Kirche Brasiliens zu wecken.

Michael Sievernich S]

Die , Identitit® des Glaubens in den Kulturen.
Das Inkulturationsparadigma auf dem Priifstand.
Hg. v. Andreas Lienkamp und Christoph Lien-
kamp. Wiirzburg: Echter 1997. 347 S. Kart. 58,-.

Inkulturation wird gelegentlich mifiverstanden
als eine sozusagen ,sanfte“ Art von Mission oder
Pastoral. Doch so begriifienswert die Ablehnung
der Glaubensverkiindigung im Kielwasser von
Staatsmacht und Kolonialismus ist, so geht es in
den Beitrigen dieses europiisch-lateinamerikani-
schen Sammelbandes um etwas anderes. Thr ge-
meinsamer Nenner ist die Herausarbeitung der
Tatsache, dafl das Ernstnehmen der Menschen,
denen das Evangelium nahegebracht werden soll,
stets Fragen an diejenigen stellt, die die Frohbot-
schaft ,verbreiten® wollen: Der Versuch, eine
fremde Kultur zu verstehen, fiihrt zur Erhellung
der eigenen — und damit auch zur Klirung des
Glaubens derjenigen, die als seine Verkiinder
auszogen.

Das zeigt sich insbesondere in den Wortmel-

dungen von Vertretern jener Gruppen in Latein-
amerika, die bis heute unter dem Druck des mo-
nokulturellen Christentums leiden. Indianische
Volker, Schwarze und Frauen hatten sich iiber
Jahrhunderte hinweg den Anspriichen einer Kir-
che zu beugen, deren Gottesbild, Symbolik und
Theologen immer nur europiisch, weiff und
minnlich waren. Christ werden und Christ sein
bedeutete folglich, in eine Symbolwelt, Liturgie,
Spiritualitat und Kirchenordnung hineinzuwach-
sen, die im Namen des Unbedingt-Zeitlosen die
Verneinung und Aufgabe wesentlicher Elemente
der kollektiven und persénlichen Identitit er-
zwang.

Die Debatte iiber Definition und Prinzip, iiber
Notwendigkeit und Gefahren der Inkulturation
kann also durchaus befreiend wirken: Vieles, was
mit oder ohne Begriindung stets als Bedingung
des Christseins ausgegeben wurde, entlarvt sich
nun in der Folge des Versuchs, zeit- und kultur-
bedingte Menschen aus ihrem Kontext heraus zu
verstehen, selbst als zeit- und kulturbedingt,
oder, um es anders zu sagen, als vom eigentlichen
Inhalt der Offenbarung unterscheidbar. Gleich-
zeitig tritt dieser klarer hervor und kann dann so-
wohl in der Kultur, an die sich die Verkiindigung
richtet, als auch in der, in welcher er schon linger
beheimatet ist, sein kulturkritisches Potential erst
recht entfalten und auf die Verchristlichung der
Zustinde hinwirken.

Inkulturation ist also keine theologische Va-
riante postmodernen Relativismus. Dies wird
insbesondere aus der Perspektive der lateiname-
rikanischen Kirchen deutlich, wo ja das freiwil-
lige Eingehen in die Lebensumstinde der Adres-
saten der Frohen Botschaft keineswegs deren
Rechtfertigung meint: ,Die Option fiir die Ar-
men und die Option fiir die Anderen sind mit-
einander verkniipft, denn der sozioskonomische
Bereich ist ein wesentlicher Bestandteil der Kul-
tur der gesellschaftlichen Gruppen. Und aufier-
halb der Kulturen gibt es keine Befreiung® (317).

Gerade hier ist allerdings auf eine Leerstelle in
diesem hochinteressanten Buch hinzuweisen,
denn bei der Beschiftigung mit Volkskatholizis-
mus sowie indianischen, schwarzen und femini-
stischen Theologien Lateinamerikas kam die an-
dere Seite zu kurz: das Christentum der Grofi-

grundbesitzer und Finanzspekulanten, der

431



Besprechungen

Militirs und Pinochet-Anhinger oder derer, die
etwa auch die jiingste Papstreise nach Mexiko
hemmunglos zu Zwecken der Legitimation oder
Quotensteigerung ausbeuten. Denn gerade diese
~zweideutige Inkulturation des Christentums
schafft ja Zustinde, die die Verkiindigung etwa in
der asiatischen und arabischen Welt — wenigstens
vor Ort — weniger belasten.

Die Lektiire der 23 Beitrige, die aus einer
1996 veranstalteten Tagung mit europiischen
und lateinamerikanischen Theologen, Sozialwis-
senschaftlern und Pastoralarbeitern hervorgegan-
gen ist, die hiufig personliche Erfahrungen an-

hangs von Glaube und Kultur an, sondern
konnte auch die Diskussion iiber die Prisenz der
Katholiken im traditionellen Bereich der Ostkir-
chen oder die Problematik der Territorialpfarrei
angesichts der auseinanderdriftenden Subkultu-
ren in den europiischen Grofistidten befruch-
ten. Und sie erinnert auch daran, daf die Bezie-
hung Glaube-Kultur stets von Machtstrukturen
durchwoben ist, worauf der deutsch-brasiliani-
sche Theologe Paulo Suess in seinem Schlufibei-
trag so hinweist: ,,Immer dann, wenn die Kirche
sich in der Nihe zur politischen Macht befindet,
liflt der inkulturative Elan nach und reduziert

sich auf das Minimum des Seelsorgebe-
triebs*“(319). Stefan Krotz

schaulich in ihre Texte einbringen, regt nicht nur
zum Bedenken des komplizierten Zusammen-

ZU DIESEM HEFT

RICHARD SCHAEFFLER, Professor fiir philosophisch-theologische Grenzfragen an der Universitit Bo-
chum, skizziert eine Reihe von Endzeiterwartungen im Blick auf ihre Entstehung und ihre Inhalte. Er
unterzieht sie einer kritischen Priifung und fragt, was von ihnen in die christliche Botschaft aufgenom-
men werden kann.

Sowohl das Christentum als auch der Islam verstehen sich von ihrem Wesen und Auftrag her als
missionarisch und universal. CHRrisTIAN TROLL, Professor am Pontificio Istituto Orientale fiir Islam
und islamisch-christliche Beziehungen, untersucht Unterschiede und Gemeinsamkeiten, die eine neue
Begegnung der beiden Religionen erméglichen.

Nach dem Ende der Sowjetunion ist im heutigen Ruflland ein wirklicher Neuanfang nicht gelungen.
Paur RotH, Professor an der Universitit der Bundeswehr in Miinchen, sieht als einen Hauptgrund
dafiir die bis jetzt ausgebliebene, ehrliche Auseinandersetzung mit der Vergangenheit.

Lupbwic Murth, Verlagslektor, geht den biblischen und geschichtlichen Wurzeln des kirchlichen
Lektorenamts nach. Er erkennt darin einen Auftrag zur Verkiindigung der Frohen Botschaft iiber den
Kirchenraum hinaus.

Kare Joser Rivinius, Professor fiir Kirchengeschichte an der Philosophisch-Theologischen Hoch-
schule St. Augustin, konstatiert eine zunehmende Verdringung von Sterben und Tod in der heutigen
Gesellschaft. Er stellt dem kulturgeschichtlich die Einiibung in die Kunst des Sterbens im Mittelalter
gegeniiber.

432




