UMSCHAU

Asiatische Versenkung und christliche Glaubenserfahrung

Hugo M. Enomiya Lassalle als Briickenbauer zwischen Christentum
und Buddhismus

Hugo M. Enomiya Lassalle, der am 11. Novem-
ber 1998 100 Jahre alt geworden wire, war einer
der grofien Wegbereiter fiir den christlich-bud-
dhistischen Dialog. 1929 wurde der Jesuit von
seinem Orden nach Japan geschickt, wo er zeit
seines Lebens wirkte. Lassalle brachte als einer
der ersten den Ubungsweg des Za-Zen, die Ein-
iibung in die schweigende Versenkung, von Japan
nach Europa. Wer diesen Weg auch als Christ
iibt, kann erfahren, dafl er dabei sein Christsein
nicht verliert, sondern in eine Tiefe gelangt, von
der Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz
sagen: Es ist etwas ganz hinten, ganz innen in der
Mitte deines Selbst; in dieser Stille gehen wun-
derbare Dinge zwischen dem Menschen und
Gott vor sich, der ein Geheimnis ist.

Als 1990 ein Jubildumsband zum 450jihrigen
Bestehen des Jesuitenordens erschien, war ich er-
staunt, dafl Lassalle als einer der grofiten und
bahnbrechenden Séhne des Ignatius nicht in ei-
nem eigenen Beitrag dargestellt wurde. Gehort
doch die Berithrung mit den Religionen Asiens
seit seinen Anfingen zum besonderen Charisma
des Ordens. Das Problem besteht wohl darin, dafl
man iiber die Ubung des Za-Zen nicht theoretisch
sprechen kann, sondern es selbst praktizieren
mufl. So kann man auch iiber Lassalles Briicken-
bau nicht sprechen wie iiber Exegese, iiber syste-
matische Theologie oder Dogmatik. Man kann in
Lassalles Schule nur einzelne Schritte mit ihm
tun, Schritte in die Tiefe, in die Stille, in das Los-
lassen. Daf} diese Methode nicht nur eine asiati-
sche Kostbarkeit ist, sondern die Mystik im
Abendland sehr wohl von diesen Vorgingen weif},
sehen wir nicht nur bei Teresa von Avila und
Johannes vom Kreuz, sondern auch schon bei
Meister Eckhart und Mechthild von Magdeburg.

Zum 100. Geburtstag von Lassalle ist ein Buch
von Roland R. Ropers! erschienen, in dem er die

566

Gestalt Lassalles in den Umkreis heutiger Wahr-
heitssucher wie Karlfried Graf Diirckheim, Bede
Griffiths, Thomas Merton, Raimon Pannikar und
Teilhard de Chardin stellt. Sie alle suchten nach
den Grundwassern des Lebens, von denen das Jo-
hannesevangelium spricht, nach der Tiefendimen-
sion des Menschen, nach dem Ruhen in Gottes
Urgrund. So vielfiltig wie Gott in seiner Schop-
ferkraft ist, so vielfiltige Vermittlerinnen und Ver-
mittler gibt es auf dem Weg zum Frieden, der in
der hebriischen Bibel ein Name fiir Gott ist.

Die Ubung der tiglichen Versenkung heifit
nicht, alle geistigen Werte wegzuwerfen, die wir
uns erarbeitet haben. Lassalle spricht von einem
zeitweiligen Beiseitelassen aller Inhalte, um im
radikalen Schweigen den vor allem im Westen t6-
tenden Rationalismus zu iberwinden. Die
Ubung des Za-Zen weckt die verdringten reli-
giosen Krifte im Menschen. So sagte Lassalle:
,Manche Autoren behaupten, man diirfe zum
Beispiel nicht an irgendeiner Glaubenswahrheit
festhalten, sonst konnte man das hier gesteckte
Ziel nicht erreichen. Mit anderen Worten: ein be-
stimmter religioser Glaube, zum Beispiel der
christliche, bilde ein Hindernis. Das ist nicht
richtig. Richtig ist, da man sich wihrend der
Meditation nicht willentlich und begrifflich mit
irgendeiner Einzelerkenntnis beschiftigen darf.
Das bestitigt uns auch Johannes vom Kreuz. Es
geht nicht darum, dafl man seinen Glauben weg-
wirft. Das tun auch die Zenménche nicht.”

Unter dem neuen Bewufltsein oder der vierten
Dimension verstand Lassalle eine Vergeistigung
des Menschen, die gerade nicht mit Abstraktheit
oder Weltferne zu tun hat. Lassalle war in seiner
Bescheidenheit, seiner Durchlissigkeit fiir Ge-
fithle der Freundschaft, des Friedens und der
Versohnung ein besonderes Beispiel, daf} schwei-
gende Versenkung zu einem groflen Lebensrea-



Umschau

lismus beitragen kann. Will man Lassalles Sen-
dung tiefer begreifen, so kénnte man ihn als Pro-
pheten der Verstindigung und des unbeirrbaren
Friedenswillens bezeichnen. Er hat die schweren
Erfahrungen seines Lebens wie das Morden im
Ersten Weltkrieg und das Verbrennen der Men-
schen unter der Atombombe in Hiroshima nicht
beniitzt, um iiber die Leiden in dieser Welt oder
die Bosheit der Menschen zu klagen.

Ich kann mich kaum an einen Menschen erin-
nern, der so frei war vom menschlichen Grofien-
wahn unserer Zeit. Er brauchte keinen Meisterti-
tel, obwohl er fiir viele Menschen ein zuverlissi-
ger Begleiter auf ihrem Weg war. Er liebte die
Welt, die Menschen, die Technik, er wollte heilen
und helfen, nicht vernichten und erinnerte dabei
an Jesus selbst.

So zeigt auch das Buch Ropers, daf Lassalle
keiner Jubilien und Festreden bedarf, sondern
dafl er in seinen Worten und in der Erinnerung
vieler Menschen lebendig ist. Er lud dazu ein,
den Weg zu gehen, so wie Jesus die Jinger und
Jiingerinnen auf den Weg schickte. Im Handeln
wird die Wahrheit prasent. Und zeitweiliges Los-
lassen unseres vordergriindigen Ichs kann eine
sehr tiefe Erfahrung von Handeln sein: ein Han-
" deln, das die Welt verindert.

In diesem Sinn ist das Buch von Ropers nicht
einfach zum Durchlesen gedacht. Die neun
Hauptkapitel mit den zahlreichen Zwischentiteln
laden dazu ein, Lassalles Leben und Werk, seine
Pilgerschaft zwischen den Kontinenten ernstzu-
nechmen und jeweils einen kleineren Abschnitt
zur eigenen Vertiefung auf sich wirken zu lassen.
Lassalle war kein Mensch des Konsums, sondern
der harten Arbeit: einer Arbeit, die jetzt, hier
und heute beginnt. Im Zen ist es nicht wichtig,
was ich tue, sondern wie ich es tue.

Fiir Lassalle fithrte die Erfahrung im Zen nicht
aus der Welt hinaus, sondern in die Welt hinein.
In einem Gesprich stellte Ropers Lassalle die
Frage: ,Welchen Weg mufl man beschreiten, um
zu dieser Erfahrung zu gelangen?“ Lassalle ant-
wortete: ,Erleuchtung ist ein Innewerden von
der Wirklichkeit, dem Absoluten, und das ver-
liert der Mensch auch nicht. Aber die Umwand-
lung geschieht nicht allein durch die Erleuch-
tung, dazu braucht man das ganze Leben. Die
Erleuchtung ist nur der Anfang. Wichtig ist, dafl

der Betreffende an sich arbeitet. Bevor man an
die Erleuchtung denkt, muff man sich bemiihen,
ein richtiger, guter Mensch zu werden, ehrlich,
aufrichtig, mitleidig, selbstlos und treu, dann
kann man die Erleuchtung anstreben.*

Eine griindliche und faszinierende Biographie
tiber Lassalle legt Ursula Baatz vor? Sie war
lange Schiilerin Lassalles, ist Vorsitzende der
Wiener Gesellschaft fiir inkulturelle Philoso-
phie® und hat einen Lehrauftrag fiir Zen-Bud-
dhismus an der Universitit Wien. Klaus Riesen-
huber SJ, Freund und Nachlafiverwalter Lassal-
les, beauftragte Baatz mit der japanischen
Jesuitenprovinz, unveroffentliche Briefe und
Tagebiicher Lassalles fiir eine Biographie zu ver-
arbeiten. Damit werden wichtige Quellen fiir die
weitere Forschung erschlossen.

Es gelingt der Verfasserin auf jeder Seite, den
lebendigen und urspriinglichen Lassalle ins Wort
zu bringen. Sie verbirgt auch nicht seine Leiden
in seiner Pionieraufgabe, neue Wege der Verstin-
digung und Praxis zwischen Zen-Buddhismus
und christlicher Spiritualitit zu erkunden. Mit-
briidder und Obere waren dabei oft hilflos und
Lassalle sehr einsam.

Durch seinen Lehrer und fritheren Provinzial
Wilhelm Klein S] lernte Lassalle, die Idee der
Missionierung, von deren Formen aus dem 19.
Jahrhundert er noch geprigt war, loszulassen
und das gottmenschliche Zeugnis im eigenen Le-
ben, dhnlich wie bei Charles de Foucauld, als
Sendung fiir Christus wirksam werden zu lassen.
Beeindruckend ist, dafl sich Lassalle selbst gar
nicht fiir einen Mystiker hielt, sondern fiir einen
Menschen, der etwas Erleuchtung erfahren hatte.
Lassalle wirkte dynamisch und fordernd in seiner
unglaublichen Durchlissigkeit fiir Freude, Wahr-
haftigkeit und Freundschaft. Das Verlangen des
jungen Jesuiten, ein Heiliger zu werden, war
noch im Alter spiirbar im Wunsch, sich korrigie-
ren und beraten zu lassen. Dabei ging es ihm
darum, den Weg ,des Sitzens in Versunkenheit®
immer besser zu gehen. Ohne es zu wollen,
wurde er zu einem weltweiten Friedensapostel,
zumal er selbst einer der Uberlebenden der
Atombombe in Hiroshima war.

Fiir Ursula Baatz ist Lassalle ein Zeuge fiir ge-
gliicktes Leben. Er ist ein Briickenbauer zwi-
schen der christlichen Spiritualitit der vergange-

567



Umschau

nen Jahrhunderte ,und einer neuen Weise Christ
zu sein“. In insgesamt 14 Kapiteln behandelt die
Autorin Themen wie ,Die Macht der Begriffe®,
»Auf der Suche nach Freiheit®, ,Zensur und
Konzil“, , Kulturkritik und Meditation®, ,,Ai-tin,
die Wolke der Liebe®. Zusammenfassend sagt sie
iber Lassalle: ,Die spirituelle Dimension, die
sich in der Ubung des Za-Zen eroffnete, erwies
sich fiir thn als Weg, mit den Gefahren und Mog-
lichkeiten der rasanten Globalisierung umzuge-
hen. In seiner Vision vom ,Neuen Bewufltsein®

entwarf er eine Perspektive fiir eine menschen-
wiirdige und friedliche Zukunft. Denn Zen und
soziales Engagement gehorten fiir ihn untrennbar
zusammen. Auch wenn er das nicht immer be-
tonte, er lebte es“ (8). Waltraud Herbstrith

! Ropers, Roland R.: Geburtsstunde des neuen Men-
schen. Hugo Makibi Enomiya-Lassalle zum 100. Ge-
burtstag. Petersberg: Via Nova 1998. 176 S. Lw. 36,~.

? Baatz, Ursula: Hugo M. Enomiya-Lassalle. Ein Leben
zwischen den Welten. Biographie. Diisseldorf: Benziger
1999. 495 S. Lw. 54,

,Compassion“ — Menschsein fiir andere

Zu einem schulischen Modellversuch

Ziel des ,Compassion“-Projekts ist die Entwick-
lung und Stirkung sozialverpflichteter Haltun-
gen unter Schiilerinnen und Schiilern. Das Pro-
jekt wurde von Adolf Weisbrod, Franz Kuhn
und Friedrich Hirsch im Auftrag der Arbeits-
gruppe ,Innovation® der Zentralstelle Bildung
der Deutschen Bischofskonferenz in der Zeit-
schrift ,Engagement” 1994 erstmals beschrieben
und konzeptionell vorgestellt!. Die Autoren se-
hen in der Entwicklung sozialpflichtiger Haltun-
gen eine herausragende gesellschaftspolitische
Aufgabe, die zunehmend auch die Schulen zu
ibernehmen hatten, da die Individualisierung der
Lebensentwiirfe und Lebenseinstellungen die
Entsolidarsierung der Gesellschaft beférdere und
Prosozialitit und altruistische Haltungen ver-
dringe. Die Gesellschaft lebe von Voraussetzun-
gen, die sie selbst nicht mehr bilde. Diese Ent-
wicklung - empirisch gut belegt — gebe ,Anlaf}
zur Zukunftssorge um die Voraussetzungen des
menschlichen Zusammenlebens“ in unserem
Land (Sonderdruck, 3f.).

Die Schiilerinnen und Schiiler gehen wihrend
des Schuljahrs in der Regel zwei Wochen lang in
eine soziale Einrichtung: ein Altenheim, ein
Krankenhaus, einen Kindergarten, Behinderten-
heime, Asylantenbetreuung, Bahnhofsmission
usw. Der Unterricht der verschiedenen Ficher
begleitet das Praktikum. Er greift soziale, histori-
sche, biologische, ethische, religiose Fragen auf,
die im Zusammenhang mit dem Praktikum auf-
tauchen, und er hilft den Schiilern, ithre Erfah-

568

rungen zu artikulieren, zu reflektieren, zu bewer-
ten und einzuordnen. Diese unterrichtliche Be-
gleitung ist integraler Bestandteil des Projekts.

Das Projekt wurde in den Schuljahren 1996/97
und 1997/98 im Rahmen eines von der Bund-Lin-
der-Kommission fiir Bildungsplanung und Bil-
dungsférderung finanzierten Modellversuchs von
der Pidagogischen Hochschule Karlsruhe wis-
senschaftlich begleitet. Einbezogen waren neun
Schulen unterschiedlicher Schularten (Haupt-
schule, Forderschule, Realschule, Gymnasien ver-
schiedenen Typs) vor allem in Baden-Wiirttem-
berg. Der Abschlufibericht wurde im Januar 1999
vorgelegt. Der Bericht konzentriert sich auf die
erlebnis- und moralpidagogischen Annahmen
des Compassion-Projekts und seine schulischen
Wirkungen.

Die daneben uniibersehbar politische Dimen-
sion der Compassion-Initiative wurde schon be-
nannt. Auf die theologische Dimension sei we-
nigstens kurz hingewiesen. Johann Baptist Metz
hat ,,compassion” treffend mit ,, Empfindlichkeit
fiir das Leid der anderen® iibersetzt und diese so-
ziale Sensibilitit ,das Schliisselwort* des Chri-
stentums genannt. Jesu Blick habe primir nicht
der Siinde, sondern dem Leid des Menschen ge-
golten. Christliche Mystik sei ,eine Mystik der
Compassion®. Thr Imperativ laute: ,Aufwachen,
die Augen 6ffnen. Das Christentum ist kein blin-
der Seelenzauber. Es lehrt nicht eine Mystik der
geschlossenen, sondern eine Mystik der offenen
Augen. Im Entdecken, im Sehen von Menschen,



