Friedhelm Mennekes SJ
Zwischen Zweifel und Entziicken

Kunst und Kirche im 20. Jahrhundert

Die Trennung zwischen Kunst und Kirche ist eine Tatsache, an der es nichts zu
deuten gibt. Eine Spur komplexer Vermittlungsarbeit bildet aber eine Serie von
internationalen Ausstellungen. Oft — nicht immer — in kirchlichem Auftrag er-
stellt, sind es Museumsleute, die hier aus ihrer Sicht das zerbrochene Verhiltnis
von Kunst und Religion zu ergriinden und in seiner Gegenliufigkeit zu doku-
mentieren suchen. Von ihnen seien die neun wichtigsten vorgestellt. Sie sind im
Zeitraum von 20 Jahren entstanden und wurden in Deutschland (Berlin 1980 und
1990, Duisburg 1991), Italien (Trient 1994), Osterreich (Linz 1981 und Graz
1997), USA (Los Angeles 1986 und Chicago 1996) und zuletzt in Australien (Mel-
bourne 1998) gezeigt. Hier liflt sich anschaulich die jiingste Entwicklung eines
kulturellen Differenzierungsvorgangs nachzeichnen.

Bei aller Unterschiedenheit, eines verbindet Kunst und Religion iiber alle
Trennungen hinaus: die Frage des Menschen nach Orientierung fiir sein Leben.
War sie bis ins spite Mittelalter hinein eingebunden in eine Gesellschaft, die mit
ihrem ,ordo® auch die dogmatischen Orientierungen und die ikonographisch fi-
xierten Bilder festschrieb, so ging diese statische Sinnverordnung spiter in eine
moderne, dynamische Sinnvermittlung {iber. Renaissance und Barock bildeten er-
ste treibende Elemente aus, doch im 19. Jahrhundert erstarrten diese wieder in
den kirchlichen Angsten vor jeglicher Verinderung; um so lebendiger wurden
diese Impulse in der Kunst weiterentwickelt.

Hier suchte der fragende Mensch jetzt selbst bohrend seinen Sinnzusammen-
hang zu erringen. Obwohl lingst von den institutionalisierten Religionssystemen
getrennt, fanden jetzt Kiinstler Anregungen bei freigeistig spirituellen und esote-
rischen Bewegungen ihrer Zeit. Man denke nur an Wassily Kandinskys ,Das Gei-
stige in der Kunst“ (1912), an Piet Mondrians ,Die neue Gestaltung der Malerei®
(1917) oder an Kasimir Malewitschs ,Die gegenstandslose Welt“ (1927). Was lag
also niher, als im Riickblick auf die letzten hundert Jahre Bilanz zu ziehen und
nach dem Bleibenden solcher Einfliisse und derartiger Beziehungen in der Kunst
zu fragen.

630



Zwischen Zweifel und Entziicken

Bestandsaufnahme I: verbliiffende Nihe von Religion und Kunst

Initiator und Organisator der ersten und bis heute vielleicht wichtigsten Bilanz-
ausstellung war Wieland Schmied, Kunsthistoriker und erfahren im Ausrichten
wichtiger Ausstellungen. Er war von dem Wissen bestimmt, dafl auch die mo-
derne Kunst in ihren wesentlichen Anfingen von spirituellen Impulsen geprigt
war. So legte sich fiir ihn die Frage nahe, wieweit das bei den verschiedenen
Avantgarden der Moderne der Fall war. Diese Frage sollte sich in einem Ausstel-
lungsprojekt thematisieren und die Antworten praktischerweise dokumentieren.
Ausdriicklich ging es dabei nicht um eine sogenannte religiose oder gar christliche
Kunst.

Ende der 70er Jahre war es so weit. Schmied hatte den Arbeitskreis ,Kunst und
Literatur® des Zentralkomitees der Deutschen Katholiken fiir diese Fragestellung
interessiert und schlieflich dazu bewogen, auf dem bevorstehenden Katholiken-
tag in Berlin ein entsprechendes Projekt zu wagen. Es wurde schliefflich in der
Orangerie des Charlottenburger Schlosses in Berlin realisiert und setzte in einem
umstrittenen wie beredten Titel Kunst und Religion spannungsreich zueinander
in Bezug: ,Zeichen des Glaubens — Geist der Avantgarde®. Dieses Motto zielte
weder auf eine simple Gleichsetzung noch bezeichnete es einen uniiberbriickba-
ren Gegensatz. ,Der Gedankenstrich zwischen dem Begriffspaar sollte die beiden
Pole eines offenen Spannungsfeldes markieren — war es eher ein Binde- oder ein
Trennungsstrich? Was trennte, was verband Glauben und Avantgarde?“ fragte der
Organisator mit Blick auf die 225 Werke von 90 namhaften Kiinstlern aus der
Zeit von 1890 bis 1980.

Bei vielen Menschen stieff das Unternehmen damals auf grofle Skepsis, ja Ab-
lehnung, und dies nicht nur in kirchlichen Kreisen. Doch auch nach Schliefung
der miflig besuchten Prisentation wirkte die Ausstellung weiter und entfaltete in
den folgenden Jahren eine grofle Ausstrahlung. Wie kaum eine andere machte sie
Geschichte, wurde sie doch zwangsliufig zu einer radikalen Neu-Interpretation
der Kunst des 20. Jahrhunderts, wie man sie nach und nach zu sehen begann. Auf
Dauer in Erinnerung blieben die bis auf den heutigen Tag einzige europiische
Prisentation von Barnett Newmans ,Stations of the Cross“ (heute in der Natio-
nal Gallery in Washington DC), der Andachtsraum mit den spiten Bildern von
Marc Rothko, das Triptychon ,Monopink. Monogold. Monoblau® von Ives
Klein oder die konsequent prasentierten ,Kreuze“ von Arnulf Rainer.

Wenige Monate spater eroffnete eine zweite Ausstellung ihre Tore. Diesmal
war es die Neue Galerie der Stadt Linz in Osterreich. Hier hatten der Kunsthisto-
riker Peter Baum und der Theologe Giinter Rombold eine dhnliche Bilderreihe
zusammengestellt: ,,Christusbild im 20. Jahrhundert®, freilich nicht so umfang-
reich wie die Berliner und thematisch streng auf das Christusbild konzentriert.
Gezeigt wurden 140 Arbeiten von 42 internationalen Kiinstlern. Sie umfafiten die

631



Friedhelm Mennekes S

Zeitspanne vom Expressionismus bis zum Beginn der 80er Jahre. Auch iber-
raschten wieder wichtige Namen der Kunst, die sonst nicht mit der religiosen
Thematik in Verbindung gebracht wurden. Unvermutet breit zeigte sich die Of-
fenheit fir das religios relevante Thema, angefangen bei Alfred Kubin, Arnulf
Rainer, Alfred Hrdlicka, Walter Pichler bis hin zu Max Beckmann, Antoni Tapies,
Louis Soutter, Alexej Jawlensky, Alfred Manessier, Georges Rouault, Marc Cha-
gall, Gunther Uecker, Joseph Beuys und anderen. Dabei stach vor allem ,Der
rote Christus“ (1922) von Lovis Corinth hervor, zeigte er doch die vom Ersten
Weltkrieg erlebnisgetrinkte Tiefe und existentielle Betroffenheit dieses wichtigen
deutschen Kiinstlers. Das Bild war eine religiose Vision vom Leiden und Sterben.
Aus Form und Farbe gewonnen, suchte es in der Gestalt Christi eine Antwort
auf die Frage nach dem Sinn des Lebens.

Wie schon zuvor in Berlin war klar, daf} diese Werke kein Niederschlag eines
konfessionell geprigten Glaubens waren. Daher zeigten sie auch nicht die Erls-
sergestalt Christus als vielmehr den Menschen Jesus von Nazareth. In dieser Ge-
stalt tauchte plotzlich das Bild des Menschen in moderner Zeit auf, doch das war
mit Blick auf die frithere Kunstgeschichte nicht neu; denn die Menschlichkeit
Christi schien bereits in den mittelalterlichen Bildern deutlich auf; erst im 19.
Jahrhundert ging sie verloren oder erstarrte in einem platten wie unglaubwiirdig
verklarten Naturalismus. Hier stand die personliche Entwicklung einzelner
Kiinstler im Zentrum der Betrachtung.

Was dem Organisator der ersten Berliner Ausstellung noch eine Frage war, ist
einige Jahre spater den Initiatoren eines weiteren Projektes in Los Angeles ein fe-
ster Ausgangspunkt: dafl nicht nur bei der Entstehung der abstrakten Kunst um
1910 spirituelle und spiritualistische Tendenzen eine wichtige Rolle spielten, son-
dern daf} sich das religiose Interesse in der Kunst und die Fragen seiner Gestal-
tung auf breiter Basis das ganze Jahrhundert hindurch vermischten. Die Organi-
satoren fihrten viele Belege dafiir an und machten sie nicht nur bei den grofien
Amerikanern des , Abstract Expressionism“ fest: Jackson Pollock, Adolph Gott-
lieb, Mark Rothko, Barnett Newman, Clifford Still, sondern auch an Europiern
wie etwa Ferdinand Hodler, Kasimir Malewitsch, Franz Marc, Edvard Munch,
Georges Vantongerloo. Erste Anregungen zu dieser Ausstellung waren Forschun-
gen zu den Quellen der abstrakten Kunst in Zusammenhang mit dem Okkulten
und dem Mystischen in den 60er und 70er Jahren. Sixten Ringbom, Robert P
Welsch und Robert Rosenblum hatten sie Jahre zuvor angeregt und durchgefiihrt.
Die Ergebnisse dieser Arbeiten flossen direkt in das grofle Projekt ein. Sie wur-
den durch einen weiteren Aspekt erginzt: mit Untersuchungen tiber Kiinstler, die
sich von dem Anthroposophen Rudolf Steiner beeinflufit gezeigt hatten.

Maurice Tuchman und Judy Freeman zeichneten schlieflich fiir die Ausstel-
lung verantwortlich. Sie 6ffnete im Jahr 1986 im Los Angeles County Museum in
Los Angeles ihre Tore. Thr Titel: , The Spiritual in Art: Abstract Painting 1890-

632



Zwischen Zweifel und Entziicken

1985“. In ihr waren 257 Werke von 95 Kiinstlern von der Zeit des Symbolismus
bis zum Jahre 1985 versammelt. Die Teilnehmerliste reichte von Hans Arp bis So-
phie Taeuber, von Joseph Beuys tiber Robert Delaunay, Theo van Doesburg und
Alberto Giacometti bis zu Anselm Kiefer, Brice Marden, Sigmar Polke, Arnulf
Rainer und Norman Zammit.

So interessant und wichtig die Ausstellung fiir die Demonstration spiritueller
Stromungen in der Kunst auch war, ihre Theorielastigkeit konnte sie nicht verber-
gen. Es war schwierig, den Weg von den Ideen zu den Kunstwerken zu belegen
und abzustecken und den direkten Zusammenhang zwischen dem Denken und
dem kiinstlerischen Tun nachzuweisen. Der gelegentliche biographische Hinweis
auf die Lektiire okkulten Schrifttums begriindet noch keine feste Briicke zwi-
schen spiritistischem Wort und abstraktem Bild; das gilt — um nur wenige Namen
zu nennen — sicher fiir Hans Arp, Bruce Nauman oder Arnulf Rainer. Hier wur-
den Kiinstler einseitig in Gruppen und Richtungen gewiesen, die der Komplexitit
ihres Werkes nicht gerecht werden.

Insgesamt standen bei der Ausstellung das kiinstlerische Interesse an Alchimie,
Anthroposophie, Buddhismus, Kabbala, Spiritismus, Theosophie und schamani-
stische Rituale im Vordergrund. Traditionelles christliches Denken wurde dage-
gen demonstrativ ausgeblendet, selbst das in kiinstlerischen Kreisen breit vertre-
tene Interesse an Mystikern wie Meister Eckart. Einen Bezug zur Ausstellung
von Wieland Schmied gab es nicht. Gleichwohl dokumentierte das Projekt im
Allgemeinen eine kontinuierliche Tradition in der Kunst unseres Jahrhunderts,
Spirituelles zu veranschaulichen. Eindrucksvoll war beispielsweise die Darstel-
lung der Beziehungen zwischen Jackson Pollock und der amerikanischen Einge-
borenen-Kultur sowie die fiir viele tiberraschende Prisentation der Schwedin
Hilma af Klint.

Bestandsaufnahme II: zunehmende Diastase von Kunst und Kirche

Zehn Jahre nach der im nachhinein erfolgreichen und anregenden Berliner Aus-
stellung ergab sich organisatorisch die Moglichkeit zu einer erneuten Bestands-
aufnahme des Verhiltnisses von Kunst und christlichem Glauben. Wieder war es
ein Katholikentag in Berlin, der den Anstof§ dazu gab. Jetzt sollte das Augenmerk
auf die Kunst nach dem Zweiten Weltkrieg gelegt werden. Deutliche Tendenzen
hatten sich inzwischen breitgemacht: Die Malerei befand sich auf dem Riickzug
in eine Art Schattendasein, das Technische dominierte immer mehr die Kunst,
ebenso ihr starker Riickzug ins rein Asthetischen. Ausdriicklich christliche Be-
ziige wie die im Werk von Joseph Beuys waren verstummt. ,Solange Beuys lebte,
signalisierte allein seine Prasenz, dafl sich eine Position der Avantgarde wesens-
maflig mit einer urspriinglich christlichen Haltung verbinden konnte und aus ihr

633



Friedhelm Mennekes S

Kraft bezog®, schrieb der alte und neue Ausstellungsleiter Wieland Schmied im
Katalog. Jetzt war vieles anders geworden, doch bleibend war unter Kiinstlern
die Suche nach einer giiltigen Form und die Frage nach der Moglichkeit einer
kiinstlerischen Erkenntnis des Selbst. Hier war die Kunst immer noch offen fiir
alle Art von lebendigen Ideen, und sie zeigte sich getrieben, inneren Erfahrungen
Ausdruck zu verleihen — auch den religiosen.

300 Bilder von 67 Kiinstlern vereinigte Wieland Schmied in Zusammenarbeit
mit Jiirgen Schilling im Berliner Martin-Gropius-Bau. Jetzt beeindruckten ganze
Werkgruppen in ihrer hohen geistigen Verdichtung; so vermochten sie auf engem
Boden in einheitlichen Bildsequenzen Sinnriume zu schaffen und den Betrachter
tief zu beeindrucken. Die Ausstellung selbst verpflichtete sich inhaltlich dem Bil-
derstreit und der Dimension der Zeit. Letzterem Aspekt entsprang dann auch der
Titel: ,GegenwartEwigkeit. Spuren des Transzendenten in der Kunst unserer
Zeit“. Es ging dabei um die Erfahrung der Ewigkeit im geschichtlichen Augen-
blick, vom ganz Anderen im Alltiglichen, von der ewigen Dauer im erfahrenen
Fluf der Zeit. Der gemeinsame Nenner, den der Titel suggerierte, zielte auf Bil-
der, in denen das Moment der Zeit in irgendeiner Form reflektiert wurde, Kunst-
werke, ,in denen das Durchsichtigwerden eines gegenwirtigen Augenblicks er-
lebt wird, indem das konkrete Erscheinende iiber sich selbst hinausweist auf et-
was anderes, auf ein Transzendentes“ — so heifdt es im Vorwort.

Im Vergleich mit der ersten Berliner Ausstellung zeigte sich zweierlei: Die Dif-
ferenzierung zwischen den Sinnriumen Religion und Kunst war weiter gewach-
sen. Die Geschichte der christlichen Ikonographie schien eindeutig abgelaufen.
Die Distanzen zu den christlichen Kirchen klafften deutlicher als zuvor - trotz
einer breiter gewachsenen Aufmerksamkeit mancher Theologen fiir das Gesche-
hen in der Kunst, trotz theologisch-isthetischer Arbeitskreise, Ausstellungsinitia-
tiven und neuer kirchlicher Museumskonzepte. Auf der anderen Seite hatte sich
bei vielen Kiinstlern eine inzwischen breit angelegte Sensibilitit fiir das Geistige
und Weltanschauliche wie selbstverstindlich ergeben. Auch machte sich bei vie-
len Kiinstlern (und hier zumal im Bereich des Videos) eine deutliche Sensibilitit
fiir Fragen des Menschen, Fragen des Sinns und des Seins, deutlich — denkt man
beispielsweise an die Reflexionen, mit der Kiinstler wie Agnes Martin, Bill Viola
oder Arnulf Rainer ihre Werke stindig begleiten. Das jedenfalls zeigte sich im Fa-
zit: Das Verhiltnis zwischen Kunst und Kirche blieb problematisch, wenn es sich
auch unter postmodernen Auspizien fiir eine gewisse Zeit zu entkrampfen schien.

Die Schliisselfunktion des geistlichen Raums

Diese Tendenz belegte eine andere Ausstellung ein Jahr spiter. Diesmal war es
das Wilhelm-Lehmbruck-Museum in Duisburg. Christoph Brockhaus und Gott-

634



Zwischen Zweifel und Entziicken

lieb Leinz zeigten 71 Arbeiten von 47 Kiinstlern. ,Museum und Kirche. Religiose
Aspekte moderner Kunst hiefl der Titel. Neben einem grundsitzlichen Interesse
am Thema verstand sich dieses Projekt auch als eine Auseinandersetzung mit der
vorausgegangenen Berliner Ausstellung. Die Organisatoren kritisierten hier, daf§
allzu sehr die Konturen zwischen geistigen und religiésen Aspekten in der zeit-
gendssischen Kunst verwischt worden seien. Dieser Einwand fiihrte zu der Uber-
legung, die Schliisselfunktion des geistlichen Raums in die Verhiltnisanalyse von
Kunst und Kirche einzubeziehen. Parallel dazu prisentierte das Museum Skulp-
turen aus seinem Besitz in 21 Duisburger Kirchen. Durch diese Konstellation
machte die Ausstellung das Spezifikum des Raumes fiir die Unterschiede in der
Rezeption fest.

Alle Werke waren urspriinglich nicht fiir den sakralen Raum geschaffen; aus
sich selbst heraus aber dokumentierten sie souverin, daff sie auch dort ihren
Standpunkt haben kénnten. Das war ebenso iiberraschend wie selbstverstindlich.
Die Ausstellung ging zudem der Frage nach, wie Bildhauer unserer Zeit bewufit
oder unbewuflt auf zentrale liturgische Kunstformen vieler Weltreligionen und
Weltkulturen reagierten. Vier Themenbereiche wurden abgesteckt: Altar, Schrein,
Thron, zeremonielles Objekt. Die Ergebnisse dieses Unternehmens waren in vie-
len Details verbliiffend, ebenso die Reaktion — legte sich doch zugleich eine neue
Methodik solcher Projekte nahe: Beziehungen zwischen Kunst und Religion
nicht mehr abstrakt zu untersuchen, sondern konkret, in Raum und Zeit und am
einzelnen Werk.

,Der Zauber und die Transzendenz*

Ein komplexer und anspruchsvoller Versuch, die Prisenz des Geistigen in der
Kunst unserer Zeit unter Beweis zu stellen, war im Jahre 1994 die Ausstellung
von Danilo Eccher in Trient. Er versammelte 21 Kiinstler aus acht Nationen, da-
von die meisten allerdings Italiener. Im Castel Ivano zeigte er 43 Werke, unter an-
derem von Miquel Barceld, Jean-Michel Basquiat, James Brown, Francesco Cle-
mente, Enzo Cucchi, Nicola De Maria, Jannis Kounellis, Mario Merz, Julian
Schnabel, Sean Scully, Emilio Vedova, Gilberto Zorio.

Das Besondere dieser Ausstellung war der Versuch, eine systematische Theorie
des Geistigen aus unterschiedlichen Blickwinkeln zu versuchen. Dazu lud Eccher
den international anerkannten Kunsthistoriker Achille Bonito Oliva, den Philo-
sophen Ermanno Olmi und den Theologen Crispino Valenziano zur Mitwirkung
ein. Sie erarbeiteten einen konzeptionellen Rahmen fiir die Ausstellung unter
dem Titel ,L’incanto e la trascendenza“ (Der Zauber und die Transzendenz). In
einer kritischen Zeitanalyse beklagten sie den Verlust fester Interpretationspara-
menter sowie die Auflosung eines festen Beziehungsrahmens zum transzendenten

635



Friedhelm Mennekes S

Denken. Die Zersplitterung der Welt sei das unvermeidbare Ergebnis einer Wahr-
heit, die sich zwar in immer neuen Masken und neuen Bildern artikuliere, ohne
mit ihnen den Ritseln der Wirklichkeit beikommen zu kénnen. Daraus resultier-
ten ein Krisenbewuf3tsein, eine Erniichterung und das Gefiihl der Angst. Weder
die wissenschaftliche Erkenntnis noch der technologische Fortschritt fithrten zu
festen geisten Anhaltspunkten: ,Daher unsere Unruhen, Verwirrungen, Angste:
und das Gefiihl der Einsamkeit gegeniiber dem ewigen, unerbittlichen Schweigen
auf unsere Fragen® (E. Olmi).

Aus der Negativitit zeitgenossischer Enttiuschungen greifen die Autoren und
der Organisator dieser Ausstellung zur Kunst und versuchen, aus den Bildern
heraus eine hermeneutische Matrix zu entwerfen, eine Art Leschilfe, um den Be-
trachter zu einer existentiellen Auseinandersetzung mit dem einzelnen Werk an-
zuregen und einer Beantwortung seiner Fragen niherzufiihren. In diesem Sinn
entwerfen sie eine Art dsthetischer Metaphysik und Erkenntnistheorie, die Hypo-
these der Transzendenz als Form und des Zaubers als Weg zu einer spezifisch
kiinstlerisch-poetischen Erkenntnisweise, welche die Ritsel der Wirklichkeit an-
gemessen und schopferisch zu lichten vermag,

Die Kunst versuche, die Grenzen rationaler Erkenntnis zu tibersteigen und zu
einem ,gekriimmten Blick“ (A. B. Oliva) zu gelangen. Er umgehe die ,uniiber-
schreitbare Frontalitit der Dinge“ und suche sie sozusagen ,,von hinten zu iiber-
raschen®. Dieser erweiterte Blickwinkel der Transzendenz vermittle die mensch-
liche Alltagserfahrung mit der Erkenntnis der Wirklichkeit. Sie fithre zur Selbst-
erkenntnis und zu einer Definition der Welt im Sinn von Heideggers ,Sein in der
Welt“ als ,Plan von der Welt“. Der Gefahr inhaltlicher Mifiverstindnisse begeg-
net Ermanno Olmi mit einem interessanten Votum zugunsten einer dynamischen
Transzendenz. Darunter versteht er eine permanente Suchbewegung, die sich als
JTranszendenz aus der Immanenz® von der Idee der biblischen Gottebenbild-
lichkeit speist. Immanenz ist fiir ihn die Voraussetzung jeglicher Transzendenz,
sozusagen ihre materielle Basis. ,Doch wihrend Gott den Menschen kennt,
kennt der Mensch nicht Gott, der das Geheimnis ist. Er ahnt seine Gegenwart in
der Schopfung, er sucht thn mit dem Gedanken in den Abgriinden der Zeit und
des Raumes.“ Daher gelte es, zwar mit Miihe, aber doch mit Freude solche Trans-
zendenz in der Immanenz aufzuspiiren. Diese Freude wird dann in das dstheti-
sche Konzept des Zaubers iiberfiihrt, jenen ,scharfen, durchdringenden Blick,
strahlend in der Ekstase seiner Vision® (D. Eccher). Dieser Zauber ist ein intellek-
tueller Akt, der sich von anderen Erkenntnisprozessen inspirieren lifit und daher
ganz und gar neue Interpretationsparameter ermoglicht. Er macht das kiinstleri-
sche Werk offen fiir alle Arten von Epiphanien.

So konsistent die Autoren des Katalogs ihre Denkansitze aufeinander abzu-
stimmen wuflten, so unvermittelt prisentierte sich allerdings die gegeniiber dem
Katalog erheblich reduzierte Ausstellung selbst. Wie zufillig zusammengestellt

636



Zwischen Zweifel und Entziicken

wirkte die Liste der Kiinstler, zu beliebig geriet die Auswahl der Werke, wenig
tiberzeugend der Briickenschlag ins Geistige, zu dominierend der Einflufl einzel-
ner Galerien. Ohne bei den meisten Kiinstlern die spirituellen und transzenden-
ten Ziige ihres Schaffens in Abrede stellen zu wollen, bleibt aber doch zu fragen,
ob ,Badewanne“ (1961-1987) von Joseph Beuys oder ,Golf“ (1990) von A. R.
Penck die leuchtendsten Beispiele ihres Beitrags zum Thema des transzendente-
ren Zaubers darstellen. Anspruch und Wirklichkeit des Konzeptes deckten sich
nicht. Dennoch vermittelten einige Werke jenen Zauber, den die Organisatoren
im Betrachter auszuldsen suchten. ,Senza titolo“ (1988) von Jannis Kounellis und
»Large Head 11 (1983) von James Brown seien auswahlsweise genannt.

Kunst und religiose Empfindungen

Nur zwei weitere Jahre dauerte es, bis es zu einer neuen, konzentrierten wie kon-
sequenten Ausstellung kam. Diesmal war die Er6ffnung des neu erbauten Mu-
seum of Contemporary Art in Chicago im Jahre 1996 der Anlafl. Der deutsche
Architekt Josef Paul Kleihues hatte es erbaut, zum ersten Direktor war der Eng-
linder Richard Francis bestellt worden. Er hatte zuvor an der Tate Gallery in
London gearbeitet und sich dort unter anderem als Bacon-Spezialist einen Na-
men gemacht. ,Negotiating Rapture. The Power of Art to Transform Lives“ hief§
der Titel dieser Prisentation.

Die Ausstellung galt unter anderem als eine Hommage an den Griindungspri-
sidenten des Museums, Joseph R. Shapiro. Sein Engagement fir die Kunst war
das Ergebnis intuitiven Erfassens ihrer weltgestalterischen und religiosen Dimen-
sionen: Sie erforsche threm Wesen nach das Innere des Menschen. Durch Bilder,
Symbole, Metapher mache sie die Geheimnisse des Seins erfahrbar und gestaltbar.
So vermittle sie die Kraft, Ordnungsstrukturen zu entwerfen und dem Chaos an
Briichen und Auflosungen zu wehren. Die Kunst klire die Wahrnehmung, das
Begreifen von Leben und Tod. ,Seit der Aufklirung haben die Kiinste viele My-
sterien vermittelt und zugleich die Aufgabe iibernommen, das menschliche Ver-
langen nach Transzendenz zu stillen, was bis zu ihrer Rationalisierung die Kir-
chen in der Hand hatten®, schreibt Shapiro in seinem Vorwort zum Katalog. Die
Kiinstler gestalteten heute gleich religiosen Ritualen die Tiefenerfahrungen des
Menschen. Als eine Art Religionsersatz bekimpften sie die Leere und das Elend
in dieser Zeit der Angst und des Inhumanen.

Wie der Begriff ,Rapture® andeutet, geht es in der Kunst wie in der Religion
um die Erfahrung und ,Verhandlung“ eines Begliicktseins, einer Begeisterung.
Der Mensch will - so die Ausgangsiiberlegung der Organisatoren — aus der All-
tagserfahrung herausgehoben werden, dabei hingegeben an das Geistige und von
ihm hingerissen. Seiner religiésen Bedeutung nach fafit der Begriff , Rapture® jeg-

637



Friedhelm Mennekes SJ

liche Art von Ekstase zusammen, wie sie mit eigenen Augen zu sehen sei. Die be-
rithmte ,Ekstase der heiligen Theresa“ von Gian Lorenzo Bernini in der romi-
schen Kirche Santa Maria della Vittoria gibt dazu das bekannteste Beispiel ab.

86 Werke von insgesamt 37 Kiinstlern machten die Ausstellung aus. Elf Werk-
gruppen von elf Kiinstlern standen im Mittelpunkt. Sie entstammten dem Zeit-
raum von 1945 bis 1995 und wurden von weiteren Werken der Kunst aus verschie-
denen Perioden und Kulturen erginzt. Schlieflich standen ihnen Manuskripte,
Zeichnungen und Entwiirfe aus anderen geisteswissenschaftlichen Disziplinen
zur Seite: Objekte aus Archiologie, Architektur, Literatur, Wissenschaft, Philoso-
phie und Religion.

Beeindruckend waren in diesem lebendigen und anregungsreichen Labyrinth
die Inseln der elf Einzelprisentationen von Francis Bacon, Joseph Beuys, James
Lee Byars, Lucio Fontana, Shirazeh Houshiary, Anselm Kiefer, Agnes Martin,
Bruce Nauman, Barnett Newman, Ad Reinhardt und Bill Viola. Sie zeigten dem
Besucher verschiedene, weil individuelle Losungen und Methoden der Erschlie-
fung des Geistigen auf. Zugleich eroffneten sie Wege, auf denen die Kunst meta-
physische Bediirfnisse stillt und iiber die emotionalen Erfahrungen das Transzen-
dente und das Spirituelle beriihrt.

Wie schon zuvor das Duisburger Projekt, so lebte auch diese Ausstellung von
der methodischen Erweiterung der Fragestellung. Hoben die Organisatoren aus
dem Wilhelm-Lehmbruck-Museum auf die Konfrontation des Werkes mit einem
bestimmten Raum ab, so setzte Richard Francis auf eine neue Logik. Es ging ihm
nicht um Aussagen oder gar neue Theorien zu Binnenverhiltnissen in der Kultur,
sondern in aller Offenheit um die Behandlung ernster Sinnfragen und konkret er-
falbare Antworten. Diese blieben in ihren theoretischen Ergebnissen zwar vage,
verwiesen dafiir aber ehrlicherweise wieder auf Fragen zuriick, denen sie ent-
stammten. So reichten sie das Fragen als eine permanente geistige Bewegung an
den Betrachter weiter, aber nicht ohne den intellektuellen Anspruch, fiir derarti-
ges Suchen stets neue Fragen und neue Antworten anzumahnen: Ist die spirituelle
Dimension fiir das Leben im umfassenden Sinn nétig? Kann die Kunst behilflich
sein, das geistliche Geheimnis des Lebens zu verstehen? Haben die Museen tiber-
haupt die Kraft, die Kathedralen zu beerben? Konnen kiinstlerische Eindriicke
und Methoden mit religivsen Empfindungen gleichgesetzt werden? Haben sie die
Wege und die Mittel, diese iiberhaupt auszudriicken und zu gestalten? Wie ist
iiberhaupt das Entziicken zu beschreiben, das wir das kiinstlerische nennen?

Es ist das bleibende Verdienst dieser Ausstellung, das Verhiltnis von Kunst und
Religion und die Methodik solcher Projekte in einen grundsitzlicheren Zusam-
menhang gestellt und auf ganz neue Weise problematisiert zu haben. Das war
schlieflich eines ihrer wichtigen Ergebnisse: Der religiése Aspekt in der Kunst ist
nicht nur thematisch zu fassen, sondern ist wesentlich ein Aspekt der Form.

638



Zwischen Zweifel und Entziicken
Religion, Gedichtnis, Korper

Von den Erfahrungen der vorangegangenen Ausstellungen profitierte auch ein
weiteres Projekt in Graz im Jahr 1997. Wieder gab ein kirchliches Treffen den An-
lafl zu ihrer Realisierung ab, die Zweite Europiische Okumenische Versammlung.
Wieder war es der Auftrag, eine Art kritische Bestandsaufnahme des Verhiltnisses
zwischen Kunst und Kirche vorzunehmen. Zwei junge Theologen mit kunsthi-
storischem Studium zeichneten verantwortlich: Johannes Rauchenberger und
Alois Kaélbl. Sie konstatierten den lingst etablierten Bruch zwischen den beiden
Sinnbereichen, wichen aber klug der Gefahr aus, in alte Fragestellungen zuriick-
zufallen. Unter dem Obertitel ,Entgegen® versammelten sie 121 Werke von 42
Kiinstlern und machten ihre Auswahl an drei Begriffen fest: ,Religion, Gedicht-
nis, Korper in Gegenwartskunst, wie es im Untertitel des Projekts heifit. Auf
diesen Gebieten gelingen der Kunst lebensnahe Formulierungen, um die Existenz
des Menschen in seiner Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit zu deuten. Die Orga-
nisatoren gingen von Prozessen entstehender Kunst aus und tibersahen ebenso-
wenig die Kunst als Einspruch gegen die Religion wie ihre leibfeindlichen Lehren.
Mit dem Begriff ,Entgegen verankerten sie innere Polarititen und logische Of-
fenheiten in das Konzept, wie sie die Chicagoer Kollegen praktisch gefordert hat-
ten. ,Entgegen bleibt durch seine Mehrdeutigkeit in der Schwebe: Auf der einen
Seite kann es einen Widerstand, auf der anderen Seite die Bewegung auf etwas hin
zum Ausdruck bringen, heifit es im Vorwort. So sollte dieses Leitwort der Aus-
stellung fiir die ganz spezifischen Moglichkeiten der Kunst stehen: sich Dingen
und Sachverhalten ohne Illustration anzunihern, diese sichtbar zu machen, ohne
sie gleich versohnt aufzuldsen. Der kiinstlerische Ausdruck konnte dann mit den
auftauchenden Widerstanden exakt den Finger auf die Wunden legen, denen sich
jede ernsthafte Auseinandersetzung stellen muf8.

Die Konsequenzen, die sich aus dem Duisburger Konzept ergaben, wufiten
sich die beiden jungen Grazer Kunst-Theologen zu eigen zu machen. Sie verteil-
ten die Werke auf das museale Kulturhaus, in einige Galerien, im historischen Je-
suitenkolleg, das jetzt als Priesterseminar dient, im frithbarocken Mausoleum der
Habsburger und in einigen Kirchen der Grazer Innenstadt. Auf diese Weise ent-
standen groflartige Raum-Verdichtungen und religiés-kiinstlerische Uberlagerun-
gen. Am gelungensten war freilich die Prisentation einer groflen eingestiilpten,
voll vergoldeten Kugel durch den englischen Bildhauer Anish Kapoor im Mauso-
leum. Durch die spiegelglatte Oberfliche reflektierte und ordnete die Kugel den
gesamten Raum und transformierte die raumgreifende barocke Selbstdarstellung
des Habsburger Systems in eine allgemeine Raumerfahrung. Was ehemals dynasti-
scher Selbstverklirung galt, gestaltete sich jetzt in der Dimension des Lichtes als
personliche Selbstbespiegelung des Betrachteres in Konfrontation, Ahnung und
Anfrage. Er erfuhr sich zugleich als Zentrum des Raumes und seiner eigenen re-

639



Friedhelm Mennekes Sf

flektierten und zu reflektierenden Bewegungen. Kunst, Licht und Raum hoben
den Menschen tiber sich selbst hinaus.

Jenseits von Glauben

Die letzte grofie Ausstellung zum Thema und wohl auch die letzte in diesem
Jahrhundert versuchte aus duferster riumlicher Distanz das Geschehen in der
westlichen Kunst zu betrachten: die australische Prisentation ,Beyond Belief.
Modern Art and the Religious Imagination® (Jenseits von Glauben. Moderne
Kunst und die religiose Vorstellung) im Jahr 1998 in Melbourne. Uber 50000
Menschen sahen auf diesem nicht gerade kunstverwohnten Kontinent in genau
drei Monaten 93 Werke von 72 Kiinstlern. Die Kunsthistorikerin und spitere
Gastkuratorin namhafter Museen auf diesem Kontinent, Sr. Rosemary Crumlin,
hatte sie nach intensivem Studium der vorausgegangenen Ausstellungen und nach
langen Jahren der Vorbereitung fir die National Gallery of Victoria zusammenge-
stellt. Immerhin konnte sie ihren Landsmann, den Medienmagnaten Rupert Mur-
doch, als Hauptsponsor fiir die Realisierung gewinnen. In engem Kontakt mit ei-
nem offenen Kreis von Beratern und Institutionen aus vielen Lindern vermochte
sie am Ende eine stattliche Zahl wichtiger Kunstwerke dieses Jahrhunderts in ihre
Heimat zu holen. Sie sollten sowohl die Entwicklung der Kunst reprisentieren
als auch den Menschen in diesem fernen Land den Sinn fiir eine religiose und spi-
rituelle Fragestellung in der Kunst eroffnen.

Leitend fiir das Konzept dieser ,show® war das kiinstlerische Schliisselthema
des Amerikaners James Lee Byars: ,What is Question?* Es ist die Frage sowohl
nach Sinn und Bedeutung der Kunst wie auch nach der des Lebens. Solches Fra-
gen lebt nicht aus der Negation, sondern das Fragen als Handeln ist die einzige
Moglichkeit, daff sich der Mensch mit seinen Ratseln auf das Faktische einlifit
und sich darauf mit den bewegten wie schimmernden Denkformen im Steinbruch
seiner inneren Anschauungen einstellt. Erst Frage und Fragestellung entfalten die
schopferische Kraft des Menschen und damit die der Kunst, die — mit einem Wort
von Hermann Kern — ,immer wieder in die Nihe des gestaltungslosen Seins-
grunds zur Gestaltung von Gestaltlosem ansetzt®.

Das Unternehmen auf der siidlichen Seite des Globus suchte solche Bilder auf-
zuspiiren, die existentiellen Fragen entstammten, um sie mit denen des Betrach-
ters zu konfrontieren und dessen Reflexion herauszufordern. Insofern standen
hier die Bilder selbst im Vordergrund, nicht so sehr die Entwicklungsgeschichte
der Kunst oder gar eine bestimmte Ausstellungsmethodik. Das Fragen ist fiir Ro-
semary Crumlin eine geistige Bewegung, es ist ein endloses wie komplex gelade-
nes Kreisen vor den immer wieder selben Themen, denen des Menschen auf der
Suche nach sich selbst und seiner Stellung in der Welt.

640



Zwischen Zweifel und Entziicken

Diese Ausstellung setzte nochmals dort an, wo 20 Jahre zuvor Wieland Schmied
begonnen hatte: an der Geburtsstunde der Moderne am Ende des letzten Jahrhun-
derts. Sie zeigte die Kunst nochmals in ihrer anfinglich ikonographisch bestimm-
ten und gleichwohl gebrochenen Figiirlichkeit: Maurice Denis, James Ensor, Max
Ernst, Max Beckmann, Oskar Kokoschka, Marc Chagall. Uber den Expressionis-
mus sprang sie dann in die Abstraktion und in die kritischen-prophetischen Bil-
der, die sich mit dem Aufkommen, dem Wiiten und den Nachwehen des Natio-
nalsozialismus und der beiden Weltkriege befafften: Georges Grosz, Otto Dix,
George Segal, Alfred Hrdlicka, Francis Bacon, Hans Sakulowski. Beeindruckend
dokumentiert war der Freischlag von den traditionellen Ausdruckssystemen nach
dem Zweiten Weltkrieg, demonstrativ der Beleg fiir die Verlagerung der Kunst-
zentren von Europa nach Amerika: Mark Tobey, Barnett Newman, Mark Rothko,
Robert Motherwell, Andy Warhol, Georgia O’Keefe, Agnes Martin, Jenny Hol-
zer, Cindy Sherman, Kiki Smith aus den USA; bemerkenswert die Zahl der Mexi-
kaner in der Ausstellung: Leonora Carrington, Julio Castellanos, Maria Iz-
quierdo, Frida Kahlo, José Clemente Orozco, David Alfaro Siqueiros, Remedios
Varo. Erginzt wurde diese interkontinentale Aufreihung der Kiinstler durch fiinf
Australier und Neuseelinder, von denen Arthur Boyd, Max Gimblett sowie der
zu den australischen Ureinwohnern zihlende George Mung Mung genannt seien.

Wieder einmal bestitigten sich die gemeinsamen Ergebnisse aller Ausstellun-
gen: dafl sich das Religidse als ein eigenstindiger Faktor aus der Umklammerung
der institutionalisierten Religionen befreit und als ein integraler des Kiinstleri-
schen behauptet hatte; freilich wurde auch deutlich, da8 es sich in seinen Kontu-
ren immer mehr verallgemeinert, ja aufgelost und begrifflich verundeutlicht hatte,
sowohl formal wie inhaltlich. Um so klarer aber wurde, daf sich die Kunst einer-
seits der Frage als Frage selbst treu blieb, ja diese immer als solche stehen lief, je
neu gestaltete — und doch paradoxerweise mit den ihr eigenen Ausdrucksmitteln
stets iiber alle Begrifflichkeit hinauslangte. So erwies sich auch hier das Bild vor
dem Gebeimnis als geheimnisbezogener denn die Sprache.

Fazit als Frage: Eine neue Zukunft?

Mit Blick auf die Kunst und ihr sehr changierendes Verhiltnis zum Geistigen in
diesem Jahrhundert lif8t sich als Ergebnis nur in einer vorsichtigen und vagen
Formulierung festhalten, und zwar sowohl inhaltlich wie methodisch:

Erstens demonstrierte sich im Riickblick auf das ausgehende 20. Jahrundert po-
sitiv die breite und vielfiltige Bestitigung einer Prisenz des — wie auch immer
verstandenen — Geistigen in der Kunst; das gesamte Jahrhundert hindurch lassen
sich in allen stilistischen Ausprigungen zahlreiche Belege fiir ein solches religio-
ses Gestaltungsinteresse finden (Berlin, Los Angeles, Melbourne).

45 Stimmen 217, 9 641



Friedhelm Mennekes S]

Zweitens zeigte sich die Problematik einer geniigend spezifischen Themenstel-
lung: Die Leitlinien solcher Uberblicke diirfen nicht zu vage sein und miissen sich
vor allem an konkreten Fragestellungen festmachen. Es wurde auch deutlich, daff
die entscheidenden Innovationen der Kunst bei ihrer Suche nach dem Geistigen
eher im Formalen als im Inhaltlichen liegen (Linz, Duisburg, Trient und Chicago).

Drittens entdeckte sich als eines der positiven Ergebnisse die Dimension des
Raumes und damit die Frage nach den geeigneten Orten als ein spezifischer
Aspeket fiir solche Unternehmungen (Duisburg und Graz): Die Vermittlung der
beiden Sinnfaktoren Kunst und Religion geschieht auch durch die Umgebung der
Kunstwerke; sie legen bestimmte Lesarten nahe, auf welche die Bilder zwar nicht
vollends eingehen diirfen, mit denen sich aber im Betrachter lebendige Beziehun-
gen erdffnen, die beides verindern: den Sinn des Werkes sowohl wie den Sinn des
Glaubens, den der Raum reprisentiert.

Dem engagierten Interesse an der Gattung der vorgestellten Ausstellungen auf
seiten von Kunst und Kiinstlern entsprach leider keine auch nur annihernd le-
bendige Offenheit auf seiten der Kirchen. Von einzelnen Personlichkeiten abge-
sehen, reifdt der Graben zwischen Kunst und Kirche immer weiter auf. Die Folge
ist einerseits das Entstehen einer neuen, ungebundenen Spiritualitit, die in ihrer
Freiheit nicht unbedingt qualifizierter sein muf} als die traditionelle; im Gegen-
teil, es mangelt ihr weithin eine methodisch-theologische Durchdringung; es feh-
len ihr die Theologen — noch, méchte man sagen, denn die Kunst ist am Ende
dieses Jahrhunderts inzwischen lingst dabei, sich geniigend philosophisch-theo-
logische Kompetenz in die eigenen Reihen zu holen, zum Nachteil der kirchli-
chen Gemeinschaften und ihrer Glaubenskultur. Doch deutlich wurde auch das
Folgende: Obwohl sich bei allen diesen Projekten die fiir das Christentum ge-
radezu fatalen Konsequenzen eines kirchlichen Marsches ins Ghetto zeigten, of-
fenbarten sich andererseits in der kiinstlerischen Entwicklung auch bleibende
Quellen allen Glaubens: die individuelle Fragestellung des einzelnen; der Reich-
tum und die Fihigkeit, das personliche Denken und die kreative Phantasie selbst
freizusetzen und Fragen als solche anzuregen — eine kreative Tat, von der jegliche
Mystik lebt und aus der sich jede religiose Kultur auf Dauer erneuert.

Die Ausstellungskataloge: Zeichen des Glaubens — Geist der Avantgarde, hg. v. W. Schmied (Katalog:
Berlin 1980; Buchausgabe: Stuttgart 1980); Christusbild im 20. Jahrhundert, hg. v. P. Baum u. G. Rom-
bold (Linz 1981); Das Geistige in der Kunst. Abstrakte Malerei 1890-1985, hg. v. M. Tuchman u. J.
Freeman (Katalog: Los Angeles 1986, dt. Buchausgabe: Stuttgart 1988); GegenwartEwigkeit. Spuren
des Transzendenten in der Kunst unserer Zeit, hg. v. W. Schmied u. J. Schilling (Katalog: Berlin 1990;
Buchausgabe: Stuttgart 1990); Museum u. Kirche. Religiése Aspekte moderner Kunst, hg. v. Ch.
Brockhaus u. G. Leinz (Duisburg 1991); L’incanto e la trascendenza, hg. v. D. Eccher (Mailand 1994);
Negotiating Rapture. The Power of Art to Transform Lives, hg. v. R. Francis (Chicago 1996); ENT-
GEGEN. Religion, Gedichtnis, Kérper in Gegenwartskunst, hg. v. A. Kolbl, G. Larcher u. J. Rau-
chenberger (Graz 1997; Buchausgabe: Ostfildern 1997); Beyond Belief. Modern Art and the Religious
Imagination, hg. v. R. Crumlin (Melbourne 1998).

642



