Besprechungen

tons®, die darauf zielt, ,zu begrinden, dafl das,
was gut und gerecht ist, nicht relativ auf eine be-
stimmte Kultur gut und gerecht ist, sondern daf§
es einen objektiven Mafistab gibt, an dem sich
der Mensch orientieren muf, wenn er ein gutes
und gliickliches Leben fithren will“ (30).

In den frithen Dialogen — ein knappes Kapitel
diskutiert auch Fragen der Echtheit und Chrono-
logie in Platons Werk — auflert sich die Frage
nach dem Guten noch in der Frage nach einzel-
nen Tugenden: Was ist Tapferkeit, Gerechtigkeit
oder Frommigkeit? Zwar bleiben diese Definiti-
onsversuche ohne Ergebnis, aber sie entlarven
zumindest vermeintliches Wissen als Unwissen.
In diesem Zusammenhang vollzieht sich auch ein
weiterer Schritt in Platons Denken: Wer tapfere,
gerechte oder fromme Handlungen als solche
identifizieren will, benotigt ein Bild, eine ,Idee®
von Tapferkeit usw. Da es um Tugenden geht, die
gemafl Definition gut sein sollen, richtet sich
schliefllich die Suche auf die Idee des Guten tiber-
haupt. Diesem Thema, das Platons mittlere Dia-
loge beherrscht, widmet Bordt das ausfihrlichste
Kapitel (75-128). Dabei wird deutlich, dafl nicht
nur Metaphysik und Erkenntnislehre, sondern
auch Psychologie, Politologie und Asthetik in
engstem Zusammenhang mit der Idee des Guten
stehen. In der Darstellung des Spatwerks arbeitet
Bordt die jeweiligen Akzentverschiebungen und
Kontinuititen heraus. Im Anhang finden sich
hilfreiche ,Steckbriefe* der einzelnen Dialoge.
Hinweise zu weiterfithrender Literatur und Regi-
ster runden diese Einfithrung ab.

Obwohl Bordt sich von der Systematik der
Problemstellungen leiten 1ifit und nicht der
Reihe nach einzelne Dialoge behandelt, vermit-
telt er Einblick in die wichtigsten Werke Platons.
Auf Interpretationsschwierigkeiten macht er auf-
merksam, ohne die damit verbundenen Diskus-
sionen lang und breit zu schildern. Auf 190 Sei-
ten gentigen ihm 19 Verweise auf Sekundirlitera-
tur. Diese Souverénitit mag fahrlissig erscheinen,
ist aber abgesichert dadurch, daff Bordt Platons
Werk weniger als Lehrgebaude versteht, sondern
als ein sich weiterentwickelndes System von Fra-
gestellungen. Ausdriicklich wirft er in Kapitel 5
die Frage auf, ob man mit Recht von einer Ideen-
Lehre sprechen konne. Aufschlufireich ist auch
die Frage, weshalb Platon nicht Abhandlungen,

718

sondern Dialoge verfafit (Kapitel 4). Zunachst er-
weist er damit wohl seinem Lehrer Sokrates seine
Reverenz. Dann erdffnet die Dialogform mehr
Méglichkeiten der literarischen Gestaltung. Vor
allem aber geht es darum, daff ,,Platon seinen Le-
sern durch die Form des Dialoges keine fertigen
Resultate und Informationen, sondern Probleme
vorlegt, die zum eigenen Suchen nach der Wahr-
heit provozieren sollen® (49f.). Diesem Ziel hat
sich auch Bordt verschrieben, und er hat es nach
Meinung des Rezensenten erreicht.

Albert Radl S|

Worr, Kurt: Religionsphilosophie in Frankreich.
Der ,ganz Andere“ und die personale Struktur
der Welt. Miinchen: Fink 1999. 216 S. Kart. 48,—.

Unverkennbar wird die philosophische Land-
schaft im deutschsprachigen Raum mehr und
mehr von der angelsichsisch-analytischen Philo-
sophie beherrscht. Dies gilt auch fiir die Religi-
onsphilosophie. Das Buch von Kurt Wolf ladt
ein, die Aufmerksamkeit in eine andere Rich-
tung zu lenken, und wie sich zeigt, lohnt es sich,
dieser Einladung zu folgen. Es vermittelt einen
Uberblick {iber die Religionsphilosophie in
Frankreich seit 1945. Autoren verschiedener Tra-
ditionen kommen zur Sprache, etwa aus der
Phinomenologie, dem Thomismus oder der
Transzendentalphilosophie. Trotz ihrer verschie-
denen Ansitze und Methoden ist eine gewisse
Gemeinsamkeit in der Thematik zu erkennen,
die man Konzentration auf das Personale nen-
nen konnte. Dementsprechend ist auch der
Buchtitel gewihlt. Nicht zuletzt diese Konver-
genz liflt eine gewichtige Stimme entstehen, der
sich die Diskussion in Deutschland nicht ver-
schlieflen sollte. In der Reihe der dargestellen
Autoren finden sich bekannte, aber auch bei uns
weniger oder kaum bekannte. Von den letzteren
ist manchmal fast nichts tibersetzt. Fiir viele Le-
ser diirfte deshalb das Buch die erste Begegnung
mit ihnen stiften.

Den Aufrakt bildet Gabriel Marcel, der die
personale, engagierte ,,Existenz® in die Mitte sei-
nes Denkens stellt. Diese Existenz ist, vermittelt
tber die Dimension der Zwischenmenschlich-
keit, offen auf das ,absolute Sein®, das sich als
enthillt. Marcel hat damit
gleichsam einen Akkord angeschlagen, der sich

sabsolutes Du“



Besprechungen

in manchen Abwandlungen und Erweiterungen
wiederfinden wird. So wendet Maurice Nedon-
celle diesen Ansatz philosophisch-theologisch
auf die Ausarbeitung einer prinzipiellen Einheit
von Gottes- und Nachstenliebe an. Maurice Mer-
leau-Ponty ist bekannt als der grofle Phinome-
nologe des Leibes, der Sprache und der Intersub-
jektivitat. Weniger bekannt und wegen seiner
christentumskritischen Aufierungen fiir den Le-
ser eher tberraschend sind seine Reflexionen
iiber die Grenzen der Philosophie und die mégli-
chen ,,Optionen® fiir den religiésen Glauben.

Um die Pole der egoistischen ,,Schwerkraft*
und der befreienden ,Gnade“ kreisen das Den-
ken und die Mystik von Simone Weil. Als Judin
nahert sie sich dabei sogar einer Christologie.
Denn fiir sie ist jene gnadenhafte Befreiung nur
moglich durch die Teilnahme an der Liebe eines
sich entiuflernden und sich auf die Seite der Ar-
men stellenden Gottes. Unter dem Einflufl seines
Lehrers Maurice Blondel entwickelt Henry Du-
mery aus dem Gedanken der Transzendenzfihig-
keit des Menschen Kriterien zur Beurteilung von
religiosen Einstellungen und zur Aussonderung
von Aberglauben und Ideologie. Dieser aus der
Religion gewonnene kritische Zug wird deutlich
ausgesprochen in dem Werk von Henri de Lubac,
das auch in Deutschland grofies Echo fand: ,,Die
Tragodie des Humanismus ohne Gott* (deutsch
1950). Dabei geht dieser Autor von cinem fiir die
Anthropologie fruchtbar gemachten transzen-
dentalen Ansatz aus. In seinen Worten: ,Jeder
menschliche Akt, sei es Erkennen oder Wollen,
der sich im Wirklichen vollzieht und darin etwas
Greifbares und Sinnvolles annimmt, stiitzt sich
insgeheim auf Gott. Denn Gott ist das Absolute;
und man kann nichts denken, ohne das Absolute
zu setzen und das Gedachte an dieses Absolute
zu kniipfen; man kann nichts wollen, ohne nach
dem Absoluten zu streben® (72).

Eine entsprechende Ausrichtung des menschli-
chen Geistes auf die Begegnung mit dem perso-
nalen Gott der Offenbarung hin lehrt der Medi-
avist Etienne Gilson und gewinnt sie aus einer
schopferischen Interpretation mittelalterlicher
Texte (besonders von Thomas). Ganz anders der
Ausgangspunkt von Pierre Teilhard de Chardin,
dem in einer von naturwissenschaftlichen For-
schungen inspirierten Weltbetrachtung der Kos-

mos auf seine Mitte, nimlich auf den in ihm of-
fenbaren Gott hin transparent wird. Nochmals
anders ist der Ausgangspunkt des jiidisch-litaui-
schen Denkers Emmanuel Levinas. Es ist die un-
ter dem Eindruck des Holocaust stehende ethi-
sche Erfahrung der radikalen Prioritit des ,,An-
Antlitz  mich aus
Selbstzentriertheit herausreifit. Diese Erfahrung
enthilt untergriindig auch die des ,,ganz Ande-
ren®, also Gottes.

deren®, dessen meiner

Paul Ricoeur verbindet in seiner universalen
Hermeneutik die Auslegung von Texten mit der
des menschlichen Daseins. In diesem Rahmen
finden auch die Zeugnisse der christlich-jidi-
schen Uberlieferung ihre Wiirdigung und eine
mégliche Deutung als Weisen gottlicher Anrede
an den Menschen, die den Angeredeten zu einer
entsprechenden Antwort herausfordert. Beson-
ders originell erscheint das Denken von Claude
Bruaire. In Auseinandersetzung mit Hegel und
der Scholastik entwickelt er eine Seinsphiloso-
phie, in der ,Sein prinzipiell als ,Gabe* aufge-
faflt wird. Konsequenz dieser Sicht ist ein um-
stiirzend neues Verstindnis von Welt, Indivi-
duum und Gesellschaft tieferes
Begreifen des Absoluten als ein zur Welt sich off-
nendes, aber auch bereits innergéttlich ewiges
Sich-Geben und Empfangen. Weitergefiihrt wird

sowle ein

diese Philosophie in unseren Tagen von seinem
Schiiler Jean-Luc Marion.

Mit Uberraschung findet man auch einen Phi-
losophen behandelt, der bei uns oft nur als post-
moderner Relativist gilt, nimlich Jacques Der-
rida. Nach langem Schweigen iiber die Dimen-
sion des Religiosen gelangte er, herausgefordert
durch ein letztes Unentritselbares, worauf das
Denken stofit, zur Méglichkeit des Redens von
einem ,anwesend abwesenden“ Unnennbaren,
dem der Name ,,Gott“ gegeben werden darf. Am
striktesten ist die Interpersonalitat als allgemeine
Perspektive des Seins von Claudie Lavaund ins
Auge gefafit. Es ist der Versuch, Sein tiberhaupt
als Transzendenz, d.h. als Hinbewegung zum
Anderen zu denken. Dies wird verankert in einer
entsprechenden Lehre vom Absoluten, so daff
Wolf hier von einer ,Trinitarischen Ontologie®
spricht. Fiir Michel Henry dagegen ist der Begriff
des ,Lebens® zentral. ,Das Wesen des Lebens
besteht in einer ,inneren Leidenschaft’, ecinem In-

719



Besprechungen

halt reinen Wohlwollens, das alle Spaltung und
Trennung iiberwindet. In thm sind der Offenba-
rende und die Offenbarung identisch® (184). On-
tologie und Personalphilosophie werden aus die-
sem Lebensbegriff entfaltet. Eine Weiterfiihrung
findet dieser Ansatz bei Jean-Louis Chrétien, der
als Bereicherung den platonischen Begriff der
»Schonheit® hineinbringt.

ebenso eine (wenn auch verschieden entwickelte)
Offenheit fiir Metaphysik sowie die Akzeptanz
einer zumindest ,hinweisenden Religionsphilo-
sophie des ganz Anderen® (29). Es ist ein schones
und informatives Buch, das in zentralen Passagen
zum Verweilen und zu einem meditierenden Ver-
tiefen des Gelesenen einlidt, ein Buch einerseits
fiir den Fachmann, andererseits aber auch fiir ei-

Das Thema des Personalen ist in der Tat den
verschiedenen Ansitzen weitgehend gemeinsam,

nen weiteren Kreis von religionsphilosophisch

Josef Schmidt S]

Interessierten.

L1 DIESEN HEF T

Roman BLEISTEIN, von 1965 bis 1998 Mitglied der Redaktion dieser Zeitschrift, ist am 17 August
2000 iiberraschend verstorben. In seinem Nachlafl fand sich ein Manuskript, in dem er auf dem Hin-
tergrund seiner personlichen Erfahrungen und wissenschaftlichen Forschungen Zeugnis seiner Hoff-
nung auf eine glaubwiirdige und engagierte Kirche gibt.

Am 3. Oktober 2000 jihrt sich zum zehnten Mal der Tag der Wiederherstellung der staatlichen Ein-
heit Deutschlands. GoTTrrIED LEDER, Professor fiir politische Wissenschaft an der Universitat Hildes-
heim, zeichnet wesentliche Stationen des Einigungsprozesses nach und hebt besonders die Bedeutung
des Einigungsvertrags hervor.

WOLFGANG BEINERT, Professor fiir Dogmatik an der Universitit Regensburg, beschiftigt sich mit
der Leib-Seele-Problematik in der Theologie. Er erortert das Thema auf der Grundlage der biblischen
Anthropologie und gibt Hinweise zum Verstindnis damit verbundener theologischer Einzelfragen.

Das Verhiltnis von Naturwissenschaft und Religion findet wachsendes Interesse. STEFAN BAUBER-
GER, Dozent fiir Naturphilosophie an der Hochschule fiir Philosophie in Miinchen, zeigt im Span-
nungsverhiltnis zwischen Urknalltheorie und Schépfungsglauben auf, daff die Naturwissenschaft
keine Bedrohung fur die Schopfungstheologie darstellt.

Der Umgang mit leidenden und sterbenden Menschen stellt die Gesellschaft vor immer groflere
Herausforderungen. HERBERT ScHLOGEL, Professor fiir Moraltheologie an der Universitit Regens-
burg, beschaftigt sich mit dem Recht auf Selbstbestimmung am Lebensende und setzt sich insbeson-
dere kritisch mit den Thesen von Norbert Hoerster zum medizinisch assistierten Suizid auseinander.

720



