Bernhard Sutor
Der Offentlichkeitsauftrag der Kirche

Die Redeweise vom Offentlichkeitsauftrag der Kirche stammt aus dem evangeli-
schen Bereich. Die damit gemeinte Sache ist freilich auch katholisches Gedanken-
gut, wurde hier traditionell nur anders ausgedriickt. Der evangelische Ursprung des
Begriffs wird von vielen Autoren auf den Kirchenkampf zur Zeit des Nationalsozia-
lismus zuriickgefiihrt, als die Kirche sich gezwungen sah, gegeniiber einem totalitd-
ren System ihre Unabhingigkeit aus eigenem Selbstverstindnis zu begriinden. Das
bekannteste Dokument dazu ist die Barmer Theologische Erklarung der Bekennt-
nissynode von 1934, Darin beansprucht die Kirche das Recht, das Evangelium 6f-
fentlich zu verkiinden, unabhingig vom Staat. Offentlichkeit und Unabhingigkeit
gehoren zusammen und bedingen einander. Im Loccumer Vertrag der Evangelischen
Kirche mit dem Land Niedersachsen von 1955 stellen die Vertragspartner ,,Uber-
cinstimmung fest {iber den Offentlichkeitsauftrag der Kirche und ihre Eigenstin-
digkeit®. Die Formel ist in eine ganze Reihe weiterer Kirchenvertrige eingegangen.

Der Staat ibernimmt damit eine Formel, die kirchliches Selbstverstindnis aus-
driickt. Das ist neu und weist auf ein neues Verhiltnis von Staat und Kirche hin,
obwohl die verfassungsrechtlichen Grundlagen dieses Verhiltnisses die gleichen
geblieben sind wie zur Weimarer Zeit, nimlich Religionsfreiheit, grundsitzliche
Trennung von Kirche und Staat, offentlich-rechtlicher Korperschaftsstatus der
Kirchen. Das neue Verhiltnis nach 1945 hatte auch schon Ausdruck in einigen
stidwestdeutschen Landesverfassungen gefunden, die von der Bedeutung der Kir-
chen als Einrichtungen zur Wahrung und Festigung der religiésen und sittlichen
Grundlagen des menschlichen Lebens sprachen.

Bekanntlich hat das Grundgesetz die Weimarer Kirchenartikel einfach inkor-
poriert. Aber ,wenn zwei Grundgesetze dasselbe sagen, so ist es nicht dasselbe®,
formulierte Rudolf Smend in seinem Aufsatz iiber Staat und Kirche nach dem
Bonner Grundgesetz 1951. Smend sprach dort vom ,Auswechseln des verfas-
sungsrechtlichen Hintergrunds®, und er war es auch, der den Begriff Offentlich-
keitsauftrag in die staatskirchenrechtliche Sprache einfiihrte, als Ausdruck fiir die
Unabdingbarkeit des Anspruchs der Kirche, ihre wesensgemifle Aufgabe frei zu
erfiillen!. Die Kirchenvertrige selbst sind der deutlichste Beleg fiir den Wandel
des verfassungsrechtlichen Hintergrunds. Der Staat Preuflen hatte noch 1924 sein
Verhiltnis zur Evangelischen Kirche durch Gesetz geregelt. Das wire nach 1945
lkaum mehr vorstellbar gewesen. Jetzt stehen Staat und Kirche als gleichberech-
tigte Vertragspartner einander gegeniiber.

12 Stimmen 219, 3 161



Bernhard Sutor

Das katholische Verstindnis vom Offentlichkeitsauftrag

In offiziellen katholischen Texten taucht der Begriff relativ spit auf; wo zuerst,
konnte ich bislang nicht feststellen. Auf beide Kirchen bezogen und damit auch
von der katholischen Kirche in Anspruch genommen wurde der Begriff in Brie-
fen des Regierenden Biirgermeisters von Berlin am 2. Juli 1970, die mit den Kir-
chen abgesprochen waren und die Vereinbarungen der Kirchen mit dem Berliner
Senat begleiteten. Die Wiirzburger Synode benutzte ihn 1973, wenn sie sagte, die
Rechtsgrundlagen fiir das Verhiltnis von Kirche und Staat enthielten die Aner-
kennung eines ,,Offentlichkeitsauftrages” und eines ,Hiiter- und Wachteramtes®
der Kirche gegeniiber Staat und Gesellschaft?. Beide Begriffe stehen dort aller-
dings in Anfiihrungszeichen. Alexander Hollerbach sicht im evangelischen
Sprachgebrauch ,eine nahe strukturelle Verwandtschaft mit der katholischen
Konzeption® und eine ,,Analogie zur potestas directiva der katholischen Lehre®?.
Das bedarf der Erlduterung.

Bekanntlich beanspruchte die Kirche in der alteuropdischen Ordnung eine
,potestas indirecta in temporalibus®, eine indirekte Gewalt im Weltlichen, die je
nach Situation auch zu einer ,potestas directa“ gesteigert werden konnte. In nach-
reformatorischer Zeit hat Kardinal Robert Bellarmin diese ,potestas indirecta®
stringent begriindet als eine Befugnis, die unmittelbar nur auf das Geistliche ge-
richtet sei, mit indirekter Auswirkung auf das Weltliche, wenn es im Konfliktfall
um die ,salus animarum®, das Heil der Seelen gehe. Vorausgesetzt war damit im-
mer noch eine christliche Obrigkeit, die im Uberschneidungsbereich von Weltli-
chem und Geistlichem einer Weisungsbefugnis der Kirche unterstand.

Der Wandel von der christlichen Obrigkeit zum sikularen, weltlichen Staat,
der religios gleichsam blind ist, vollzog sich trotz revolutiondrer Umbriiche nicht
abrupt, sondern prozefhaft. So verstanden sich die deutschen Fiirsten noch das
ganze 19. Jahrhundert hindurch als christliche Obrigkeit mit der Befugnis, das du-
flere Kirchenregiment auszuiiben. Entsprechend hielt die katholische Kirche an
einer ,potestas directiva in temporalibus® fest, obgleich sie als Weisungsgewalt
ihre Wirkung lingst weitgehend verloren hatte. Noch Leos XTII. bedeutende En-
zykliken iiber Staat und Gesellschaft setzen eine ,potestas indirecta“ gegeniiber
den Staaten des christlich gedachten Europa voraus. Spitere Interpreten in der
Weimarer Zeit deuteten sie allerdings um in eine ,potestas directiva®, das heifdt in
eine Lehrgewalt oder Lehrbefugnis, die nur noch iiber die Gliubigen auf die in-
zwischen pluralisierte und demokratisch verfafite Gesellschaft einwirken kann.

Diese Lehrbefugnis nimmt die Kirche auch gegeniiber dem sikularen Staat der
pluralistischen Gesellschaft 6ffentlich wahr. Wenn man auf die Fiille und Vielfalt
kirchlicher Auferungen im Lauf des 20. Jahrhunderts zu sozialen Fragen, zu
Staat, Politik und Menschenrechten, zu Krieg und Frieden, zu Entwicklung und
Gerechtigkeit in der Welt blickt, mufl man sogar von einer ganz erheblichen Aus-

162



Der Offentlichkeitsauftrag der Kirche

weitung und Intensivierung sprechen. Zugleich aber fafit die katholische Kirche
seit dem Zweiten Vatikanum diese Sozialverkiindigung nicht mehr in die Katego-
rie der ,potestas”, obwohl der Begriff theologisch als Ausdruck der auf Christus
gegriindeten Vollmacht zur Verkiindigung, also als ,potestas spiritualis®, nicht
falsch ist. Offensichtlich soll das Mifiverstindnis vermieden werden, die Kirche
beharre weiterhin auf einer rechtlich zu verstehenden Weisungsbefugnis gegen-
tiber profanen Instanzen. Das heutige Selbstverstindnis kirchlicher Sozialverkiin-
digung wird vom Konzil in der Pastoralkonstitution ,,Gaudium et Spes“ folgen-
dermaflen umschrieben:

»Die ihr eigene Sendung, die Christus der Kirche Gibertragen hat, bezieht sich zwar nicht auf die
politische, wirtschaftliche oder soziale Ordnung: das Ziel, das Christus ihr gesetzt hat, gehért nimlich
der religiosen Ordnung an. Doch fliefen aus eben dieser religidsen Sendung Auftrag, Licht und Kraft,
um der menschlichen Gemeinschaft zu Aufbau und Festigung nach gottlichem Gesetz zu verhelfen.
... Die Kraft nimlich, welche die Kirche der menschlichen Gesellschaft von heute einzugeben vermag,
besteht in der lebendigen Verwirklichung dieses Glaubens und dieser Liebe, nicht aber in irgendeiner
dufleren, mit rein menschlichen Mitteln ausgeiibten Herrschaft® (GS 42).

An anderer Stelle im gleichen Text heifit es, die Kirche setze ihre Hoffnung
nicht auf Privilegien, die ihr von der staatlichen Autoritit angeboten werden; sie
werde sogar auf solche erworbenen Rechte verzichten, wenn es die Lauterkeit des
Zeugnisses oder veranderte Verhaltnisse fordern. Wortlich heifit es dann:

yImmer und tiberall aber nimmt sie das Recht in Anspruch, mit wahrer Freiheit den Glauben zu
verkiinden, ihre Soziallehre kundzumachen, ihren Auftrag unter den Menschen unbehindert zu erfil-
len und sittliche Urteile auch iiber politische Angelegenheiten zu fallen, wenn die personlichen Grund-
rechte oder das Heil der Seelen es verlangen® (GS 76).

Von der Soziallehre der Kirche sagt Johannes Paul II. mehrfach mit Nachdruck,
sie sei integraler Bestandteil kirchlicher Theologie und Verkiindigung, also nicht
irgendein Annex, der auch fehlen konnte oder gar diirfte*. Die deutschen Bi-
schéfe bezeichnen sie in einem Lehrschreiben von 1969 in Anwendung der Kon-
zilstexte als Dienst an der Gesellschaft, nicht als Herrschaftsanspruch®. Thr
Adressat ist nicht mehr ein christlicher, sondern der sikulare Staat; nicht mehr
eine als christlich vorausgesetzte Gesellschaft, sondern die moderne Gesellschaft
in ihrem Pluralismus; in dieser Gesellschaft zuerst selbstverstindlich die glaubi-
gen Katholiken, die im Sinn dieser Sozialverkiindigung 6ffentlich wirken sollen.
Dariiber hinaus aber sind Adressaten ausdriicklich ,alle Menschen guten Wil-
lens“, wie es ofter heiflt, und damit alle, die bereit sind, sich auf die Argumente
der Kirche einzulassen und sie in ihre Urteils- und Willensbildung einzubezie-
hen.

Daraus folgen charakteristische Veranderungen dieser Sozialverkiindigung, die
sich in den letzten Jahrzehnten notwendigerweise vollzogen. Sie legt mehr und
mehr den Charakter der bloffen Doktrin, der auf das Grundsatzliche zielenden
Lehre ab, obgleich selbstverstindlich eine Reihe von unabdingbaren Prinzipien

12+ 163



Bernbard Sutor

ihren Kern bilden. Die Soziallehre mufl sich vielmehr zu einer Sozialethik auswei-
ten; das heifft zur argumentativen Auseinandersetzung mit unterschiedlichen, ge-
schichtlich-politisch bedingten Kontexten, mit spezifischen Situationen und mit
den ,relativen Eigengesetzlichkeiten® (GS 36) der profanen Sachbereiche des
Wirtschaftlichen, Sozialen, Politischen. Sie wird so zu einem dialogisch gefafiten
Beitrag einer christlich formierten, aber zugleich sachlich und situativ informier-
ten Vernunft.

Zu diesem dialogischen Charakter gehort dann aber ebenso zwingend die Konse-
quenz, daf} solche ins Profane und ins Ethisch-Politische verflochtene Sozialver-
kiindigung nicht mehr nur Sache der kirchlichen Amtsinhaber sein kann, sondern
auch innerkirchlich dialogisch werden muf§ durch Beteiligung der Laien als der
»christlichen Weltpersonen mit ihrem Sachverstand und ihrer Welterfahrung. Des-
halb fordert die Kirchenkonstitution des Konzils einen ,vertrauten Umgang zwi-
schen Laien und Hirten“; denn die Hirten konnten ,,mit Hilfe der Erfahrung der
Laien in geistlichen wie in weltlichen Dingen genauer und besser urteilen® (LG 37).

Damit stellt sich die Frage nach Trigern, nach Wegen und Formen der Wahr-
nehmung des Offentlichkeitsauftrags der Kirche. Denn dieser bezeichnet ja nicht
ein Privileg kirchlicher Amtstrager, sondern ein Freiheitsrecht der Kirche insge-
samt.

Trager und Formen des Offentlichkeitsauftrags der Kirche

Es ist hier nicht der Ort, auf die vielen Wege und Instrumente einzugehen, die
alle in ihrer Weise der Wahrnehmung des Offentlichkeitsauftrags der Kirche die-
nen koénnen: vom 6ffentlich zuginglichen Gottesdienst und der Predigt iiber Re-
ligionsunterricht an offentlichen Schulen, kirchliche Erwachsenenbildung und
Akademietangkeit, kirchliche Presse, Hirtenworte, Verlautbarungen, Denkschrif-
ten bis hin zur Titigkeit der zahlreichen kirchlichen Verbinde und Gremien,
nicht zu vergessen die sozial-karitativen Dienste, die neben Verkiindigung und
Liturgie als Diakonie zum Wesensvollzug der Kirche gehoren. Auf allen diesen
Wegen wird Kirche offentlich titig und wirksam.

Unter den Aspekten Zustindigkeit und Verbindlichkeit kirchlichen Redens ist
es aber wichtig zu beachten, daf8 die Kirche in zwei prinzipiell unterschiedlichen
Formen offentlich auftritt: einerseits als rechtlich verfafite Institution, reprasen-
tiert von ihren Amtstragern (Papst und Bischofen); andererseits als Gemeinschaft
von Glaubigen, die in Wahrnehmung ihres kirchlichen wie biirgerlichen Koaliti-
onsrechts vielfiltige und unterschiedliche Wege sozialen und politischen Engage-
ments gehen. Offentlich und zumal von den Medien wird das gern vereinfachend
alles unter Kirche subsumiert. Das ist nicht geradezu falsch, aber doch mifiver-
standlich.

164



Der Offentlichkeitsauftrag der Kirche

Fir den Auflenstehenden ist die kirchliche ,Arbeitsteilung® nicht leicht ver-
stehbar. Man kann sie auch nicht dahingehend vercinfachen, daf man sie nach
Adressaten unterscheidet, so also, als spriche das kirchliche Amt zu den offiziel-
len staatlichen Reprisentanten und Organen, die kirchlichen Vereinigungen zu
den pluralen Kriften der Gesellschaft. Kirchliche Amtstriger sprechen und ver-
handeln zwar haufig mit staatlichen Stellen, zumal wenn es um die Wahrnehmung
von Interessen der Institution Kirche gegeniiber dem Staat geht. Aber sie spre-
chen auch in die Gesellschaft, vor allem mit dem, was wir zuvor als Sozialverkiin-
digung beschrieben haben. Andererseits haben christliche Vereinigungen wie die
katholischen Sozialverbinde, das Zentralkomitee der Katholiken und die Ditze-
sanrite als Adressaten ihrer Verlautbarungen und Forderungen keineswegs nur
gesellschaftliche Gesprachspartner, sondern ausdriicklich auch staatliche Organe.

Theologisch, vom Selbstverstindnis der Kirche her gesehen, sind beide Formen
offentlichen Wirkens der Kirche, das der Amtstriger und das der Laien, Wesens-
vollzug der Kirche und Vollzug ihres Offentlichkeitsauftrags. In beiden Formen
wird Kirche in der Offentlichkeit prisent; aber nur durch ihre Amtstriger oder in
ihrem Namen und Auftrag wird sie verbindlich reprisentiert. Prisenz und offi-
zielle Reprisentanz sind also zu unterscheiden. Laienvereinigungen handeln auch
als Kirche, aber nicht im Namen und Auftrag der Kirche, sondern in eigener Ver-
antwortung und allenfalls mit kirchenamtlicher Anerkennung. Das Zweite Vati-
kanum hat die Unterscheidung so formuliert:

»Sehr wichtig ist es, daff besonders innerhalb der pluralistischen Gesellschaft ein rechtes Verhiltnis
zwischen der politischen Gemeinschaft und der Kirche gewahrt werde, so daf} zwischen dem, was die
Christen als Einzelne oder in Verbinden in eigenem Namen als Birger, die von ihrem christlichen Ge-

wissen geleitet werden, und dem, was sie im Namen der Kirche zusammen mit ihren Oberhirten tun,

klar unterschieden wird“ (GS 76).

Das gleiche Dokument weist an anderer Stelle darauf hin, dafl es dabei auch,
bei gleicher Grundiiberzeugung, zu unterschiedlichen Positionen unter Glaubi-
gen kommen konne und daf§ dann niemand das Recht habe, ,,die kirchliche Auto-
ritdt ausschliefflich fur sich und seine Meinung zu beanspruchen® (GS 43).

Das fithrt zu zwei wichtigen Konsequenzen fir die Praxis dieser kirchlichen
»Arbeitsteilung®. Einerseits konnen und miissen die katholischen Laienorgane
konkreter werden als die Amtstriger, und je konkreter sie sich auf Sachfragen so-
wie auf interessebedingte politische Konflikte einlassen, umso grofler wird der
Raum des eigenverantwortlichen politischen Ermessensurteils und umso geringer
die Reichweite kirchenamtlicher Verbindlichkeit. Letztere kann im strikten Sinn
nur beansprucht werden, wo die Glaubens- und Sittenlehre der Kirche selbst Ge-
genstand ist. Andererseits miissen sich die kirchlichen Amtstrager bei ihrem Spre-
chen in den 6ffentlichen und zumal in den politischen Raum immer bewufit sein,
mit welcher Kompetenz sie sprechen, das heifdt aber auch, welche Grenzen zu be-
achten sind.

165



Bernhard Sutor

Drei Kriterien scheinen mir entscheidend: Thr Reden muf§ aus threm geistlichen
Auftrag legitimiert sein; es sollte auf die geistliche oder auf die ethische Dimen-
sion der in Frage stehenden Thematik bezogen sein, nicht aber auf Fragen des
sachlichen oder politischen Ermessens; es sollte schlieflich unter dem geistlichen
oder ethischen Aspekt eine gewisse Dringlichkeit des Redens gegeben sein. Ein
aufriittelndes oder protestierendes Wort kann geboten sein, aber gehaufte politi-
sche Stellungnahmen verschleiflen die geistliche Autoritit. Diese drei Kriterien
scheinen mir immer unabdingbar, wenn kirchlich-amtliche Verkiindigung, was
unvermeidlich und sogar notwendig ist, auf profane Streitfragen bezogen wird.

Die genannten Kriterien ruhen ihrerseits auf drei Voraussetzungen: dafl erstens
menschliches Dasein in der diesseitigen Welt vom Christen eine eigenverantwort-
liche Integration seines Glaubens mit weltlicher Sachkenntnis, Erfahrung und
Einsicht fordert; dafl zweitens politische Situationen in der Regel nicht normativ
eindeutig bestimmbar sind und politische Folgeabschitzungen unaufhebbare Un-
gewiflheiten enthalten; dafl drittens das geistliche Amt in der Kirche als Dienst an
der Einheit der Glaubigen nicht in den politischen Tagesstreit gehért®. Inner-
kirchlich folgt daraus wiederum, daff die Kirche ihren Offentlichkeitsauftrag ge-
rade nicht in reiner Arbeitsteilung wahrnehmen kann, sondern auf Kooperation
und Koordination ihrer geistlichen und weltlichen Kompetenzen dringend ange-
wiesen ist. Koordination ist hier im strikten Sinn zu verstehen, das heifdt, sie
schliefit Subordination der weltlichen Kompetenzen unter die geistlichen im Ge-
sellschaftlich-Politischen aus.

Proprium und Funktionen des Offentlichkeitsauftrags

Wias ist denn nun das Spezifische, das Proprium des Offentlichkeitsauftrags der
Kirche, und wie lifit sich dieses in Aufgaben, in Funktionen fiir Gesellschaft und
Staat differenzieren? Noch einmal fragen wir hier aus dem Selbstverstindnis der
Kirche; denn ob der profane Staat und eine pluralistische Gesellschaft das so se-
hen koénnen, ist eine ganz andere Frage. Der Katechismus der Katholischen
Kirche zitiert aus dem Kirchenrecht:

,Der Kirche kommt es zu, immer und iiberall die sittlichen Grundsitze auch tiber die soziale Ord-
nung zu verkiindigen wie auch tiber menschliche Dinge jedweder Art zu urteilen, insoweit die Grund-
rechte der menschlichen Person oder das Heil der Seelen dies erfordern® (Nr. 2032; c. 747 § 2 CIC).

Das ,Heil der Seelen® betrifft unmittelbar die kirchliche Sendung. Der sikulare
Staat hat keinen Zugang zu dieser Dimension des Menschseins, und im Alltag un-
serer Gesellschaft ist sie an den Rand gedringt. Ganz anders steht es mit den
Grundrechten der Person. Mit ihnen bewegen wir uns heute in einem Konsensbe-
reich zwischen Gesellschaft, Staat und Kirche. In der Tat hat die kirchliche So-

166



Der Offentlichkeitsanfirag der Kirche

zialverkiindigung seit der Auseinandersetzung mit den totalitiren Ideologien und
Systemen des 20. Jahrhunderts die Menschenrechte immer stirker zum Angel-
punkt ihrer Aussagen gemacht und von daher alle Fragen der sozialen Ordnung,
der Entwicklung und sozialen Gerechtigkeit, des Friedens, der Umwelt beleuch-
tet. Die pragnanteste Formulierung des Propriums, die die jenseitige und die dies-
seitige Dimension miteinander verbindet, hat wiederum das Zweite Vatika-
num gefunden, indem es formulierte, die Kirche sei nicht mit der biirgerlichen
Gesellschaft zu verwechseln und keinem politischen System verpflichtet; sie sei
vielmehr ,Zeichen und Schutz der Transzendenz der menschlichen Person®
(GS 76).

Was das Grundgesetz als unantastbare Menschenwiirde bezeichnet, ist hier in
der Sprache und Begriindung der kirchlichen Soziallehre als deren Proprium for-
muliert. Die Kirche ist so frei zu meinen, dafiir immer wieder einzutreten sei ein
ihr aufgetragener Dienst an der profanen Gesellschaft und an ihrem Staat.

Das findet man in unterschiedlicher Weise in Funktionen ausdifferenziert. So
etwa bei Bischof Karl Lehmann, der ,christlichen Grundwerten beziehungs-
weise ihrer Bezeugung in der Gesellschaft eine inspirierende, eine kritisch-korri-
gierende und eine transzendierende Funktion zuspricht”. Inspirierend, indem sie
Beweggriinde und Krifte fiir politisches Handeln weckt; korrigierend, indem sie
vor Fehlentwicklungen warnt und solidarisch nach besseren Losungen suchg
transzendierend, indem sie Grenzen menschlichen Handelns aufzeigt und inner-
weltliche Heilslehren oder Utopien zuriickweist.

In vergleichbarer Weise spricht Ernst-Wolfgang Bockenférde von drei Funk-
tionen. Wertbegriindung: Die allgemeinen menschlichen Werte, auf die die pro-
fane pluralistische Gesellschaft angewiesen ist, werden von der Kirche aus christ-
licher Begriindung in die Gesellschaft eingebracht; Integration und Gemeinwohl-
findung: Im unvermeidbaren Streit der konkurrierenden Interessen kann die
Kirche leichter als die grofien Interessengruppen den Horizont oder die regula-
tive Idee des Gemeinwohls zur Geltung bringen; Kritik und Wichteramt: In zu-
gespitzten Situationen ist es Aufgabe der Kirche, fiir Wiirde und Rechte der Men-
schen auch mahnend und protestierend einzutreten®. Was dieses Wichteramt be-
trifft, so ist bei Bockenforde eine gehdrige Portion Skepsis nicht zu iibersehen
gegen liberzogene Vorstellungen, die leicht zu Grenziiberschreitungen und zu fal-
scher Politisierung der Kirche fuhren kénnen. Politische Streitfragen beriihren
nur im Grenzfall den Status confessionis; und auch der Prophet kann irren. Was
man vermeintlich oder tatsichlich an Widerstand gegen Nationalsozialismus oder
Kommunismus versiumt hat, kann man nicht gegentiber dem freiheitlichen
Rechtsstaat nachholen.

Man wird deshalb Bockenférde zustimmen kénnen, wenn er meint, es komme
fiir die Kirche nicht so sehr darauf an, negativ Grenzen zu ziehen, sogenannte
sittliche Minima sichern zu wollen, sondern positiv die Hotfnungs- und Perspek-

167



Bernhard Sutor

tivlosigkeit einer Gesellschaft zu tiberwinden, die ihre Flucht in die Immanenz
angetreten habe®. In der Tat dringt sich uns heute unweigerlich die Frage auf, ob
eine Konsum-, Wohlstands- und Versicherungsgesellschaft dauerhaft solidarisch
zusammenhalten kann, wenn die Maximierung des irdischen Gliicks ihr einziger
Sinnhorizont ist. Das heifft aber, daf} die Kirche ihren Offentlichkeitsauftrag am
besten wahrnimmt durch ihr selbstverstindliches Dasein als Kirche, durch ihre
stindige Verkiindigung und Auslegung des Evangeliums, durch Gottesdienst und
Seelsorge, durch ihr karitatives und diakonisches Wirken.

Die Bindung des Offentlichkeitsauftrags der Kirche an ihre drei Grundvoll-
zige (Verkiindigung, Liturgie, Diakonie) legitimiert nicht einen um das Amt zen-
trierten kirchlichen Integralismus. Zweifellos kommt es dem kirchlichen Amt zu,
die Einheit der Glaubigen im gemeinsamen Bekenntnis und in der Feier der
Glaubensgeheimnisse zu wahren; auch gehort zur Communio der Glaubigen Ge-
meinsamkeit in karitativen und sozialen Werken. Aber dariiber hinaus sind die
Wege und Formen christlichen Zeugnisses in der Welt individuell, sozial und be-
reichsbedingt so unterschiedlich, daf} sie aus der Glaubens- und Sittenlehre der
Kirche zwar Orientierung brauchen, aber keineswegs von ihr her hinlinglich be-
stimmbar sind. Die ins Gesellschaftliche verflochtene offentliche Wirksamkeit
der Kirche braucht vielmehr den zu gewissenhaftem Glaubens- und Sachurteil fa-
higen miindigen Christen.

Der Offentlichkeitsauftrag der Kirchen in verfassungsrechtlicher Sicht

Hat der so aus dem Selbstverstindnis der Kirche umschriebene Offentlichkeits-
auftrag nun aber auch einen verfassungsrechtlich begriindbaren Ort im freiheitli-
chen sikularen Staat? Die Loccumer Formel und die vielen ihr folgenden Ver-
trige und Konkordate haben diese Frage bejaht. Es gibt aber auch Bedenken,
Zweifel und Ablehnung, und zwar von theologisch-kirchlicher wie von verfas-
sungsrechtlicher Seite. Theologische Kritik fiirchtet die Gefahr einer zu starken
Nahe der Kirchen zum Staat und die politische Funktionalisierung der Kirchen,
ihre Festlegung auf die Rolle als Lieferanten einer ,Ziviltheologie®, die den Kitt
der pluralistischen Gesellschaft bilden soll. Dem missen die Kirchen durch kriti-
sche Distanz wehren, die ihnen gerade aufgrund ihres rechtlich gesicherten Status
immer auch méglich ist. Aber eben dieser besondere verfassungsrechtliche Status
wird von auflerkirchlichen Kritikern immer wieder einmal als tiberholt, als
Fremdkérper im sakularen, liberalen, religios neutralen Staat angegriffen.

Nun kann hier nicht die Gesamtthematik des Staat-Kirche-Verhiltnisses erér-
tert werden. Wir missen uns beschranken auf die Frage der Begriindung und der
Begriindbarkeit des Offentlichkeitsauftrags der Kirchen im Rahmen der freiheit-
lichen Verfassung. Unter diesem eingeschrankten Aspekt kann man zunichst fra-

168



Der Offentlichkeitsauftrag der Kirche

gen, ob es einer besonderen Begriindung tiberhaupt bedarf. Man kann argumen-
tieren: Fiir die Kirchen gelten wie fiir alle anderen Vereinigungen und Verbinde
die Grundrechte der Artikel 5 und 9 des Grundgesetzes, also Meinungs- und
Pressefreiheit, Vereinigungs- und Koalitionsfreiheit. Tatsichlich machen Kirchen
bzw. kirchliche Gruppen in vielfiltiger Weise von diesen Freiheiten Gebrauch
und mischen sich so unter die zahlreichen Krifte, die heute den vorstaatlichen 6f-
fentlichen Raum als Zivil- oder Biirgergesellschaft ausfiillen. Gentigt es nicht, auf
diese Weise Kirchen von der Gesellschaft her und im Rahmen allgemeiner gesell-
schaftlicher Freiheit zu begreifen, also als Verbidnde unter Verbinden? Zumal da
ganz im Unterschied zu den Zeiten des Obrigkeitsstaates Offentlichkeit heute ein
ins Gesellschaftliche erweiterter Begriff ist, einen Raum bezeichnend, in welchem
sich Gesellschaft und Staat durchdringen, aus dem der Staat die materiellen wie
die geistigen Ressourcen bezieht, die er zur Erfillung seiner spezifischen Aufga-
ben braucht.

Nicht nur der Pluralismus der Verbinde und 6ffentlicher Einrichtungen, son-
dern auch ihre partielle Mitwirkung an der politischen Willensbildung, auch an
der Wahrnehmung von Gemeinwohlaufgaben, ist heute ein Strukturelement un-
seres politischen Systems. Es sei erinnert an die Bedeutung der Tarifparteien, an
die offentlich-rechtlichen Rundfunkanstalten, an die Institutionen der gesetzli-
chen Sozialversicherungen, an die Universitaten. Insofern konnte man sagen, der
Offentlichkeitsauftrag der Kirchen sei keine Singularitit und also auch nicht an-
ders als aus den allgemeinen Grundrechtsfreiheiten zu begriinden.

Tatsdchlich erscheinen die Kirchen, von auflen betrachtet, als Verbinde unter
Verbinden, die ihre Grundrechtsfreiheiten im Streit der Interessen wahrnehmen.
Aber was die Kirchen selbst als ihren Offentlichkeitsauftrag verstehen, ist damit
nicht angemessen erfafit, und auch die Verfassung und ihre Interpretation begnii-
gen sich diesbeziiglich nicht mit den fiir alle Gruppen und Verbinde geltenden
Freiheiten. Vielmehr kommen dariiber hinaus die in das Grundgesetz inkorporier-
ten ,,Kirchenartikel der Weimarer Verfassung ins Spiel, also der den Kirchen ga-
rantierte Rechtsstatus als Korperschaften des 6ffentlichen Rechts, vor allem aber
die Religionsfreiheit nach Art. 4 GG.

Der offentich-rechtliche Status der Kirchen kommt in Deutschland zwar aus
der ilteren Tradition der Verbindung von Staat und Kirche. Er wird aber im Rah-
men unserer freiheitlichen Verfassung gerade nicht gedeutet als Einordnung der
Kirchen in ein System o6ffentlicher Aufgabenteilung, schon gar nicht als Unter-
ordnung unter den Staat, sondern als e¢in Rechtsstatus eigener Art, der geeignet
scheint, die Figenstindigkeit der Kirchen in der Wahrnehmung ihrer Aufgaben
zu sichern 1%, Bockenforde sieht in diesem Rechtsstatus zwar nicht eine unerlafi-
liche Bedingung kirchlicher Selbstindigkeit, aber eine ,besonders angemessene
Losung des aufgegebenen Problems!. Der Offentlichkeitsauftrag der Kirchen
wird dadurch nicht zu einer Institution der staatlichen Rechtsordnung.

169



Bernbard Sutor

Das Bundesverfassungsgericht hat in einer Entscheidung im Jahr 1965 eine For-
mulierung geprigt, auf die es in spateren Entscheidungen mehrfach zuriickgegrif-
fen hat:

~Infolge dieser offentlichen Rechtsstellung und 6ffentlichen Wirksamkeit der Kirchen, die sie aus
ihrem besonderen Auftrag herleiten und durch die sie sich von anderen gesellschaftlichen Gebilden
grundsitzlich unterscheiden, ist kirchliche Gewalt zwar &ffentliche, aber nicht staatliche Gewalt®
(BVerfGE 18,387).

Hier werden also die 6ffentlich-rechtliche Stellung der Kirchen und ihr Offent-
lichkeitsauftrag zusammen gesehen. Die eigentliche Quelle dieser Stellung ist in
unserer Verfassung aber die Religionsfreiheit nach Art. 4 GG, die in ithrem positi-
ven Verstindnis als Recht zu freier Religionsausiibung Kirchenfreiheit umfafit.
Dieses Grundrecht schiitzt den Kern kirchlicher Titigkeit im Offentlichen; denn
es ist nicht auf individuelle religiose Handlungen beschrinkt, auch nicht auf den
sakralen Raum, sondern es umfafit ,die Freiheit des kultischen Handelns, des
Werbens, der Propaganda“ (BVerfGE 24,245). Selbstverstindlich gelten fiir dieses
Handeln die Schranken des allgemeinen Gesetzes, aber das Bundesverfassungsge-
richt bewertet die Kirchenfreiheit ihrerseits auch als eine Schranke fir den Ge-
setzgeber. Im Konfliktfall, so sagt es, sei der ,Wechselwirkung von Kirchenfrei-
heit und Schrankenzweck durch entsprechende Giiterabwigung Rechnung zu
tragen. Dabei ist dem Selbstverstindnis der Kirchen besonderes Gewicht beizu-
messen® (BVerfGE 72,289 mit Riickverweisen). Klaus Schlaich formuliert deshalb
in seiner Untersuchung zum Offentlichkeitsauftrag der Kirchen als entscheiden-
den Satz: ,Politik und Recht der Bundesrepublik ist es durch die Verfassung ver-
wehrt, Christentum und Kirche aus der Offentlichkeit zu dringen.* 12

Das ist negativ, grenzzichend gesagt. Bleibt die Frage, ob es fiir den freiheitli-
chen Verfassungsstaat dariiber hinaus einen positiven Grund geben kann, einen
besonderen Offentlichkeitsauftrag der Kirchen anzuerkennen. Es gibt Ansitze
solcher positiven Begriindung. Thr gemeinsamer Grundgedanke lautet: Die Kir-
chen reprisentieren in ihrer spezifischen Sonderstellung 6ffentlich und institutio-
nell den Transzendenzbezug menschlicher Existenz und bezeugen so Grundlagen
und Grenzen einer freiheitlichen politischen Ordnung. Katholischerseits ist die-
ser Gedanke, wenn ich recht sehe, erstmals ausformuliert und begrindet worden
in einer Erklirung des Beirates fiir politische Fragen beim Zentralkomitee der
deutschen Katholiken im Jahr 1973 zur Stellung der Kirchen im demokratischen
Verfassungsstaat. An zentraler Stelle wird dort die Unantastbarkeit der Men-
schenwiirde ins Feld gefihrt. Ohne Transzendenzbezug sei diese nicht so be-
grindbar, dafl sie dem Staat und der Gesellschaft unbedingt vorgeordnet wire.
Der cigentliche Sinn der 6ffentlich-rechtlichen Stellung der Kirchen liege deshalb
darin, ,diesen Transzendenzbezug offentlich und speziell auch im Bereich der
Verfassungsordnung zu reprisentieren® 3.

170



Der Offentlichkeitsauftrag der Kirche

Vergleichbar, aber doch stirker abgrenzend dufierte sich Kardinal Joseph Rat-
zinger 1984, den Philosophen Robert Spaemann zitierend: Die Kirche miisse sich
verstehen ,,als Ort einer absoluten, den Staat tiberbietenden Offentlichkeit unter
dem legitimierenden Anspruch Gottes“. Allerdings konne dieses kirchliche
Selbstverstindnis in der Sphire des staatliches Rechts keine adaquate Darstellung
finden. Ratzinger selbst fiigt hinzu:

~Wir stehen vor einer Aporie: Wenn Kirche diesen Anspruch aufgibt, bewirkt sie gerade auch fiir

den Staat nicht mehr, was er von ihr braucht. Wenn der Staat ihn aber annimmt, hebt er sich als plurali-

stischer auf, und dabei verlieren dann Staat und Kirche sich selbst.“ *

Auf evangelischer Seite hat Trutz Rendrorff 1993 vergleichbar argumentiert,
indem er der Kirche als Institution die Funktion zuschrieb, die urspriingliche Ei-
genstindigkeit und elementare Freiheit des Glaubens zu bewahren, ,institutio-
nelle Reprisentanz® dieser Freiheit zu sein; in unserem staatskirchenrechtlichen
System sieht er entsprechend cine Selbstbegrenzung der staatlichen Rechtsge-
meinschaft ausgedriickt 15,

Unsere Verfassung bertihrt gleichsam die transzendente Dimension menschli-
chen Daseins. Sie beriihrt sie im Gottesbezug der Praambel, in der Unantastbar-
keit der Menschenwiirde, in der Garantie der Religions- und Gewissensfreiheit,
im Schutz des Sonntags und der christlichen Feiertage. Der Staat des Grundgeset-
zes ist weltanschaulich neutral, aber er versteht sich nicht als wertneutral. Es ist
ihm deshalb nicht verboten, von Religion und ihrer 6ffentlichen Wirksamkeit in
und durch Kirchen Kenntnis zu nehmen und Kirchen auch zu schiitzen und zu
fordern, sofern er dabei seine eigene Neutralitit sowie Paritit und Toleranz
wahrt. Es ist ihm nicht verboten, Kirchen eine offentlich-rechtliche Stellung zu
garantieren, den Sonntag zu schiitzen, den Religionsunterricht an &ffentlichen
Schulen als integralen Bestandteil schulischer Bildung zu sichern, Seelsorge in der
Bundeswehr und im Strafvollzug zuzulassen.

Insofern kommt er mit dem ihm als sikularem Staat eigentlich nicht zugingli-
chen Transzendenzbezug des Menschen in Berithrung, weil dieser sich in Kirchen
auch sozial-kulturell und institutionell manifestiert. Es bleibt ihm aber als sikula-
rem Staat verwehrt, diesen Transzendenzbezug seinerseits in der Verfassung posi-
tiv in rechtlicher Verbindlichkeit fiir alle zu formulieren. Das wiirde seine Neu-
tralitit ebenso verletzen wie die Eigenstindigkeit der Kirchen.

Uberall, wo der Transzendenzbezug positiv bezeugt und inhaltlich gedeutet
werden soll, wo er Ausdruck findet in religiosem Tun, muff der Staat schweigen
und den Religionsgemeinschaften die Freiheit ihres Wortes und Handelns lassen.
Offentlich-rechtlich sichern und positiv fordern wird der sikulare Staat dieses
Handeln der Kirchen aber nur, solange sie selbst sich offentlich, gesellschaftlich,
sozial und kulturell als wirksame Krifte erweisen; solange empirisch nachvoll-
ziehbar ist, was der Vertrag zwischen der Evangelischen Kirche und dem Land

171



Bernhard Sutor

Mecklenburg vor einigen Jahren so ausdriickte: Er werde geschlossen unter ande-
rem ,in Wiirdigung der Bedeutung, die christlicher Glaube und kirchliches Leben
und diakonischer Dienst auch im religiés neutralen Staat fiir das Gemeinwohl
und den Gemeinsinn der Biirger haben 6. Insofern hingt der Offentlichkeitsauf-
trag der Kirchen nicht von der Verfassung ab, sondern von der Eigenkraft der
Kirchen selbst.

ANMERKUNGEN

! R. Smend, Staat u. Kirche nach dem Bonner Grundgesetz, in: ZevKR 1/1951, 4£f.

2 Aufgaben der Kirche in Staat und Gesellschaft.“ Ein Arbeitspapier der Sachkommission V der Gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland (1973) 6.

3 A. Hollerbach, Vertrige zwischen Staat u. Kirche in der Bundesrepublik Deutschland (Frankfurt 1965); hier zit.
nach P Mikat, Offentlichkeitsauftrag der Kirchen; in: Staatslexikon’, Bd. 4, 143.

* So in: Sollicitudo rei socialis Nr. 41 u. in: Centesimus annus Nr. 54f.

5 Schreiben der Deutschen Bischofskonferenz ,Die Kirche in der pluralistischen Gesellschaft und im demokrati-
schen Staat der Gegenwart® (Trier 1969) 6.

& Ausfithrlicher dazu B. Sutor, Politische Ethik (Paderborn 1991) 174 ff.

7 K. Lehmann, Glauben bezeugen, Gesellschaft gestalten. Reflexionen u. Positionen (Freiburg 1993) 379.

8 E.-W. Bockenférde, Staat — Gesellschaft — Kirche (Freiburg 1982) 66 £f.

® Ebdi77:

10 Vel. A. von Campenhausen, Die Kirchen unter dem Grundgesetz 1949-1989, in: Christen u. Grundgesetz, hg. v.
R. Morsey u. K. Repgen (Paderborn 1989) 71 ff; ferner P Mikat, Staat, Kirchen u. Religionsgemeinschaften; in: ders.,
Geschichte-Recht-Religion-Politik, Bd. 2 (Paderborn 1984) 825 {f.

' Bockenforde (A. 8) 64.

12 K. Schlaich, Der Offentlichkeitsauftrag der Kirchen, in: Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesrepublik
Deutschland, Bd. 2, 168.

13 Die Stellung der Kirchen im demokratischen Verfassungsstaat; in: Christliche Botschaft u. Politik, hg. v. H. Buch-
heim u. E Raabe (Paderborn 1997) 54.

4 1. Ratzinger, Christliche Orientierung in der pluralistischen Demokratie?, in: Das europiische Erbe u. seine
christliche Zukunft, hg. v. N. Lobkowicz (Kéln 1985) 33.

15 'T. Rendtorff, Zur Lage des Protestantismus: Religion ohne Institution? in: Kirche als Heilsgemeinschaft — Staat
als Rechtsgemeinschaft: Welche Bindungen akzeptiert das moderne Bewusstsein?, hg. v. E Hilterhaus u. M. Zéller
(Kaln 1993) 129,

16 7it. nach A. Hollerbach, Der Staat ist kein Neutrum, in: Das Kreuz im Widerspruch. Der Kruzifix-Beschluff des
Bundesverfassungsgerichts in der Kontroverse, hg. v. H. Maier (Freiburg 1996) 35.

172



