Hans-Ludwig Olligj ST

Habermas und das religiose Erbe

Im Denken von Jirgen Habermas begegnen immer wieder ,,Spuren einer Ausein-
andersetzung mit Fragestellungen, die dem Traditionsbestand religiéser Sprache
und Praxis zuzurechnen sind.“! Das Thema ,Religion® wird von Habermas also
nicht einfach ignoriert, wenngleich es gewiff auch nicht im Zentrum seiner philo-
sophischen Arbeit steht. Matthias Lutz-Bachmann spricht von einem ,,vorsichti-
gen Interesse“ am Bestand der religiosen Uberlieferung, das sich in zahlreichen
der Habermasschen Schriften seit der ,Theorie kommunikativen Handelns®
nachweisen lasse. Er belegt das neben Habermas® Auseinandersetzung mit dem
spaten Max Horkheimer auch anhand von seiner Auseinandersetzung mit theo-
logischen (Helmut Peukert, Johann B. Metz) sowie philosophischen (Michael
Theunissen) Gesprichspartnern. Die von Lutz-Bachmann beschriebene Tendenz
ist zweifellos auch in Habermas’ jlingsten Veroffentlichungen nachweisbar. Im
folgenden soll das an einem Interview verdeutlicht werden, das Eingang gefunden
hat in den Sammelband ,Zeit der Uberginge“ und das den Titel ,Ein Gesprich
tiber Gott und die Welt* trigt, anhand von Habermas’ Auseinandersetzung mit
dem christlichen Existenzphilosophen Kierkegaard und anhand seiner vielbeach-
teten Rede anlifilich der Verleihung des Friedenspreises des deutschen Buch-
handels.

Ein Gesprich tiber Gott und die Welt

In seinem Interview mit dem in New York lehrenden Philosophen Eduardo Men-
dieta stellt Habermas gleich zu Beginn klar: Nicht die gesellschaftliche, wohl aber
die kulturelle Modernisierung des Abendlandes lasse sich aus Motiven der jii-
disch-christlichen Uberlieferung erkliren. Denn aus soziologischer Sicht miisse
man sagen: Die Bewufitseinsformen des modernen Rechts, der modernen Wissen-
schaft und auch der modernen Kunst hitten sich nicht ohne die Organisations-
formen des hellenisierten Christentums und der rémischen Kirche und nicht
ohne Universititen, Kloster und Kathedralen entfalten konnen. Erst recht gelte
das fiir die mentalen Strukturen. Schon der Gedanke des einen und verborgenen
Erlosergottes habe gegeniiber den mythischen Gottergeschichten den Durch-
bruch zu einer ganz anderen Perspektive bedeutet. Damit habe namlich der
endliche Geist einen alles Innerweltliche transzendierenden Standpunkt gewon-

16 219



Hans-Ludwig Ollig S]

nen. Gleichzeitig weist Habermas darauf hin, daf§ erst mit dem Ubergang zur
Moderne sich das erkennende und moralisch urteilende Subjekt den Gottes-
standpunkt in der Weise zu eigen machte, dafl es zwei folgenreiche Idealisie-
rungen vornahm. Einerseits objektivierte es die duflere Natur zur Gesamtheit
gesetzesartig verkniipfter Zustinde und Ereignisse; anderseits vollzog es eine
Ausweitung der bekannten sozialen Welt zu der grenzenlos-inklusiven Gemein-
schaft aller zurechnungsfihig handelnden Personen. Damit aber waren wesent-
liche Voraussetzungen fiir eine rationale Durchdringung von Natur und Gesell-
schaft geschaffen.

Weiter betont Habermas, dafl das Christentum fiir das normative Selbstver-
stindnis der Moderne nicht nur eine Vorliufergestalt oder ein Katalysator gewe-
sen ist. Vielmehr seien die modernititsspezifischen Ideen von Freiheit und soli-
darischem Zusammenleben, von autonomer Lebensfihrung und individueller
Gewissensmoral, von Menschenrechten und Demokratie ein unmittelbares Erbe
der judischen Gerechtigkeitsethik und der christlichen Liebesethik. Zu diesem
Erbe gebe es bis heute keine Alternative. Anderslautende Behauptungen seien
postmodernes Gerede.

Auf einem ganz anderen Blatt steht freilich, dafl die christlichen Kirchen heute
durch die Globalisierung vor neuen Herausforderungen stehen, der sie nur durch
cine radikalere Ausschopfung ihres normativen Potentials begegnen koénnen.
Denn es ist fiir Habermas keine Frage:

,Die Okumene wird erst heute in einem nicht-paternalistischen Sinne 6kumenisch, erst heute wird
die Kirche zur polyzentrischen Weltkirche ... Der Universalismus der Weltreligion wird erst heute in
cinem strengen Sinne universalistisch, die christliche Ethik erweitert sich heute erst zu einem wahrhaft
inklusiven Weltethos.“?

Wichtiger ist fiir Habermas freilich noch, dafl der Modernisierungsprozefs auch
zur Entstehung einer sikularisierten Gesellschaft und eines weltanschaulichen
Pluralismus gefiihrt hat. Jede Form von Verkiindigung begegnet heute nicht nur
cinem Pluralismus verschiedener Glaubenswahrheiten, sondern auch der Skepsis
eines wissenschaftlichen Profanwissens, das seine gesellschaftliche Autoritdt der
eingestandenen Fallibilitit sowie einem auf Dauerrevision beruhenden Lernpro-
zeR verdankt. In einer solchen Situation wird der Glaube, wie Habermas sich aus-
driickt, reflexiv. Er kann sich nimlich nur im selbstkritischen Bewuf$tsein der
nicht-exklusiven Stellung stabilisieren, die er einnimmt. Habermas hilt dieses
Bewufltsein von der Relativierung des eigenen Standorts — die freilich keine
Relativierung der eigenen Glaubenswahrheiten selbst zur Folge haben darf — fiir
das Proprium der modernen Form religiésen Glaubens.

Kritisch setzt er sich in diesem Zusammenhang mit fundamentalistischen reli-
gidsen Bewegungen auseinander, welche die Riickkehr zu vormodernen Verhilt-
nissen propagieren und praktizieren. Der Fundamentalismus, so seine These, sei

220



Habermas und das religiose Erbe

die falsche Antwort auf eine Situation, die die Einsicht in die Unausweichlichkeit
religioser Toleranz aufdringt und damit den Glaubigen die Biirde auferlegt, den
Pluralismus der Weltbilder unbeschadet eigener Glaubensiiberzeugungen auszu-
halten.

Relativ vorsichtig auflert er sich zum Thema ,Neue Religiositit“: Daff alle
groflen Weltreligionen institutionskritische Erneuerungsbewegungen kannten, ist
fur ihn zwar keine Frage, aber mit diesen Erneuerungsbewegungen mochte er
das, was in den Buchhandlungen derzeit als Esoterik angeboten wird, nicht in
Verbindung bringen. Besagte Esoterik erscheint ihm eher ein Symptom von Ich-
Schwiiche und Regression zu sein, wie auch Ausdruck des Versuchs einer un-
moglich gewordenen Riickkehr zu mythischen Denkweisen, zu magischen Prak-
tiken und geschlossenen Weltbildern, welche die Kirchen bei ihrem Kampf gegen
das Heidentum einst iiberwunden haben. Da auch Sekten innovativ sein kénnen,
raumt er zwar ein, dafl vielleicht nicht alles im Bereich der Neuen Religiositit nur
kalifornischer Schnickschnack und Neuheidentum ist; was ihm in diesem Bereich
aber auf jeden Fall fehl, ist die diskursive Auseinandersetzung. Diesen Hinweis
verbindet er mit folgender Feststellung:

»Wenn ich in die ,Summa Contra Gentiles’ des Thomas von Aquin hineinschaue, bin ich von der
Komplexitit, dem Grad der Differenzierung, dem Ernst und der Stringenz der dialogisch aufgebau-

ten Argumentation hingerissen. Ich bin ein Bewunderer von Thomas. Er reprisentiert eine Gestalt des
Geistes, die ihre Authentizitit aus sich selbst heraus verbiirgen konnte.”?

Was seinen eigenen philosophischen Ansatz angeht, so bestreitet Habermas
nicht, dafl seine Konzeption der Sprache und des verstindigungsorientierten
Handelns vom christlichen Erbe zehrt. Der Begriff des diskursiv erzielten Einver-
standnisses etwa lasse sich durchaus so verstehen, daff in ithm das Erbe eines
christlich verstandenen Logos fortwirkt, der sich in der kommunikativen Praxis
der Gemeinde verkorpert. So wenig Habermas ein solcher Nachweis christlicher
Erbschaftsverhiltnisse stort, so deutlich insistiert er auf der Differenz der Dis-
kurse von Religion und Philosophie.

In seiner Auseinandersetzung mit Horkheimers Satz: ,,Einen unbedingten Sinn
zu retten ohne Gott ist eitel“, macht er etwa deutlich, dafl sich nachmetaphysi-
sches Denken von Religion dadurch unterscheidet, dafl es den Sinn des Unbe-
dingten rettet ohne Rekurs auf Gott oder ein Absolutes. Ein solches Denken
kenne zwar die Unbedingtheit der Wahrheitssuche, aber sein Thema sei nicht die
Unbedingtheit eines religiosen Heilsversprechens, das Not, Einsamkeit, Krank-
heit und Tod in ein anderes Licht riickt und ertragen lehrt. Gleichzeitig betont
Habermas in seinem Werk ,Nachmetaphysisches Denken® freilich auch:

wSolange die religitse Sprache inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte mit sich fiihrt,
die sich der Ausdruckskraft einer philosophischen Sprache (vorerst?) entzichen und der Ubersetzung
in begriindende Diskurse noch harren, wird die Philosophie auch in ihrer nachmetaphysischen Gestal
Religion weder ersetzen noch verdringen kénnen,“*

221



Hans-Ludwig Ollig S]

Eine Schwierigkeit ist hier zweifellos das in Klammern eingefiigte ,vorerst?“.
Die Frage seines Interviewpartners, ob er davon ausgehe, dafl es Ziel der Philoso-
phie sei, die bewahrenswerten religiosen Gehalte vollstindig zu assimilieren und
auf diese Weise ,aufzuheben®, oder ob er erwarte, dafl sich die Religion allen
Versuchen dieser Art gegentiber resistent erweise, laflt sich nach Habermas im
Augenblick noch nicht beantworten. Eine Antwort darauf sei erst dann moglich,
wenn die Philosophie ihre Arbeit am religiosen Erbe mit groflerer Sensibilitit als
bisher fortgesetzt habe.

Was das Verhiltnis von Theologie und Religion angeht, so gibt Habermas sei-
nem Gesprichspartner recht: Die Theologie wiirde ihre Identitat einbiiflen, wenn
sie versuchte, sich vom dogmatischen Kern der Religion und damit von jener
Sprache abzukoppeln, in der sich die Gebets-, Bekenntnis- und Glaubenspraxis
der Gemeinde vollzieht. Denn in dieser Praxis bezeugt sich der religiose Glaube,
den die Theologie auszulegen hat, freilich ohne ihn je ganz einholen und aus-
schopfen zu konnen. Wenn das aber schon fiir die Theologie gilt, gilt das - so
konnte man einwenden — nicht erst recht fir die Philosophie? Wire es nicht der
pure Intellektualismus, wenn die Philosophie von sich behaupten wiirde, sie
konne sich auf dem Ubersetzungsweg die in der religiésen Sprache angeeigneten
Erfahrungsgehalte mehr oder weniger vollstindig aneignen? Habermas merkt zu
diesem Einwand an: Sicherlich konne die Philosophie die Religion nicht substi-
tuieren, denn ihre Wahrheit zehre von dem offenbarten Wort. Allerdings habe die
Philosophie eine ganz andere Stellung zur Religion. Was sie von dieser lernen
kann, wolle sie in einem Diskurs ausdriicken, der von der offenbarten Wahrheit
gerade unabhingig ist. Deshalb bleibe bei jeder philosophischen Ubersetzung die
Vollzugsebene des gelebten Glaubens auf der Strecke. Gleichwohl hilt Habermas
nichts von einer Philosophie, die trosten will. Ein solche Philosophie wire fiir ihn
keine Philosophie mehr. Das philosophische Ubersetzungsprogramm zielt, so
betont er, allenfalls darauf, den profanen Sinn der bisher nur in religiéser Sprache
angemessen artikulierten zwischenmenschlichen und existentiellen Erfahrungen
Zu retten.

Habermas’ Deutung des christlichen Existenzphilosophen Kierkegaard

Wie ein solcher Rettungsversuch konkret aussieht, 1afit sich an Habermas® Kier-
kegaard-Rezeption verdeutlichen®. Kierkegaard hat die Frage nach dem Gelingen
und Mifllingen des eigenen Lebens anders beantwortet als seine existenzphilo-
sophischen Nachfolger Martin Heidegger, Karl Jaspers und Jean-Paul Sartre. Er
ist nimlich davon iiberzeugt, dafl die ethische Existenzform nur im Verhiltnis des
Gliubigen zu Gott stabilisiert werden kann. Seine Begriindung dafiir lautet: So-
lange wir die Moral, die den Maf{stab fiir die Selbsterforschung liefert, im sokra-

222



Habermas und das religiose Erbe

tischen oder kantischen Sinn allein auf menschliche Erkenntnis griinden, fehlt die
Motivation zur Umsetzung moralischer Urteile in die Praxis.

Kierkegaard wendet sich also gegen ein intellektualistisches Mifiverstindnis
von Moral. Wenn die Moral den Willen allein durch gute Griinde in Bewegung
setzen konnte, so argumentiert er, dann wire der gegenwartige desolate Welt-
zustand, den er in seiner Zeitkritik anprangert, nicht denkbar. Grund fiir diesen
Weltzustand ist nicht ein Defizit an Wissen, sondern eine Korruption des Willens.
Die Menschen, die es besser wissen konnten, wollen nicht verstehen. Kierkegaard
spricht in diesem Zusammenhang nicht von Schuld, sondern von Siinde, um deut-
lich zu machen, dafl wir auf Vergebung angewiesen sind und unsere Hoffnung auf
eine absolute Macht setzen miissen, die in den Lauf der Geschichte eingreifen und
die verletzte Ordnung wiederherstellen kann. Fiir Kierkegaard bildet erst dieses
Heilsversprechen die motivierende Verbindung zwischen einer unbedingt
fordernden Moral und der Sorge um sich selbst.

Um diesen Rekurs auf die christliche Erlosungsbotschaft gegentiber einem
immanenten Denken, das sich in den Grenzen weltanschaulicher Neutralitat
bewegt, zu begriinden, greift Kierkegaard auf eine — wie Habermas es nennt —
»psychologische Phinomenologie“ zuriick. Konkret beschreibt er verschiedene
Gestalten einer am Ende heilsamen ,Krankheit zum Tode“, die zeigen, dafl der
Versuch, man selbst zu sein, am Ende scheitern muff. Dieses Scheitern aber
bewegt den endlichen Geist zur Transzendierung seiner selbst und zur Aner-
kennung der Abhingigkeit von einem Anderen, worin die eigene Freiheit griin-
det. Wortlich heift es bei Kierkegaard in diesem Zusammenhang: ,,Indem es sich
zu sich selbst verhilt und indem es selbst sein will, griindet das Selbst durch-
sichtig in der Macht, die es setzte.®

Obwohl die wortliche Bezugnahme auf eine Macht, in der das Selbstseinkon-
nen griindet, nicht in einem religiésen Sinn verstanden werden mufl, geht Kier-
kegaard davon aus, dafl der menschliche Geist nur durch das Stindenbewufitsein
zum richtigen Verstindnis seiner endlichen Existenz gelangen kann. Das Selbst
existiert folglich fiir Kierkegaard wahrhaftig allein im Angesicht Gottes, und es
tiberlebt auch die Situation hoffnungsloser Verzweiflung nur in der Gestalt eines
Gliubigen, der, indem er sich zu sich selbst verhilt, sich zu einem absolut An-
deren verhilt, dem er alles verdankt.

Habermas riumt beziiglich dieser Kierkegaardschen Argumentation zunichst
ein, auch ein Denken, das sich versagen misse, auf offenbarte Wahrheiten zu
rekurrieren, konne akzeptieren, daff der endliche Geist von Erméglichungsbe-
dingungen abhingt, die sich seiner Kontrolle entziechen. Denn die ethisch be-
wuflte Lebensfiihrung diirfe nicht als bornierte Selbstermachtigung verstanden
werden. Ebenso kénne ein solches Denken Kierkegaard darin beipflichten, dafl
die Abhingigkeit von einer unverfiigharen Macht nicht naturalistisch zu verste-
hen ist, sondern zunichst ein personales Verhiltnis betrifft.

223



Hans-Ludwig Ollig S]

Probleme sieht Habermas freilich bei der theologischen Deutung des Unver-
figbaren, von dem wir als sprach- und handlungsfihige Subjekte in der Sorge,
unser Leben zu verfehlen, abhingig sind. Denn die moderne Sprachphilosophie
erlaubt auch eine nichttheologische Deutung des ganz Anderen. In den Kom-
munikationsformen, in denen wir uns tiber etwas in der Welt und iiber uns ver-
standigen, begegnet uns nimlich die Sprache als eine transzendente Macht. Die
Sprache, die wir sprechen, ist ja nicht unser privates Eigentum. Niemand von uns
besitzt eine exklusive Verfiigung iiber das gemeinsame Medium der Verstindi-
gung, das wir uns intersubjektiv teilen miissen. Weiter ist klar, daf§ sich die
Struktur und der Verlauf von Verstindigungsprozessen nicht von einem einzel-
nen Teilnehmer solcher Prozesse kontrollieren liftt. In der Sprache verkorpert
sich also eine Macht, die der Subjektivitit der Sprecher vorausliegt. Anderseits
gilt freilich auch, dafl wir als die sprach- und handlungsfihigen Subjekte es sind,
die sich in diesem Medium der Sprache miteinander verstindigen.

Habermas® Fazit: Das richtige ethische Selbstverstindnis ist uns weder vorge-
geben noch offenbart. Vielmehr kann es nur in gemeinsamer Anstrengung ge-
wonnen werden. In dieser Perspektive erscheint dasjenige, was solches Selbstsein
moglich macht, eher als transsubjektive denn als absolute Macht.

Habermas versucht also zu zeigen, daf} auch eine postreligiose Lesart von Kier-
kegaards Ethik moglich ist, deren Bedeutung er im tbrigen darin sieht, dafl sie
sich eine postmetaphysische Enthaltsamkeit auferlegt, weil sie sich zwar nicht der
Beurteilung des existentiellen Modus, wohl aber der bestimmten Ausrichtung
individueller Lebensentwiirfe und partikulirer Lebensformen enthilt. Gleich-
zeitig betont er freilich, sobald das ethische Selbstverstindnis sprach- und hand-
lungsfihiger Subjekte im ganzen auf dem Spiel stehe, komme die Philosophie um
inhaltliche Stellungnahmen nicht herum.

Nach Habermas ist diese Situation durch die Fortschritte der Biowissenschaf-
ten eingetreten. Bisher konnten nimlich das sikulare Denken der europdischen
Moderne ebenso wie der religiése Glaube davon ausgehen, dafl die genetischen
Anlagen und damit die organischen Ausgangsbedingungen fiir dessen kiinfrige
Lebensgeschichte der Programmierung und absichtlichen Manipulation durch
andere Personen entzogen sind. Unsere Lebensgeschichte schien aus einem Stoff
gemacht, den wir uns zu eigen machen und im Sinn Kierkegaards verantwortlich
iibernehmen konnen. Mittlerweile zeigt sich als Méglichkeit am Horizont, dafl
Erwachsene eines Tages die wiinschenswerte genetische Ausstattung von Nach-
kommen als formbares Produkt betrachten und dafiir nach eigenem Gutdiinken
ein passendes Design entwerfen’.

Mit einer solchen irreversiblen Entscheidung, die eine Person iiber die natiir-
liche Ausstattung einer anderen Person trifft, entsteht aber eine interpersonale
Bezichung neuen Typs, die — wie Habermas betont — unser moralisches Empfin-
den verletzt. Seine Begriindung: Indem einer fiir einen anderen eine irreversible,

224



Habermas und das religiose Erbe

tief in dessen organische Anlagen eingreifende Entscheidung fillt, wird die unter
freien und gleichen Personen grundsitzlich bestehende Symmetrie der Verant-
wortung eingeschrinkt. Denn dem heranwachsenden Jugendlichen ist es durch-
aus moglich, eines Tages selbst die Verantwortung fiir seine eigene Lebens-
geschichte zu iibernehmen. Er kann sich ndmlich reflexiv gegeniiber seinem eige-
nen Bildungsprozef§ verhalten und die asymmetrische Verantwortung, die Eltern
fiir die Erzichung ihrer Kinder tragen, retrospektiv ausgleichen. Gegeniiber
genetisch manipulierten Anlagen ist diese Moglichkeit einer selbstkritischen An-
eignung der eigenen Bildungsgeschichte nicht in derselben Weise gegeben. Viel-
mehr wiirde in diesem Fall die erwachsene Person blind von der nicht revidier-
baren Entscheidung einer anderen Person abhingig bleiben und keine Chance
haben, die fiir einen Umgang unter ,peers“ notwendige Symmetrie der Verant-
wortung herzustellen. Es bliebe ihm vielmehr nur die Alternative zwischen Fata-
lismus und Ressentiment.

Diese Uberlegung macht nach Habermas deutlich, daf} die neuen Technologien
uns einen Diskurs tiber das ethische Selbstverstindnis der Menschheit im ganzen
aufzwingen. Die Philosophie konne hier nicht abseits stehen und diesen Streitge-
genstand Biowissenschaftlern und Science Fiction-begeisterten Ingenieuren tiber-
lassen.

Habermas’ Friedenspreisrede

Dafl freilich auch die Religion bei diesem Streit nicht abseits steht, ist eines der
Themen von Habermas® Friedenspreisrede. Habermas spricht von einem Kampf
der Glaubensmichte, der zwischen den Wortfithrern der organisierten Wissen-
schaft und der Kirchen iiber die Gentechnik entbrannt sei, weist aber zugleich
darauf hin, daff die Spannung zwischen sikularer Gesellschaft und Religion am
11. September 2001 noch auf ganz andere Weise explodiert sei. Denn ohne Zwei-
fel waren die bis zum Selbstmord entschlossenen Mérder, die zivile Verkehrs-
maschinen zu lebenden Geschossen umfunktionierten und gegen die kapitalisti-
schen Zitadellen der westlichen Zivilisation lenkten, durch religiése Uberzeu-
gungen motiviert. Fir sie verkorperten die Wahrzeichen der globalisierten Mo-
derne den grofien Satan.

Beide Ereignisse — sowohl der Streit um die Gentechnik als auch das Attentat
vom 11. September — machen es Habermas zufolge erforderlich, daff wir uns
dartiber klar werden, was Sikularisierung in unseren postsikularen Gesell-
schaften bedeutet. Habermas unterzieht sich in seiner Friedenspreisrede dieser
Aufgabe und nimmt damit das alte Thema ,,Glauben und Wissen“ wieder auf.

Er unterscheidet zunachst zwei Lesarten von Sakularisierung. Nach der einen
Lesart werden religiose Denkweisen und Lebensformen durch verniinftige und

295



Hans-Ludwig Ollig S|

auf jeden Fall iiberlegene Aquivalente ersetzt; nach der zweiten werden die mo-
dernen Denk- und Lebensformen als illegitim entwendete Giiter diskreditiert.
Habermas spricht im ersten Fall von einem Verdringungs- und im zweiten Fall
von einem Enteignungsmodell. Das erste Modell lege eine fortschrittsoptimisti-
sche, das zweite eine verfallstheoretische Deutung der Moderne nahe. Beide Mo-
delle greifen nach Habermas freilich zu kurz. Denn sie betrachten die Sikula-
risierung als eine Art Nullsummenspiel zwischen den kapitalistisch entfesselten
Produktivkriften von Wissenschaft und Technik einerseits und den haltenden
Michten von Religion und Kirche anderseits, bei dem nur eine Seite auf Kosten
der anderen gewinnen kann. Eine solche Sicht der Dinge pafit nach Habermas
aber nicht zu einer postsikularen Umgebung, die sich auf das Fortbestehen
religidser Gemeinschaften in einer sich fortwihrend sikularisierenden Gesell-
schaft einstellt. Zudem unterschligt eine solche Sicht die zivilisierende Rolle des
,Common sense®, der gewissermaflen eine dritte Partei zwischen Religion und
Wissenschaft darstellt.

Ehe Habermas auf die Rolle dieses Common sense niher eingeht, stellt er
zunichst einmal klar, daf nur solche Religionsgemeinschaften aus der Sicht des
liberalen Staates das Pridikat ,verniinftig® fiir sich in Anspruch nehmen kénnen,
die aus eigener Einsicht auf eine gewaltsame Durchsetzung ihrer Glaubenswahr-
heiten verzichten. Diese Einsicht aber verdankt sich, wie Habermas weiter aus-
fiihrt, einer dreifachen Reflexion der Gliubigen auf ihre Stellung innerhalb der
pluralistischen Gesellschaft: Denn in dieser miisse das religiése Bewufitsein
erstens die Begegnung mit anderen Konfessionen und Religionen verarbeiten,
zweitens sich auf die Autoritit von Wissenschaften einstellen, die das gesell-
schaftliche Monopol von Weltwissen haben, und sich drittens auf Primissen eines
Verfassungsstaates einlassen, der sich aus einer profanen Moral begriindet. Ohne
diesen Reflexionsschub entfalten monotheistische Religionen in riicksichtslos
modernisierten Gesellschaften ein destruktives Potential.

Das Wort ,Reflexionsschub® darf freilich Habermas zufolge nicht im Sinn
cines einseitig vollzogenen und abgeschlossenen Prozesses verstanden werden;
vielmehr bedarf es bei jedem neu aufrauchenden Konflikt reflexiver Arbeit. Wenn
beispielsweise eine existentiell relevante Frage wie die Gentechnik auf die politi-
sche Agenda gelangt, dann prallen die unterschiedlichen Uberzeugungen von
Gliubigen und Ungliubigen aufeinander. Beide erfahren sozusagen hautnah das
Faktum des weltanschaulichen Pluralismus, und in diesem Fall ergibt sich fir
beide Seiten dic Notwendigkeit, daf sie mit diesem Faktum im Bewuftsein der
cigenen Fehlbarkeit gewaltlos, d. h. ohne das soziale Band eines politischen Ge-
meinwesens zu zerreiften, umgehen. Der weltanschaulich neutrale Staat kann bei
diesem Streit zwischen Wissens- und Glaubensanspriichen fiir keine der beiden
Seiten Partei ergreifen.

Der Common sense stellt fiir Habermas eine kritische Instanz dar gegeniiber

226



Habermas und das religivse Erbe

einer wissenschaftlichen Aufklirung, die unser iberkommenes Selbstverstindnis
radikal in Frage stellt. Denn in dem Maf}, wie die Natur der objektivierenden
Beobachtung und kausalen Erklirung zuginglich gemacht wird, wird sie auch
entpersonalisiert und fillt damit aus dem sozialen Bezugssystem von erlebenden,
miteinander sprechenden und handelnden Personen, die sich gegenseitig Motive
und Handlungen zuschreiben, heraus - so daf} sich zwangsliufig die Frage stellt:
Wie steht es mit dem intuitiven Bewufitsein von Autorschaft und Zurech-
nungsfahigkeit, das alle unsere Handlungen begleitet? Habermas stellt klar:

»Wenn man beschreibt, wie eine Person etwas getan hat, was sie nicht gewollt hat und was sic auch
nicht hitte tun sollen, dann beschreibt man sie — aber eben nicht so wie ein naturwissenschaftliches
Objekt. Denn in die Beschreibung von Personen gehen stillschweigend Momente des vorwissen-
schaftlichen Selbstverstindnisses von sprach- und handlungsfihigen Subjekten ein. ... Dieses Bewufit-
sein von rechenschaftspflichtiger Autorschaft ist der Kern eines Selbstverstindnisses, das sich nur der
Perspektive eines Beteiligten erschliefit, aber einer ... wissenschaftlichen Beobachtung entzieht. Der
szientistische Glaube an eine Wissenschaft, die eines Tages das personale Selbstverstindnis durch eine
objektivierende Selbstbeschreibung nicht nur erginzt, sondern ablést, ist nicht Wissenschaft, sondern
schlechte Philosophie ... Der Common Sense ist also mit dem Bewufitsein von Personen verschrinkt,
die Initiativen ergreifen, Fehler machen und Fehler korrigieren kénnen. Er behauptet gegeniiber den
Wissenschaften eine eigensinnige Perspektivenstruktur.“$

Umgekehrt begriindet dieses Autonomiebewufltsein auch den Abstand von der
religiésen Uberlieferung, von deren normativen Gehalten wir gleichwohl zehren.
Der Religion gegeniiber beharrt der Common sense auf Griinden, die nicht nur
fir Angehorige einer Glaubensgemeinschaft akzeptabel sind. Das weckt bei den
Glaubigen leicht den Eindruck, daf der Sikularisierungsprozefy mit einer unglei-
chen Lastenverteilung verbunden ist. Denn von ihnen wird die Ubersetzung ihrer
religiosen Uberzeugungen in eine sikulare Sprache verlangt, ehe sie mit ithren Ar-
gumenten Aussicht haben, die Zustimmung von Mehrheiten zu finden. Haber-
mas meint freilich, dieser Eindruck einer ungleichen Lastenverteilung lasse sich
zerstreuen, wenn die sikulare Seite um ein Gespir fiir die Artikulationskraft
religioser Sprachen bemiiht bleibt. :

Grundsitzlich mufl nach Habermas davon ausgegangen werden, daf§ die Gren-
ze zwischen sakularen und religiosen Griunden flieflend ist. Daher sollte seiner
Meinung nach die Festlegung einer solchen Grenze als eine kooperative Aufgabe
verstanden werden, die von beiden Seiten fordert, auch die Perspektive des je-
weils anderen einzunehmen. Desgleichen wire es seiner Meinung nach falsch,
wenn der liberale Staat den Streit iber das sikulare Selbstverstindnis der Gesell-
schaft externalisieren, sprich in die Képfe der Glaubigen abschieben wiirde. Denn
der Common sense sei kein Singular, sondern beschreibe die mentale Verfassung
einer vielstimmigen Offentlichkeit.

Im Blick auf den Streit uber die Gentechnik wird Habermas dann konkret
und betont, sikulare Mehrheiten diirften in diesem Fall keine Beschliisse durch-
driicken, bevor sie nicht dem Einspruch von Opponenten, die sich davon in ithren

227



Hans-Ludwig Ollig S]

Glaubensiiberzeugungen verletzt fithlen, Gehér geschenkt haben. Sie miifiten
diesen Einspruch als eine Art aufschiebendes Veto betrachten, um zu priifen, was
sie daraus lernen konnen.

Als Beispiel fiir eine sikularisierende und zugleich rettende Deutung von Glau-
benswahrheiten bemiiht er Immanuel Kant. Denn die Autoritit gottlicher Gebote
finde bei diesem ein uniiberhrbares Echo in der unbedingten Geltung morali-
scher Pflichten. Weniger {iberzeugend findet Habermas Kants Versuch, den Be-
griff des radikal Bosen in die Sprache der Vernunftreligion zu tibersetzen. Gleich-
wohl riumt er auch hier ein, dal die Philosophie derzeit noch nicht iiber einen
angemessenen Begriff fiir die semantische Differenz zwischen dem, was mora-
lisch falsch, und dem, was zutiefst bose ist, verfugt.

Es geniigt also nach Habermas nicht, dal man sich bei einer Ubersetzung
religiser Gehalte in die sikulare Sprache darauf beschrinkt, das urspriinglich
Gemeinte zu eliminieren. Als sich Siinde in Schuld und das Vergehen gegen gott-
liche Gebote in einen Verstofy gegen menschliche Gesetze verwandelten, ging
etwas verloren. Denn mit dem Wunsch nach Verzeihung verbinde sich zwangs-
liufig auch der Wunsch, das anderen zugefiigte Leid ungeschehen zu machen.
Erst recht sei fiir uns die Unumkehrbarkeit vergangenen Leidens beunruhigend.
Habermas nennt hier konkret das Unrecht an den unschuldig Mifhandelten,
Entwiirdigten und Ermordeten, das iiber jedes Mafl menschenmoglicher Wieder-
gutmachung hinausgehe. Auch in diesem Fall, so meint er, hinterlasse die ver-
lorene Hoffnung auf Auferstehung eine spiirbare Liicke.

In diesem Zusammenhang teilt er Max Horkheimers Skepsis gegentiber Walter
Benjamins Hoffnung auf die wiedergutmachende Kraft des humanen Einge-
denkens, so wenig er auch den ohnmichtigen Impuls, am Unabinderlichen doch
noch etwas zu indern, diskreditieren méchte. Ein dhnliches Problem stellt sich
seines Erachtens auch bei der im Nachkriegsdeutschland betricbenen Aufarbei-
tung der Vergangenheit. Die Klage iiber die Unangemessenheit der Praxis einer
solchen Aufarbeitung deutet Habermas wie folgt:

,Die ungliubigen Sohne und Téchter der Moderne scheinen in solchen Augenblicken zu glauben,
cinander mehr schuldig zu sein und selbst mehr ndtig zu haben, als ihnen von der religisen Tradition
in Ubersetzung zuginglich ist - so, als seien deren semantische Potentiale noch nicht ausgeschépft.“?

Die Ambivalenz einer ebenso heillosen wie notwendigen Praxis der Aufarbei-
tung der Vergangenheit kann freilich auch dazu fiihren, dafi man von der Religion
Abstand hilt, ohne sich deren Perspektive zu verschliefen. Habermas ist der
Uberzeugung, daf eine solche Einstellung es erméglicht, die Selbstaufkldrung
einer hinsichtlich der Nutzung der Gentechnik innerlich zerrissenen Biirger-
gesellschaft in die richtige Richtung zu lenken.

Denn die postsikulare Gesellschaft setze die Arbeit, die Religion am Mythos
vollbracht habe, an der Religion selbst fort, freilich nicht in der hybriden Absicht

228



Habermas und das religitse Evbe

einer feindlichen Ubernahme, sondern aus dem Interesse, im eigenen Haus der
schleichenden Entropie der knappen Ressource ,,Sinn“ entgegenzuwirken. Denn
auch der Common sense miisse die mediale Vergleichgiiltigung und plappernde
Trivialisierung aller Gewichtsunterschiede fiirchten. Nach Habermas ist es
durchaus moglich, dafl moralische Empfindungen, die bisher nur in religiéser
Sprache einen hinreichend differenzierten Ausdruck besitzen, allgemeine Reso-
nanz finden, sofern sich fiir ein fast schon Vergessenes, aber implizit Vermifites
eine rettende Formulierung finden lasse. Als Beispiel fiihrt er hier an, wie sich in
der gegenwirtigen Kontroverse iiber den Umgang mit Embryonen immer noch
viele Stimmen auf den Schopfungsbericht berufen. Die Geschopflichkeit des
Menschen als Ebenbild Gottes driicke eine Intuition aus, die auch den religios
Unmusikalischen, zu denen er sich zihlt, etwas sagen konne. Gott bleibe nur so
lange ein Gott freier Menschen, wie die absolute Differenz zwischen Schopfer
und Geschopf nicht eingeebnet wird. Man miisse nicht an die theologischen
Pramissen der biblischen Schopfungslehre glauben, um zu verstehen, was ein-
treten wiirde, wenn die im Schopfungsbegriff angenommene Differenz ver-
schwinde und ein Mensch nach eigenen Priferenzen in die Zufallskombinationen
von elterlichen Chromosomensitzen eingreifen wiirde, ohne dafiir einen Kon-
sens mit dem betroffenen Anderen wenigstens kontrafaktisch unterstellen zu
diirfen. Miifite ein solcher Mensch, so fragt Habermas, indem er einen anderen
Menschen nach eigenem Belieben in seinem nattirlichen Sosein festlegt, nicht jene
Freiheiten zerstoren, die unter Ebenbiirtigen bestehen?

Fazit: Die Relevanz des religiosen Erbes

Diese Frage macht deutlich, von woher Habermas denkt. In einem Interview, das
Anfang der 80er Jahre mit Axel Honneth, Eberhard Knédler-Bunte und Arno
Widmann mit ihm gefithrt haben'®, spricht er, befragt tiber die Antriebe und
Motive seiner Arbeit, von einem Gedankenmotiv, das fir ihn bestimmend gewor-
den sei: namlich die Vorstellung, Formen des Zusammenlebens zu finden, in der
Autonomie und Abhingigkeit in ein befriedetes Verhiltnis miteinander treten, so
daff man aufrecht gehen konne in einer Gemeinsamkeit, die keinerlei Riickfall in
fragwiirdige riickwirtsgewandte Gemeinschaftlichkeit impliziert. Weiter spricht
er dann davon, daf} dieser Vorstellung die Intuition unversehrter Intersub-
jektivitit zugrundeliege und nennt als Kronzeugen fiir eine solche Intuition Jakob
Béhme, Friedrich Schelling, Georg Wilhelm Friedrich Hegel und Theodor W.
Adorno, lifft aber zugleich keinen Zweifel daran, daf§ diese Intuition im letzten
religiose Wurzeln hat.

Daher wendet er sich gegen Versuche, dieses Erbe fiir irrelevant zu erkliren,
und plidiert umgekehrt fiir dessen kritische Aneignung. Denn nach wie vor

229



Hans-Ludwig Ollig Sf

zehren wir in seiner Sicht von den normativen Gehalten der religisen Uber-
lieferung. Dafl eine solche Aneignung freilich ihre Grenzen hat, riumt er durch-
aus ein. Denn so, wie Habermas diese Aneignung versteht, besteht deren Ziel
lediglich darin — und das unterscheidet sie zweifellos von einer theologischen
Aneignung des religiosen Erbes —, die religiosen Gehalte in einen sikularen
Kontext zu ubersetzen. Solche Ubersetzungsversuche sind nach Habermas” Mei-
nung unverzichtbar, um der Gefahr des Sinnverlusts entgegenzuwirken, von der
moderne Gesellschaften stindig bedroht sind. Das Sinnpotential der Religion gilt
es also nicht etwa zu eliminieren, sondern durch Ubersetzung zu retten.

Entsprechend redet Habermas auch nicht der Aufhebung der Religion das
Wort, sondern geht von einem Fortbestand religioser Gemeinschaften aus, die
freilich zu einem ,modus vivendi® mit der sikularen Gesellschaft finden miissen.
Gelingt es der Religion nicht, einen solchen zu finden, so besteht die Gefahr einer
fundamentalistischen Engfiihrung, die, wie die Ereignisse des 11. September deut-
lich machen, im Extremfall sogar terroristische Akte im Gefolge haben kann.

Nicht alle Ubersetzungsprozesse gelingen freilich in gleicher Weise. So ist
Habermas der Meinung, daf§ Katholiken und Protestanten, die fiir die befruchtete
Eizelle auflerhalb des Mutterleibs den Status eines Trigers von Grundrechten
reklamieren, den wahrscheinlich vorschnellen Versuch machen, die Gotteben-
bildlichkeit des Menschengeschopfs in die sikulare Sprache des Grundgesetzes zu
iibersetzen. Umgekehrt kann man freilich auch fragen, ob Habermas’ nichttheo-
logische Deutung des christlichen Existenzphilosophen Kierkegaard dessen
Denken nicht um eine wesentliche Dimension verkiirzt. Habermas nimmt diese
Verkiirzung freilich in Kauf, da fiir ihn die Verstindigung unter den Bedingungen
cines unaufhebbaren weltanschaulichen Pluralismus im Vordergrund steht.

Um solche Verstindigung geht es ihm auch bei dem Streit, der zwischen Kirche
und Wissenschaft um die Frage der Nutzung der Gentechnik entbrannt ist. Fir
Habermas geht es bei diesem Streit nicht um die Alternative ,religiéser Obsku-
rantismus oder wissenschaftlicher Fortschritt?“, sondern faktisch werden fiir ihn
hier Fragen des ethischen Selbstverstindnisses der Menschheit im ganzen beriihrt.
Zur Frage steht, ob wir uns noch linger als normative Wesen verstehen kénnen
bzw. als solche, die voneinander solidarische Verantwortung und fiireinander
gleichen Respekt erwarten kénnen. Angesichts des Gewichts solcher Fragen
greift fiir Habermas der Hinweis auf Marktgesetzlichkeiten ebenso zu kurz wie
auch der Hinweis auf die sikulare Mehrheitsmeinung, die es schlichtweg zu
respektieren gilt. Uber den Streit der Wissens- und Glaubensanspriiche fiihrt
vielmehr nur der Versuch einer Ubersetzung religioser Gehalte hinaus, auf den
sich beide Seiten in gleicher Weise einlassen miissen.

Uber die Schwierigkeiten einer solchen ,kooperativen Ubersetzung® macht
sich Habermas freilich keine Illusionen. Denn die Sprache des Marktes ist heute
sozusagen allgegenwirtig, und sie prefit alle zwischenmenschlichen Beziehungen

230



Habermas und das religiose Erbe

— wie er es formuliert — in ,das Schema der selbstbezogenen Orientierung an je
eigenen Priferenzen®. Dabei gerit aus dem Blick, dafl das soziale Band, das aus
gegenseitiger Anerkennung gekniipft wird, in den Begriffen der rationalen Wahl
und der Nutzenmaximierung gerade nicht aufgeht. Die biblische Tradition hat
dies immer gewuflt. Daher ist Habermas dieses religiose Erbe kostbar, und er
greift darauf zuriick bei seinem Versuch, eine Lanze zu brechen fiir eine Sicht
menschlichen Zusammenlebens, die sich orientiert an der Intuition unversehrter
Intersubjektivitit.

ANMERKUNGEN

I M. Lutz-Bachmann, Nachmetaphysisches Denken u. Religion, in: ders., Metaphysikkritik — Ethik — Religion
(Wiirzburg 1995) 33-50, 33.

2 J. Habermas, Ein Gesprich iiber Gott u. die Welt, in: ders., Zeit der Uberginge (Frankfurt 2001) 173-196, 176.

3 Ebd. 178.

4 J. Habermas, Motive nachmetaphysischen Denkens, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (Frankfurt 1988) 35-
60, 60.

5 Vgl. ]. Habermas, Begriindete Enthaltsamkeit. Gibt es postmetaphysische Antworten auf die Frage nach dem
richtigen Leben“?, in: ders., Die Geschichte der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?
(Frankfurt 2001) 11-33.

¢S, Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Frankfurt 1984) 14.

7 Vgl. Auf schiefer Ebene. Vor der Bundestagsdebatte: Ein Gesprich mit Jirgen Habermas tiber Gefahren der Gen-
technik und neue Menschenbilder, in: Die Zeit, 24. 1. 2002, 33 f.

8 J. Habermas, Glauben u. Wissen. Rede des diesjihrigen Preistrigers des Borsenvereins des dt. Buchhandels, Jiirgen
Habermas, in: FAZ, 15. 10. 2001, 9.

? Ebd.

10 Vg, J. Habermas, Dialektik der Rationalisierung, in: ders., Die neue Uniibersichtlichkeit (Frankfurt 1985) 167-
208, 202.

231



