Bernbard Laux

Wert der Werte

Zur Bedeutung und Tragfihigkeit des Wertkonzepts in der pluralen Gesellschaft

Es ist ein Gemeinplatz, dafl das Christentum in unserer Gesellschaft an Reichweite
verliert. So gehoren mittlerweile weniger als zwei Drittel der Bundesbiirger einer
der beiden grofien christlichen Kirchen an. Und auch unter ihnen ist nur fiir den
kleineren Teil der Glaube von lebensorientierender und -gestaltender Kraft und die
Beteiligung am Leben der Kirche ein wichtiger Teil ihrer Alltagspraxis. Neben der
angedeuteten Begrenzung im Blick auf die Zugehorigkeit von Personen sind eben-
solche im Blick auf die sozialstrukturelle Reichweite der Religion in der funktional
differenzierten modernen Gesellschaft zu benennen, in der weite Gesellschafts-
bereiche sich religioser Deutung und Normierung entzogen haben.

Das Christentum in unserer Gesellschaft hat — ob wir das so wollen oder nicht —
Grenzen. Grenzen aber haben eine Eigenart: Es gibt ein Diesseits und ein Jenseits
der Grenze. Man kann sie von zwei Seiten aus betrachten. Doch auch innerhalb der
eigenen Grenzen wird man des Blicks von auflen auf die eigenen Grenzen nicht
ledig. Die Innenperspektive mufl die Aufienperspektive in die Innenperspektive mit
hineinnehmen, wenn ein reflektiertes, realistisches Selbstverstandnis aufgebaut
werden soll.

Zur Lage der Werte

Zum Verstindnis der gegenwirtigen Wertesituation scheint ein kurzer Blick zuriick
hilfreich. Seine Zielsetzung ist lediglich, auf einer Kontrastfolie die gegenwirtige
Situation zu erhellen und méglicherweise heute noch nachwirkende Vorstellungen
vergangener Konstellationen in ihrer Deutungsleistung fiir die Gegenwart in Frage
zu stellen.

Das Christentum des ,,Abendlandes® bewegte sich im weit tiberwiegenden Teil
seiner Geschichte im Rahmen einer kulturell integrierten Gesellschaft; und zwar
genauer im Rahmen einer Kultur, die christlich gepragt war. Es gab eine die Gesell-
schaft bestimmende christliche Kultur und damit eine christliche Gesellschaft, die
somit auf einer einheitlichen und umfassenden Wertgrundlage beruhte. Vier Punkte
sollen hervorgehoben werden. Erstens: Die Kultur war einheitlich. Es gab eine Ein-
heitskultur. Zweitens: Die Kultur war religios und damit eine umfassende Welt-

36" 507



Bernbard Laux

anschauung, in die ein bestimmtes Bild des Menschen, der Welt und der Geschichte
integriert war. Drittens: Die — religiose — Kultur bestimmte und durchdrang Sozial-
struktur und Persénlichkeit. Viertens: Die Person hatte klare Vorgaben tiber ein
,normales® Leben, die Lebensweise und die Lebensziele, kurz iber ein gutes und
rechtes Leben.

Vier Prozesse haben diese vormodernen Gegebenheiten grundlegend verindert.
Erstens: Sakularisierung. Die Kultur in der Moderne ist keine religiose Kultur mehr,
auch wenn sie sicherlich von der christlich-abendlandischen Tradition geprigt ist.
Es ist auch nicht mehr Aufgabe der Religion, das ganze gesellschaftliche Leben zu
ordnen.

Zweitens: Pluralisierung. Weltanschauung gibt es nicht mehr im Singular, sondern
nur noch im Plural. Unsere Gesellschaft gibt die Weltanschauungen frei, oder an-
ders formuliert: Weltanschauungen haben keine gesellschaftsumfassende Reich-
weite mehr. Teilgruppen kénnen religios oder weltanschaulich gebunden sein und
entsprechend leben, aber die Weltanschauungen kénnen nicht mehr in den gemein-
samen, 6ffentlichen Angelegenheiten orientieren. Fiir die gemeinsame Orientierung
muf eine Grundlage iiber bzw. vor den einzelnen Weltanschauungen gefunden
werden. Doch auf welcher Basis?

Drittens: Funktionale Differenzierung. Die sozialstrukturelle Entwicklung der
modernen Gesellschaft ist wesentlich durch die Ausdifferenzierung relativ eigen-
stindiger, funktionsorientierter Subsysteme gekennzeichnet (z.B. Wirtschaft, Poli-
tik, Rechtssystem, Bildung, Familie; im folgenden wird beispielhaft auf das Wirt-
schaftssystem Bezug genommen). Diese Teilsysteme haben eine spezifische
gesamtgesellschaftliche Funktion (Sicherung der Lebensgrundlagen). Uber ihre
Rahmenbedingungen (Eigentumsrechte, Wirtschaftstreiheit) haben sie eine Wert-
und Kulturbindung. Innerhalb ihres Bereichs folgen sie ihrer spezifischen — von ei-
genen Programmen — gesteuerten Sachlogik (vorteilhafte Transaktionen), die mit
gewissen personlichen Orientierungen und Fihigkeiten (Leistungsorientierung,
Durchsetzungsfihigkeit, Verfolgung eigener Interessen) verbunden ist. Es kann da-
mit durchaus systemspezifische Werthaltungen, ja Menschenbilder (,homo oeco-
nomicus“) und vielleicht sogar Weltanschauungen (Konsumismus) geben. Diese
sind grundsitzlich bereichsspezifisch gemeint, konnen aber durchaus ,,imperialisti-
sche® Tendenzen entwickeln (,Okonomisierung der Gesellschaft®). Funktionale
Differenzierung fithrt so, anders und doch vergleichbar mit der Pluralisierung, zur
Aufficherung des Wertespektrums der Gesellschatt.

Viertens: Individualisierung. Es gibt auch einen wachsenden Spielraum der Per-
son gegeniiber tradierten Vorgaben in Kultur und der Sozialstruktur, der unter dem
Begriff der Individualisierung ausgiebig diskutiert wird:

,Die Biographie der Menschen wird aus traditionalen Vorgaben ... und tiberregionalen Sittengesetzen
herausgelost, offen, entscheidungsabhingig und als Aufgabe in das Handeln jedes cinzelnen gelegt. ...
Normalbiographie verwandelt sich in Wahlbiographie.“!

- 508



Wert der Werte

Werte zwischen Partikularitit und Universalitit

Sikularisierung (Werte losen sich aus religiosem Kontext), Pluralisierung (Wert-
orientierungen werden vielfiltig), funktionale Differenzierung (fiir verschiedene
Handlungsbereiche gelten unterschiedliche Werte), Individualisierung (der ein-
zelne mufl seine Orientierung selber finden) werfen im Blick auf die Wertegrund-
lage der modernen Gesellschaft einige Fragen auf, wenn man nicht den Gedanken
einer Wertintegration der Gesellschaft — wie Niklas Luhmann - ganz zum ,alt-
europdischen® Eisen legen will. Wenn Werte der Handlungsorientierung dienen:
Wie kann eine Gesellschaft Orientierung finden, wenn sie in einen Wertepluralis-
mus zerfallen ist? Wenn es verschiedene Wertgruppierungen und Weltanschau-
ungsgemeinschaften in unserer Gesellschaft gibt: Wie konnen diese zusammen-
leben? Wenn es einen Wertepluralismus gibt: Gibt es Kriterien, die allgemeingiiltig
und rational iiber den Wert von Werten urteilen? Mufl es nicht eine — wenngleich
vielleicht kleine — gemeinsame Wertebasis geben?

Diese Fragen fithren zu einer Grundfrage, die das Wertkonzept unter den Bedin-
gungen der Moderne aufwirft: Universalitit oder Partikularitit von Werten? Sind
die Wertorientierungen, die eine Gruppe teilt, plausibel nur innerhalb des Hori-
zonts einer Weltanschauung, eines Menschenbildes und einer gemeinsam geteilten
Lebenswelt? Wenn ja, dann sind Werte partikular, weil plausibel und begriindbar
nur fiir diese Weltanschauungsgemeinschaft. Wenn die Vorstellung vertreten wird,
dafl eine Gesellschaft — und das heifit in letzter Konsequenz die eine Weltgesell-
schaft — eine gemeinsame Wertbasis als Grundlage braucht, auf der dann die parti-
kularen Werte verschiedener Weltanschauungsgemeinschaften und Lebensstilgrup-
pen aufbauen, stellt sich die Frage des Verhiltnisses zwischen gemeinsamer
Wertbasis und den partikularen Wertkomplexen und ihren jeweiligen Rationalitdts-
standards.

Wer mit dem Wertbegriff arbeiten will, ist mit der Frage (wenn nicht dem Vor-
wurf) der Partikularitit unvermeidlich konfrontiert. Werte sind der Partikularitat
verddchtig. Werte fiithren ethisch allerdings auch an den Punkt, der hilft, das Ver-
hiltnis von Partikularitat und Universalitit genauer zu bestimmen und es nicht als
ein AusschlieBungs- und nicht einmal als ein Gegensatzverhiltnis zu bestimmen.
Das Wertkonzept kann so das Risiko eines tiberdehnten — und dann ruinierten —
Universalititsanspruchs vermeiden helfen, ohne ithn aufzugeben.

Die notwendige philosophische Diskussion, die insbesondere zwischen Kommu-
nitarismus, liberalen Ansitzen, postmodernen Zugingen und der Diskursethik
breit gefihrt wird, kann an dieser Stelle nicht aufgegriffen werden. Ich will lediglich
drei Gesichtspunkte ansprechen.

1. Es erscheint fiir die ethische Theorie notwendig, in das umfassende Geflecht
der Lebenswelt eine Trennlinie einzuziehen und die Fragen der Gerechtigkeit — Wie
konnen wir Regelungen finden, die allen gerecht werden? — von den umfassenden

509



Bernhard Laux

Fragen des guten Lebens — Wie soll ich leben, wie sollen wir leben, wer will ich sein,
wann ist mein Leben nicht verfehlt? — zu unterscheiden. Wertfragen gehoren zum
grofiten Teil in den Kontext des guten Lebens. Sie sind im wesentlichen nur inner-
halb einer umfassenderen Ubereinstimmung dariiber, was der Mensch ist und was
gelingendes Leben ausmacht, zu beantworten. Dagegen gibt es gute Argumente, an
einem universalistischen Begriindungsansatz im Hinblick auf Fragen der Gerech-
tigkeit festzuhalten. Es sei nur an die Alltagsintuition erinnert, die Gerechtigkeit ei-
nen intersubjektiven Charakter zuspricht, den Begriff Gerechtigkeit nicht in den
Plural setzt, nicht von ,,meiner® und ,,deiner Gerechtigkeit reden will, wihrend sie
problemlos von meinen und deinen Werten spricht. Es scheint auch ein Grundver-
staindnis der Prinzipien der Gerechtigkeit vorhanden zu sein, das allerdings in der
Auslegung auf konkrete Situationen hin zu Interpretationsstreitigkeiten fithren
kann.

2. Weltanschauungsgemeinschaften mit thren Wertsystemen haben in der mo-
dernen Gesellschaft eine anspruchsvolle Aufgabe zu bewiltigen: Sie miissen am
Wahrheitsanspruch der eigenen Weltdeutung und am Anspruch der Richtigkeit ih-
rer Wertkonzepte festhalten und diese Geltungsanspriiche nach auflen und ge-
geniiber anderen Weltdeutungen offensiv vertreten. Sie miissen zugleich den Um-
stand reflektieren, daff sie mit anderen Weltdeutungen innerhalb desselben
Universums von Geltungsanspriichen konkurrieren. Diese Einbeziehung gewis-
sermafien der Auflenperspektive auf sich selbst in das eigene Selbstverstindnis —
die den Unterschied zu fundamentalistischen Positionen ausmacht — und das Wis-
sen um die Konkurrenz mit anderen Weltdeutungen von gleicher oder dhnlicher
Reichweite brechen die Naivitit des Wahrheitsanspruchs und der Wertgewifiheit.
Vernunft in dieser Situation bedeutet gewiff die argumentative Auseinanderset-
zung um den jeweiligen Wahrheitsgehalt. Vernunft kann aber auch heiflen, daff in
der ehrlichen Argumentation festgestellt werden kann, dafl ein Konsens nicht er-
zielbar ist und strittige Geltungsanspriiche dahingestellt bleiben missen. Sie wer-
den aufrechterhalten und die Méglichkeit des Konsenses wird auf Zukunft hin of-
fen gehalten?.

3. Partikulare Weltanschauungsgemeinschaften und universalistischer Gerech-
tigkeitsdiskurs bzw. gesellschaftliche Gerechtigkeitspraxis stehen nicht in einem
Widerspruchs-, sondern in einem Voraussetzungsverhiltnis. So wenig es denkbar
ist, dafl die komplexe Gestalt des individuellen wie des gesellschaftlichen Lebens
mit ihren vielfiltigen Orientierungen und Fragen allein durch Gerechtigkeits-
prinzipien bestimmt und gestaltet wird, sondern die iberschieflende und weitrei-
chenden Orientierungen von Weltanschauungen in ihrer Partikularitit braucht, so
wenig ist umgekehrt unter modernen Bedingungen vorstellbar, daf8 sich Welt-
anschauungsgemeinschaften universalistischen Gerechtigkeitsprinzipien entzie-
hen kénnen.

510



Wert der Werte

Werte im Glaubenskontext: Aus dem Eigenen — fiir das Ganze

Die vorhergehenden Uberlegungen sollen nun auf die Frage zugespitzt werden,
welchen Stellenwert christliche Wertpositionen in der modernen Gesellschaft ha-
ben und welche Handlungsoptionen sich den christlichen Kirchen bieten. Die Po-
sition wird in drei Thesen formuliert, die in ihrem dialektischen Zusammenhang zu
sehen und nicht als einzelne isoliert zu interpretieren sind.

1. Leben ans den eigenen Werten: Bejahung der Partikularitit. Auch wenn Gottes
Heilswille und Heilshandeln universale Dimension haben und sich die Frohbot-
schaft der in Jesus Christus erwirkten Erlosung nicht bloff an Menschen einer be-
sonderen kulturellen Herkunft richtet, ist das Christentum doch kulturell parti-
kular:

~Konstitutiv partikulér ist es deswegen, weil es in Jesus von Nazareth konstitutiv an eine historische
Gestalt gebunden ist. Die Erinnerung an Jesus Christus ist nicht auflosbar in Begriffen der Allgemein-
giiltiglkeit ... Die christliche Botschaft, das Evangelium, lifi¢ sich nicht einfach argumentativ vermitteln.
Der christliche Glaube ist in Lebensgeschichten von Individuen und Kollektiven hineinverwoben. Fiir
deren Selbstverstindnis ist er konstitutiv. ... Angehérige anderer Religionen beispielsweise deuten ihre
Leben und die Geschichte im Lichte anderer Bilderwelten und Traditionen.?

Historisch konkret partikulir ist das Christentum, insofern es in der Gesellschaft
nur begrenzte Annahme findet. Zwischen der prinzipiellen Universalitit des gottli-
chen Heils und der faktischen Partikularitat der begrenzten Annahme besteht des-
halb kein Widerspruch, weil die Christen bekennen, dafl sie das allen Menschen zu-
gesprochene Heil von Gottes Handeln ,am Ende der Geschichte® erwarten. So
konnen sich die Christen in dem Sinn mit threr Partikularitit abfinden, daff sie zwar
den allgemeinen Heilswillen Gottes bekennen und bezeugen, ihre eigenen Wertori-
entierungen aber nicht mit Universalititsanspriichen tiberfordern. Sie konnen die
Grenzen der argumentativen Vermittelbarkeit ihres Wertekosmos in der pluralen
Gesellschaft, in der grundlegend unterschiedliche Konzepte des Menschen und des
Lebens zusammentreffen, anerkennen. Sie konnen akzeptieren, daff christliche
Werte in ihr nicht mehr einfach als Grundlage des gesellschaftlichen Lebens einge-
fordert werden konnen.

Damit ist nicht Riickzug und Resignation das Wort geredet, sondern einem
selbstbewufiten, offensiven und gesprachsbereiten Leben aus dem Glauben, das
nicht wirkungslos bleiben wird. Aus der Uberzeugungskraft einer Lebensweise, die
in einem verinderten Welt-, Menschen- und Lebensverstandnis griindet, kann at-
traktive Kraft entstehen, die ithre Werte als lebensfordernd einleuchten 1ifit. In ei-
nem solchen Verstiandnis hat auch Mission als unaufgebbarer Dimension des Selbst-
vollzugs von Kirche, die im Auftrag steht, das von Gott eréffnete Heil allen
Menschen kundzutun, ihren Platz. Menschen fiir den Glauben und ein ihm ent-
sprechendes Leben gewinnen zu wollen, steht gerade nicht im Widerspruch zur Be-
jahung der Partikularitit. Denn sie schliefft nicht aus, sondern ein, am Wahrheits-

511



Bernhard Lanx

anspruch des Glaubens und der eigenen Uberzeugungen festzuhalten und die in
thm verankerte Vorstellung des guten Lebens nicht nur fiir uns, sondern fiir alle fiir
wichtig und richtig zu halten.

Bejahung der Partikularitit ist deswegen auch nicht relativistisch. Sie sagt nicht:
»Lhr haltet dieses fiir richtig, wir jenes.“ Sie halt vielmehr am Wahrheitsanspruch
der eigenen Uberzeugung fest und sucht dafiir zu gewinnen. Sie sieht auch keinen
Anlafl, ihre Botschaft und ihren Anspruch auf das zu verkiirzen, was fir alle ir-
gendwie einleuchtend und akzeptabel erscheint.

Aber sie vertritt nicht die Vorstellung, daf} alle Menschen, unabhingig von ihren
jeweiligen Weltanschauungen und Menschenbilder, die Werte und Normen, die
Christen teilen, bejahen miifiten — daff die Werte und Normen gewissermaflen an-
dozierbar seien. Diese Vorstellung verkennt die Inkommensurabilitit der Weltan-
schauungen und Lebenskonzepte der modernen Welt — in der sich wirklich ,, Wel-
ten begegnen®.

Eine ethischer Ansatz, der die mit dem Wertkonzept verbundene Perspektive der
Partikularitit bejaht, kann unbefangener Glaubensethik sein. Er kann die in Jesus
Christus eroffnete neue Wirklichkeit aufgreifen, welche die Sicht verandert: auf die
Welt, in der menschliches Leben geschieht; auf den Menschen, was thn ausmacht
und auszeichnet und wozu er berufen ist; und auf die Geschichte, die Menschen ge-
stalten und zugleich erleben und erleiden.

Ermoglicht wird damit eine neue Sicht auf das, was wertvoll, erstrebenswert, gut
und bereichernd, was des menschlichen Einsatzes wert ist; kurz eine Verinderung
und spezifische Ausrichtung der Werte vom Evangelium her. Damit kann der theo-
logischen Anthropologie als Vermittlungsinstanz eine deutlich hohere und eindeu-
tiger geklirte Stellung im Prozef} der ethischen Reflexion zukommen als in den An-
sitzen, die von vornherein auf die Universalisierbarkeit von Normen konzentriert
sind. Die Frage der Handlungsregeln und der Normen sowohl als Begrindungs-
wie als Anwendungsfrage ist mit der Ankniipfung bei den Werten noch nicht be-
antwortet. Hierzu bleiben eine sorgfiltige Situationsanalyse, Wertabwigungen,
Sensibilitat, Klugheit und Kreativitat notwendig; und damit wird menschlicher Au-
tonomie ein weiter Raum er6ffnet. Aber die Frage der Handlungsregel und des
konkreten Handelns ist damit nicht mehr véllig offen. Es gibt eine grundlegende
Orientierung, eine grundlegende Vorentschiedenheit, von der aus das Abwigen und
Orientieren beginnen kann. Diese grundlegende Orientierung legt Antworten nahe
und schliefit andere aus und so erhalt das christliche Welt- und Menschenverstind-
nis eine sowohl substantiell inhaltliche als auch eine motivationale Bedeutung fir
die Ethik.

Damit ist auch Anschluf zumindest zur Sache, wenn nicht des Begriffs, der Tu-
gend gewonnen. Und es gelingt der theologisch-ethischen Reflexion eher, der Be-
deutung, die Spiritualitit fiir die Ausrichtung und Motivation der Lebenspraxis von
Christen unbezweifelbar hat, Rechnung zu tragen.

512



Wert der Werte

2. Jenseits der Partikularititen: Die Frage nach dem Ganzen. Die Perspektive von
innen heraus muf allerdings um die Aulenperspektive, den Blick von der Gesamt-
gesellschaft her, erginzt werden. Sichtbar wird dann Pluralitit: eine Vielzahl unter-
schiedlicher, partikularer Weltanschauungen mit unterschiedlichen Vorstellungen
des guten Lebens und der rechten Ordnung der Gesellschaft.

Allerdings stellt sich doch die Frage, ob Pluralitit das letzte Wort der modernen
Gesellschaft sein kann: Muf es nicht zumindest eine gemeinsame Regel fiir den
Umgang mit Pluralitit geben, braucht die Vielheit nicht einen Einheitskern, der das
Zusammenleben in Pluralitit erst ermoglicht und sichert? Und wie sollen diejeni-
gen Regelungen in der modernen Gesellschaft, die fiir alle Biirger — unabhingig von
ihrer Weltanschauung — gelten, begriindet werden und Legitimitit gewinnen? Oder
setzt hier einfach eine Weltanschauungsgemeinschaft, eine Lebensstilgruppe oder
eine Interessengemeinschaft ihre Vorstellungen gegeniiber anderen durch?

Die Unterscheidung von Fragen der Gerechtigkeit und des guten Lebens kann
hier kliren helfen. Wihrend Fragen des guten Lebens so in die umfassenderen Zu-
sammenhinge der Weltanschauungen und Lebenskonzepte verwoben sind, dafl
kein tibergreifender Konsens erzielbar ist, sind die sehr viel begrenzteren Fragen
der Gerechtigkeit kontextiibergreifend zu beantworten.

Es geht hier um die Verallgemeinerungsfahigkeit einer Handlungsregel, um die
Gewihrleistung von Gleichbehandlung und Gleichberechtigung und die Sicherung
von Unparteilichkeit. Eine Handlungsregel wird nach der Konzeption der Diskurs-
ethik* auf ihre Verallgemeinerungsfahigkeit hin gepriift, indem die Akteure sie ge-
meinsam in der Perspektive aller jeweils Betroffenen daraufhin beurteilen, ob sie im
gemeinsamen Interesse aller liegt und deshalb — wie Immanuel Kant formuliert - zu
einem ,allgemeinen Gesetz* taugt. Es geht um die Einnahme der Perspektive — auch
des fremden — Anderen und idealtypischerweise aller von einer Norm Betroffenen
in einem kommunikativen Prozef, in den jeder seine Perspektive einbringen kann.
Es bedarf der Installierung von Formen der 6ffentlichen Diskussion, der Beratung,
der diskursiven Entscheidungsfindung, die den idealen Bedingungen einer von
Zwang und Tauschung freien Kommunikation unter den realen Einschrinkungen
des wirklichen Lebens hinreichend nahe kommen. Die in der Verfassung garantier-
ten Kommunikationsfreiheiten und die Verfahren demokratischer Willensbildung
sind solche institutionelle Anniherungen an das ideale Modell.

Man wird sehen miissen, daf} praktische, also normbezogene Diskurse, eine be-
grenzte Leistungsfahigkeit haben. Sie sind Verfahren zur friedlichen, unparteiischen
Losung von konflikthaften Fragen, die als Gerechtigkeitsfragen formulierbar sind,
durch die kommunikative Priifung von Handlungsregeln auf ihre Verallgemeiner-
barkeit hin. Das ist nun zweifellos nicht wenig und von hoher Bedeutsamkeit, aber
es ist bei weitem nicht das ganze Feld des Ethischen. Aber immerhin sind Fragen,
die sich auf die Verteilung knapper Giiter bzw. auf die Rechte, die Personen zu-
kommen, richten, in diesem Kontext thematisierbar und prinzipiell beantwortbar.

513



Bernhard Laux

Praktische Diskurse und der ihnen zugrundeliegende Universalisierungsgrund-
satz erscheinen als blofles Verfahren und sind doch mehr als blofles Verfahren. In
den Diskursregeln scheinen die Werte auf, die menschlichem Zusammenleben zu-
grundeliegen bzw. zugrundeliegen miissen — tiber alle Differenzen von Weltan-
schauung, Ethik und Interessen hinweg, wenn denn Kommunikation sein soll und
nicht Gewalt. Der Kern dieser Werte ist die gleichberechtigte Anerkennung des An-
deren, der gleichen Personwiirde aller und der damit verbundenen Konsequenzen:
der Gleichheit, der gleichen Freiheit und Verantwortung, der Gewissens- und Reli-
gionsfreiheit. Die in den Voraussetzungen der Kommunikation aufscheinenden
Werte, die Kommunikation erst méglich machen, sind dann auch die Grundwerte,
die jede Gesellschaft braucht, soll sie nicht auf nacktem Zwang beruhen. Sie sind der
Kern, auf den gerade die plurale Gesellschaft mit ihren verschiedenen Weltanschau-
ungen und Wertorientierungen angewiesen ist, da sie die Anerkennung des Ande-
ren gerade auch als des Andersdenkenden und Anderslebenden sichern. Es ist ein —
sehr begrenzter — Einheitskern, der erstens die Vielheit, die Pluralitit und Partiku-
laritit sichert und in ihr Recht setzt, und der zweitens die Grundlage fiir eine Ver-
stindigung zumindest iiber die Handlungsfragen gewihrleistet, die einer unpartei-
ischen Regelung im gemeinsamen Interesse aller zugefithrt werden miissen.

Der Glaube findet in diesem Wertekern auch sein Eigenes wieder: die Wiirde der
menschlichen Person, die er in der Gottebenbildlichkeit begriindet sieht. Christen
werden zugleich damit leben miissen, daf§ nicht alles, was ihnen fiir das Leben der
Menschen und das Zusammenleben in der Gesellschaft richtig und wichtig er-
scheint, im staatlichen Recht verbindlich festgeschrieben ist, und nicht alles, was ih-
nen schadlich erscheint, staatlicherseits sanktioniert ist. Eine staatliche Ordnung,
die Gerechtigkeit und Freiheit sichert, erfiillt die ihr zustehende Aufgabe und si-
chert auch den Weltanschauungsgemeinschaften die Freiheit, sowohl nach ihrer
,Fasson selig zu werden®, als auch fiir ihre Lebensform zu werben, sofern sie die
Rechte anderer nicht beeintrichtigen. Sie schafft auch die Voraussetzungen dafiir,
dafl die Weltanschauungsgemeinschaften gleichberechtigt in einen umfassenden
Dialog und eine grundlegende Auseinandersetzung iiber die Wahrheit ihrer Uber-
zeugungen und Werte sowie deren Bedeutsamkeit eintreten konnen.

3. Dienst am Ganzen aus dem Eigenen. Es konnte sich der Gedanke aufdringen,
dafl der christliche Glaube Wesentliches und Spezifisches nur zur Frage des guten
Lebens — die nicht mehr umfassend einer gesellschaftsweiten Antwort zugefiihrt
werden kann, sondern in den partikularen Weltanschauungsgemeinschaften beant-
wortet werden muf} — beitragen kénne, zu den universalen Fragen der Gerechtig-
keit dagegen nichts genuin Eigenes beizusteuern habe. Doch dieser Gedanke
verkennt die grundlegende Bedeutung, die partikularen Weltanschauungsgemein-
schaften fiir die Gerechtigkeitstragen zukommt. ‘

Gerechtigkeitsdiskurse haben eine Schwiche, die auf einen Motivations- und
Sinnhorizont verweist. Erstens: Eine Forderung als gerecht einzusehen und — unter

- 514



Wert der Werte

eigenen Kosten — danach zu handeln, sind ,zwei Paar Stiefel“. Gerechtigkeitsdis-
kurse stehen deshalb vor der Kluft zwischen Rechtfertigung sittlicher Normen — die
sie leisten konnen — und Fragen der Anwendung und Motivierung -, die sie nicht 16-
sen konnen. Zwar kommt auch der Einsicht eine begrenzte motivationale Dimen-
sion zu. Doch muf} die ethische Argumentation dort, wo es um den guten Willen zur
Befolgung des einsehbaren Handelns in der konkreten Situation geht, das ,irratio-
nale ,Mysterium’“ des freien Willensentschlusses als ihre Grenze anerkennen?®.

Die Praxis der Gerechtigkeit kann nicht allein von Gerechtigkeitstheorien aus in
Gang kommen, sondern ist angewiesen auf Lebenswelten und Weltanschauungen,
die Gerechtigkeitsforderungen inhaltlich stiitzen und einem Handeln auf Gerech-
tigkeit hin die Motivationsbasis geben kénnen.

Zweitens: Erst recht gilt dies, wenn Gerechtigkeit unter ungerechten Bedingun-
gen noch zu erkimpfen ist. Dies erfordert den Einsatz von Gruppen, die Lernpro-
zesse, Veranderungen des Bewufltseins und Verhaltens und Verschiebungen in den
Machtverhiltnissen in Gang bringen. Das Mithen um eine Gerechtigkeit, die erst
noch zu erkimpfen ist, erfordert im Vergleich zur Achtung und Befolgung bereits
vorhandener gerechter Gesellschaftsstrukturen ein Mehrfaches an Einsatz. Hier ist
es notwendig, gegen die bestehende Realitat im Vorausgriff Gerechtigkeit in ver-
suchs- und modellhaften Lebensweisen, in Zeichenhandlungen und Symbolen —
moglicherweise bis hin zu zivilem Ungehorsam — zur Geltung zu bringen.

Drittens: Aus Gerechtigkeitsiiberlegungen und -prinzipien kénnen nicht Lebens-
formen gebaut werden, sondern man kann innerhalb von Lebenswelten, die ge-
wachsen sind, Gerechtigkeitsfragen stellen und vielleicht Lebensformen unter die-
sem Gesichtspunkt reflexiv weiterentwickeln. Lebenswelten konnen nicht ,ex
nihilo“ geschaffen werden, sondern leben aus von Gruppen getragenen Traditionen.
Gerechtigkeitsprinzipen sind so kritische und nicht primir konstruktive Prinzipien.

Viertens: Es ist nicht a priori ausgeschlossen, daff Recht und Unrecht, gut und
schlecht, Sein und Nicht-Sein ,,gleichgiiltig” sind, ndmlich von letzter Sinnlosigkeit
entwertet werden. Die Erfahrung der Vergeblichkeit gerechten Handelns, ja die
Vernichtung der Gerechten ist sehr reale Erfahrung auch unseres Jahrhunderts:

Damit ,bricht fiir kommunikatives Handeln, das angesichts der vernichteten Opfer dennoch auf die
kommunikative Realisierung moglicher Freiheit praktisch vorgreift und sich dabei dem Risiko des Schei-
terns aussetzt, die Frage nach der Rettung der vernichteten Opfer, nach einer absoluten im Tode retten-
den Freiheit auf.“®

Christlicher Glaube ist nicht nur Motivationsbasis, sondern erdéffnet einen Sinn-
und Hoffnungshorizont, der dem Bemithen um Gerechtigkeit voraus- und zu-
grunde liegt.

Damit ist erkennbar, wie der christliche Glaube mit seinen Werten aus dem Eige-
nen - und Partikularen — fiir das Ganze der Gesellschaft bedeutsam ist. Christen
sind in ihrem Glauben an den Gott, der Garant der Wiirde jedes einzelnen ist, das

515



Bernbhard Laux

Heil aller will und den deswegen gerade die Benachteiligten auf ihrer Seite wissen
konnen, berufen zum Einsatz fiir Gerechtigkeit und Freiheit, so dafl die Anerken-
nung des Anderen, auch des anders Denkenden und anders Lebenden, Grundlage
des gesellschaftlichen Verkehrs werden kann. Sie gehen so — weder vereinnahmend
noch mit Exklusivititsanspruch — auf die universelle Ebene der Gesellschaft zu und
wirken an ihrer Gerechtigkeit substantiell mit.

Christen am gesellschaftlichen , Katzentisch“?

Fragen des guten Lebens und der Gerechtigkeit zu unterscheiden und aufeinander
zu beziehen, Partikularitit und Universalitit zu unterscheiden, aber auch aufeinan-
der zu beziehen und schliefilich auch diese beiden Unterscheidungen selbst in Be-
zug zueinander zu setzen, hilft zu einem besseren Verstindnis der Situation des
Christentums in der modernen Gesellschaft und seiner Bedeutung.

Diese Unterscheidungen konnen zwei Gefahren vermeiden helfen. Erstens: Die
einfache Verlingerung christlicher Uberzeugungen und Werte als allgemeingiiltig in
die plurale Gesellschaft hinein wiirde nicht nur unwirksam sein, sondern entweder
alle Universalitits- und Rationalititsanspruche desavouieren und damit dem volli-
gen Relativismus Vorschub leisten oder das Christentum durch Auflosung ins All-
gemeine verschwimmen lassen. Zweitens: Ein blofler Riickzug in die Partikularitit
bei allem Verzicht auf gesamtgesellschaftliche Relevanz und Verantwortung wiirde
dem Auftrag der Reich-Gottes-Botschaft nicht gerecht.

Dem Anspruch des Christentums und den Bedingungen moderner pluraler Ge-
sellschaft angemessen ist allein das komplexe Verstindnis, das die Innen- und
Auflenperspektive differenzierend aufnimmt und sieht: daff moderne Gesellschaf-
ten nicht mehr auf der Basis einer umfassenden Weltanschauung integrierbar sind;
dafl sie dennoch eine gemeinsame, wenn auch begrenzte Wertbasis auf der Grund-
lage der Anerkennung der Anderen als gleichwertig brauchen; daf§ das Christentum
nicht einfach seine Werte auf die Gesellschaft hin verlingern kann, aber fiir die ge-
meinsame Wertbasis Entscheidendes einbringen kann.

Das Wertkonzept erscheint mir fiir den ethischen und sozialethischen Refle-
xionskontext in besonderer Weise in der Lage, den Zusammenhang von Glaube,
Anthropologie und Ethik deutlich zu machen, die Glaubensquellen und Glaubens-
krifte fiir die Ethik und Sozialethik zu erschliefen, Partikularitit in ihr Recht und
notwendige Universalitit dazu in Bezug setzen zu koénnen. Die Fiille partikularer
Lebensform zu bewahren und nicht vorschnell mit universellen Vernunftan-
spriichen zu tiberfordern, scheint mir im Interesse des Glaubens, der Gesellschaft
und der Vernunft notwendig zu sein.

In der Gegenwart werden auf dieser Grundlage neue Formen der gesellschaftli-
chen Prisenz und Wirksamkeit der Christen und der Kirche notwendig. Christen,

- 516



Wert der Werte

die zu einer Minderheit geworden sind — und zwar nicht nur in Ostdeutschland —,
erfahren deutlich, dafl einmal auch gesellschaftlich selbstverstindliche christliche
Vorstellungen nicht mehr selbstverstindlich sind — man nehme als Beispiel das
christliche Eheverstindnis.

Ich sehe folgende Konsequenzen: Bisherige Formen des ,,politischen Lobbying®
stoffen an Grenzen und haben ihren Zenit iiberschritten. Die Kirchen sitzen nicht
mehr selbstverstindlich am Verhandlungstisch der Reprisentanten der michtigen
gesellschaftlichen Funktionssysteme und konnen dort ihre Vorstellungen einbrin-
gen. Sie finden sich immer ofter am ,Katzentisch. Das Bestreben, im Kreis der
Groflen ,,mitzumischen®, an Protokoll, Statussymbolen und Interessendurch-
setzung mitzuhalten, birgt immer mehr die Gefahr des Hinterherhechelns. Die in
der Bundesrepublik Deutschland Giber Jahrzehnte gegebenen Méoglichkeiten der ge-
sicherten EinfluBnahme gehen immer deutlicher dem Ende entgegen. Das schliefit
nicht aus, sie dort zu nutzen, wo sie noch bestehen.

Die Ursachen dieser Entwicklung liegen im konkreten sozialen und politischen
Machtverlust, der aus dem Riickgang der aktiven Kirchenmitglieder resultiert, so-
wie im Schwinden eines christlichen Hintergrundverstindnisses, aber auch in der
Konzentration unserer Gesellschaft auf materielle Fragen. Folgen ergeben sich so-
wohl fiir den Ort als auch fiir die Inhalte kirchlicher Prisenz im politischen Ge-
schehen.

Inhaltlich wird es zunehmend schwieriger, ,,Catholica®, spezifisch katholische
bzw. christliche Vorstellungen, im politischen Geschehen als Grundlage allgemein-
verbindlicher Regelungen und Gesetzgebung durchzusetzen. Kirche hat allerdings
dort Chancen, wo sie als Anwalt der Gerechtigkeit und der Wiirde des Menschen
allgemeine Grundlagen der Gesellschaft zur Geltung bringt und sich auch konkret
und parteilich-anwaltschaftlich an die Seite der ungerecht behandelten, der in ihrer
Wiirde bedrohten und in ihrem Lebensrecht gefihrdeten Menschen stellt.

Der Ort, an dem sich die gesellschaftliche Prasenz des Christentums und die Be-
deutsamkeit seiner Werte entscheidet, verschiebt sich von den Einrichtungen und
Verfahren politischer Kontaktpflege und Einflufinahme sowie den politischen Er-
klirungen hin zur Pastoral: Leben aus dem Glauben, das sich in Gemeinden und
Gemeinschaften als iiberzeugende Lebensform zeigt und sich nicht selbstgeniigsam
verschliet; Kirche, die an den Orten prisent ist, wo die Menschen sind und ihre
nicht verstummten, aber vielfach verborgenen Fragen nach dem, was ein gutes,
nicht verfehltes Leben ausmacht, stellen und die das Gesprich aufnimmt; Gemein-
den und einzelne Christen, die an den Orten, wo sie sind, die praktischen, auch so-
zialen und politischen Konsequenzen ihres Glaubens ziehen — hier entscheidet sich
die gesellschaftliche Prisenz des Christentums. Als partikulare Grofe, die ihre Le-
bensform lebt, den Dialog und die Rechenschaft nicht scheut und den Glauben an-
bietet, wird das Christentum wichtige Werte fiir die Gesellschaft bereithalten und
relevant sein.

517



Bernhard Laux

ANMERKUNGEN

1 U. Beck, Das ganz normale Chaos der Liebe (Frankfurt 1990) 12f.

2Vgl, J. Habermas, Erliuterungen zur Diskursethik, in: ders., Erlduterungen zur Diskursethik (Frankfurt 1991)
119-226, 206{.

3 H. Hirschi, Autonome Moral u. christliche Anthropologie, in: Theologische Ethik im Diskurs. Eine Einfiihrung, hg.
v. W. Lesch u. A. Bondolfi (Tiibingen 1995) 97-119, 113.

4 Grundlegend zur Diskursethik und ihrer Begriindung: J. Habermas: Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungs-
programm, in: ders., Moralbewufitsein u. kommunikatives Handeln (Frankfurt 1983) 53-125; ders., Erlduterungen (A. 2).
5 K.—O. Apel, Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwischenbilanz, in: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung
40 (1986) 3-31, 4.

6 H. Peukert, Kommunikatives Handeln, Systeme der Machtsteigerung u. die unvollendeten Projekte Aufklirung u.
Theologie, in: Habermas u. die Theologie, hg. v. E. Arens (Diisseldorf 1989) 39-64, 61.

-5l



