RaymwndtScbwager 9
Der 11. September 2001 und die Zeichen der Zeit

Das Zweite Vatikanische Konzil hat im Anschluff an die Enzyklika ,,Pacem in terris®
(39-45) von Papst Johannes XXIII. eine Theologie der Zeichen der Zeit entwickelt!.
Es verstand darunter das Bemiihen des Volkes Gottes, ,in den Ereignissen, Bedirf-
nissen und Wiinschen, die es zusammen mit den tibrigen Menschen unserer Zeit teil,
zu unterscheiden, was darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes
sind“2. Unter den Ereignissen, die auf die Absicht Gottes hindeuten kénnen, er-
wiahnte das Konzil vor allem die grofle Dynamik der modernen Gesellschaft mit
ihren Gefahren und Versprechungen, das Zusammenwachsen der Vélker und die
Begegnung der Konfessionen und Religionen. Es deutete diese Zeichen der Zeit ei-
nerseits im Licht der biblischen Botschaft und anderseits im Licht des eigenen Le-
bens der Kirche, die selber ,Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit
Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit (LG 1) ist. Besondere Ereignisse im
Leben der Kirche werden deshalb auch zu besonderen Zeichen, an denen die Glau-
bigen die Absichten Gottes fiir die jeweilige Gegenwart erahnen und niher erspiiren
konnen. In diesem Sinn war das Zweite Vatikanum selber nicht nur eine Instanz mit
Autoritit, sondern ein zeichenhaftes Ereignis, bei dem sich die Kirche zum ersten
Mal auch empirisch sichtbar als Weltkirche in einer dynamischen Zeit darstellte.

Im Anschluff an dieses zeichenhafte Geschehen bemiihten sich die Pipste
bewuflt, weitere Zeichen zu setzen. So traf sich schon wihrend des Konzils Papst
Paul VI. mit dem Patriarchen Athenagoras L. in Jerusalem (5. Januar 1964) , um den
im Jahr 1051 ausgesprochenen wechselseitigen Bannfluch zu 16sen und der éku-
menischen Bewegung auf diese Weise einen neuen Impuls und eine neue Zielrich-
tung zu geben. Besonders wegweisend im komplexen Gebiet der Gewalt und des
Konfliktes zwischen Religionen wurde das Treffen von Assisi, zu dem Papst
Johannes Paul I1. fiir den 27. Oktober 1986 Vertreter aller groflen Weltreligionen
unter dem Thema ,,Zusammensein, um zu beten? eingeladen hatte*. Er wollte auf
diese Weise dem Glauben an die Einheit aller Menschen im Heilsplan Jesu Christi
und dem Auftrag aller Religionen, fiir den Frieden zu wirken, einen sichtbaren
Ausdruck geben. Er war von der Uberzeugung geleitet, dal wahrer Friede kein
Menschenwerk sein kann, sondern von Gott zu erflehen ist® und daf} die verschie-
denen Religionen im Gebet um diesen Frieden einander am nichsten kommen®.
Dieselbe Uberzeugung brachte Johannes Paul IL. bei seinen Reisen nach Jerusalem
und in muslimische Linder zum Ausdruck, die gerade deshalb - trotz politischer
Schwierigkeiten — auch viel Zustimmung fanden.

41 579



Raymund Schwager SJ

Zeichen der Zeit konnen aber auch Ereignisse sein, die allen Menschen guten Wil-
lens, wie Johannes XXIIL. sie in seiner Enzyklika Pacem in terris angesprochen hat,
zeigen, wie der wahre Friede nicht geschaffen werden kann. Ein solches negatives
Zeichen diirfte der 11. September 2001 mit seinen Terroranschligen in den USA ge-
wesen sein. Diese negativen Zeichen bediirfen aber ebenfalls einer sorgfiltigen Deu-
tung und Entschliisselung, damit sie nicht bloff Anlafl zu ablehnenden Reaktionen
und kurzfristigen Vergeltungen sind. Da der Terror von Muslimen veriibt wurde,
die sich dabei — wenn auch weitgehend zu Unrecht” - auf ihre Religion berufen, for-
dert uns dieses Ereignis auf, die tieferen Schwierigkeiten in der Begegnung zwi-
schen der liberalen westlichen Gesellschaft und der islamischen Welt auszuloten
und uns zu fragen, wie diese schrittweise iiberwunden werden konnen.

Unterschiedliche Welten

Um einen generellen Konflikt mit dem Islam zu vermeiden, unterschied die von
den USA angefithrte weltweite Allianz gegen den Terror® zwischen der groffen
Mehrheit gemafigter Muslime und der kleinen Gruppe terroristischer Funda-
mentalisten. Realpolitisch gesehen diirfte diese Unterscheidung zwischen guten
und bésen Muslimen fiir den Augenblick klug gewesen sein, und sie ist, was di-
rekt den Terror betrifft, auch richtig. Dennoch birgt sie lingerfristig die Gefahr in
sich, ein fundamentales Problem, nimlich den Gegensatz zweier Gesellschafts-
konzepte, zu iiberspielen. Die liberale westliche Gesellschaft méchte Religion
und Politik trennen und alle Glaubensiiberzeugungen in den privaten Raum
zurlickdringen, wihrend der Islam sich nicht blof§ als individuelle Glaubenshal-
tung, sondern als Lebensordnung versteht, die auch den 6ffentlichen Bereich be-
stimmen soll.

Entscheidend fiir den Islam in seinem traditionellen Verstindnis ist die Fintei-
lung der gesamten Welt in zwei Bereiche. Die eigene Welt ist das Haus des Friedens
(dar al salam oder dar al islam), wihrend die gesamte nicht-islamische Welt als
Haus des Krieges (dar al harb) angesehen wird, wobei mit harb der gottlose Krieg
gemeint ist, den die Unglaubigen gegeneinander oder gegen den Islam fithren. Die
Welt der Unglaubigen ist aus dieser Sicht voller Gewalt, wihrend in der Gemein-
schaft der Muslime (umma) der Friede dadurch herrschen soll, dafl die 6ffentliche
Ordnung von den Geboten Gottes bestimmt wird. Diese Friedensordnung muf§
ausgebreitet werden — und zwar durch den djihad. Damit ist zunichst jede An-
strengung gemeint, die den Islam férdert und ihm neue Gliubige zufiihrt. Der
djihad kann aber auch den eigentlichen Krieg (gital) gegen die Ungliubigen
einschlieflen:

»Das Endziel ist erreicht, wenn alle Gebiete der Nicht-Muslime zu Gebieten des Islams geworden
sind und wenn der Unglaube endgiiltig ausgerottet worden ist.“?

580



Der 11. September 2001 und die Zeichen der Zeit

Zum Krieg (gital) sind die Muslime verpflichtet, wenn es darum geht, den Ein-
fluRbereich des Islams zu erhalten, denn ein Gebiet, das einmal muslimisch gewor-
den ist, darf nicht mehr aufgegeben werden. Die Unterlegenen miissen sich zwar
nicht bekehren, denn der Glaube beruht auf freier Annahme, sie missen sich aber
mit einem Status als ,Schutzbefohlene® (dhimmi) und als Biirger zweiter Klasse in-
nerhalb der muslimischen Gesellschaft zufriedengeben'®.

Von diesem Hintergrund her wird rasch einsichtig, dafl die Begegnung der mus-
limischen Welt mit dem westlichen Gesellschaftsverstindnis nicht problemlos ver-
laufen kann. Die Sikularisierung der Tiirkei nach dem Zusammenbruch des Osma-
nischen Reiches im Ersten Weltkrieg schuf ein Trauma, das durch das weitere
Vordringen westlicher Ideen bei der Bildung von Nationalstaaten in den muslimi-
schen Lindern noch verstirkt wurde. Dies fihrte 1928 durch Hassan al-Banna
(1906-1949) zum Entstehen der Muslimbriider, die das Ziel verfolgen, die westli-
chen Einfliisse zu bekimpfen und eine globale islamische Gesellschaftsordnung zu
verwirklichen?!,

Diese Bewegung zeichnete sich zunichst durch ein starkes soziales Engagement
und durch eine erzieherische Titigkeit aus, und sie engagierte sich auch schon seit
der arabischen Rebellion (1936-1939) in der Paldstinafrage. Sie radikalisierte sich
aber, als sie nach ersten groflen Erfolgen in islamischen Landern selber unterdriickt
wurde, wie etwa 1954 durch Gamal Abdel-Nasser in Agypten. Unter den damals
Verhafteten war Sayyid Qutb'2, der im Jahr 1966 hingerichtet wurde und dessen
Schriften den Beginn des neuen ,Islamismus“'> markieren, der als Reaktion auf die
westliche Sikularisierung des Staates die totale Einheit von Religion und Politik
fordert. Der wirtschaftliche und technische Erfolg des Westens, der harte Konflikt
zwischen Paldstinensern und Israel, die korrupten Regime und die grofle Armut in
muslimischen Lindern und der Sieg von Ayatollah Khomeini tiber den westlich
ausgerichteten Schah im Iran (1979) gaben diesem Fundamentalismus weiteren
Auftrieb, und die verschiedenen Richtungen, die zu ihm gehoren, ,scheinen immer
deutlicher die Oberhand in der islamischen Welt zu gewinnen',

In seinen radikaleren Ablegern fithrte der Islamismus auch zu einem neuen Ver-
stindnis des traditionellen djihad. Danach ist fiir die Durchsetzung einer wahren is-
lamischen Ordnung auch der Einsatz von Gewalt ein gottgewolltes Mittel, und bei
einer allgemeinen Bedrohung des Islams durch eine gottlose Welt ist selbst Terror
erlaubt!®, Dies fithrte in den letzten Jahrzehnten zu vielen Attentaten, in deren Li-
nie sich auch Osama bin Laden 6 und die Attentiter von New York einreihen, ob-
wohl diese letzteren zugleich neue Schritte setzen. Schon vor dem 11. September
2001 versuchte bin Laden, Terroranschlige gegen Zivilpersonen durch den Hinweis
auf dhnliche Taten der Amerikaner zu rechtfertigen, und die Selbstmordattentiter
gegen Amerika scheinen einer unislamischen Mirtyrervorstellung gefolgt zu sein'7.

Der islamische Fundamentalismus ist kein Zufallsprodukt, sondern die nahelie-
gende Folge der Konfrontation der muslimischen Welt mit der dufierlich erfolgrei-

581



Raymund Schwager SJ

cheren westlichen Zivilisation. Diese letztere ist zwar tolerant gegeniiber all jenen
Menschen, die ihren Glauben als personliche und private Angelegenheit betrachten,
sie steht aber in einem klaren Gegensatz zu einer 6ffentlichen Ordnung, die sich -
wie die vorkonziliar-katholische oder die islamische — als gottgegeben ausgibt. Die-
ser Gegensatz wurde bisher durch zwei Faktoren verschleiert: durch eine wider-
spriichliche Politik und durch die spontane Anziehungskraft des westlichen Sy-
stems. Manche islamischen Linder — allen voran Saudiarabien — arbeiten aus
wirtschaftlichen Griinden mit dem Westen zusammen, sind im eigenen Land aber
total undemokratisch, verfolgen die Muslimbriider und ihnliche Organisationen,
setzten aber gleichzeitig eine religiose Ordnung mit Machtmitteln durch und ver-
letzten systematisch die Menschenrechte. Aus wirtschaftlichen Interessen lifit der
Westen diesen Widerspruch zu, und er beruft sich auf die Menschenrechte nur dort,
wo es seinen Interessen entspricht. Auch nach dem 11. September 2001 baute er
seine Allianz gegen den Terror bewufit auf diesem Widerspruch auf.

Der zweite Faktor, der zur Verschleierung beitrigt, besteht in der Anziehungskraft
des westlichen Systems, das seinen globalen Anspruch lingst nicht immer mit direk-
ter Macht durchsetzen muff. Dank der Symbiose von Naturwissenschaft, Technik
und Wirtschaft werden stindig neue Giter produziert, die eine anzichende und ver-
tihrerische Wirkung auf die Menschen aller Kulturkreise — auch auf Muslime — aus-
tiben. Selbst wenn die Frage der Macht bei der Durchsetzung wirtschaftlicher Inter-
essen immer eine Rolle spielt, kann sie dennoch tiber weite Strecken im Hintergrund
bleiben. Der Siegeszug des westlichen Systems geht, indem auch seine Feinde es nach-
zuahmen versuchen ¥, wie von selber weiter, ohne daf} es offen als imperialistisch auf-
treten mufd. Krisenzeiten verraten aber, daf letztlich doch militirische Macht eine
entscheidende Rolle spielt. Schon vor der neuen politischen Konstellation durch die
Terrorattentate hat Thomas Friedman, Berater der ehemaligen US-Auflenministerin
Madeleine Albright, am 28. Mirz 1999 in der ,New York Times® festgehalten:

,Die unsichtbare Hand des Marktes wird nie ohne eine unsichtbare Faust funktionieren. McDonald’s
kann nicht ohne den F-15-Konstrukteur McDonell Douglas florieren. Und die unsichtbare Faust, die
dafiir sorgt, dafl die Welt fiir Silicon Valley Technologien sicher ist, heifit Heer, Luftwaffe, Marine und
Marineinfanterie der USA.“

Diese unsichtbare Faust ist heute stirker als je zuvor, und sie ist auch recht sicht-
bar geworden. Ein offener Krieg gegen sie ist fiir muslimische Linder auflerhalb je-
der politischen Realitit. So scheint nur die Alternative zu bleiben: Akzeptanz der
westlichen Dominanz®, wie dies die meisten muslimischen Regime tun, oder
Kampf als unsichtbarer Feind mittels Terror. Die Spannung ist auf alle Fille so grof3,
dafl auf unmittelbar politischer Ebene kein Weg zu einer allseits gerechten Ordnung
und zu einem echten und dauerhaften Frieden sich abzeichnet. Dieser kann, wie Jo-
hannes Paul II. immer wieder betont, letztlich nur erbetet werden. Dennoch ruft die
»Not des Friedens“ auch alle zum Handeln auf.

582



Der 11. September 2001 und die Zeichen der Zeit

Spannungen innerhalb der westlichen Welt

Der aufgezeigte Unterschied zwischen dem islamischen und dem westlichen Ver-
stindnis einer offentlichen Ordnung mag den Eindruck wecken, wir hitten es mit
einem totalen Gegensatz zu tun. Dem ist aber nicht so, denn nicht nur die islami-
sche, sondern auch die westliche Zivilisation kennt in sich tiefe Spannungen, ja Ge-
gensitze. Viele Christen, die an Gott und an eine Offenbarung glauben, leben in der
westlichen Welt, die dennoch ohne Gott funktioniert. Dies heifdt nicht, daf} die
Leugnung Gottes fiir die moderne Gesellschaft konstitutiv wire. Entscheidend ist
vielmehr, daf} sie weitgehend durch anonyme Mechanismen gesteuert wird. Zu die-
sen gehoren der Markt mit seiner unsichtbaren Hand als Lenkerin einer arbeitstei-
ligen Gesellschaft, die Demokratie mit dem Prinzip der geheimen Wahl der Regie-
renden auf begrenzte Zeit und das naturwissenschaftlich-technische Denken und
Forschen, das sich nur ans Berechenbare und Funktionierende hilt, von allen kon-
kreten Subjekten mit ihren Hoffnungen und Angsten aber abstrahiert. Fiir das in-
strumentelle und zweckrationale Denken, das all diese Bereiche durchwaltet, stellt
sich die Frage nach Gott nicht. Dennoch kommt es ohne einen bestimmten Glau-
ben nicht aus, denn es muf} von der Hoffnung und Zuversicht getragen sein, dafl die
anonymen Mechanismen die menschliche Gesellschaft schrittweise zum Besseren
fithren. Deswegen tendiert die moderne anonyme Welt auch dazu, neu-heidnische
religiose Ziige anzunehmen?!.

Ist der Glaube an eine stindige und dauerhafte Verbesserung der Welt aber be-
rechtigt? Er stiitzt sich zunichst darauf, daff durch die neuen Methoden tatsichlich
eine Zusammenarbeit zwischen den Menschen erreicht wurde, die zu wissenschaft-
lichen, technischen und wirtschaftlichen Erfolgen fiihrte, wie sie die Menschheit
bisher nie gekannt hat. Der Fortschrittsglaube baut ferner auf die Evolutionslehre,
die in ihren heute vorherrschenden Varianten behauptet, die Welt habe sich nur
durch anonyme Mechanismen zum Komplexeren und Hoheren entwickelt. Gegen
einen blinden Fortschrittsglauben spricht aber auch vieles, denn die westliche Welt
verbucht nicht nur Erfolge; sie hat auch Gefahren geschaffen, wie sie die Mensch-
heit bisher nie gekannt hat. Die wachsende Spaltung zwischen Armen und Reichen
bei einer gleichzeitigen Betonung der Gleichheit aller Menschen schafft unertrigli-
che Spannungen. Massenvernichtungswaffen kénnen ein bisher nie gekanntes Un-
heil anrichten. Die Ausbeutung der Natur und die Verinderung der Umwelt dro-
hen die Grundlage, auf der das menschliche Leben ruht, zu zerstoren.

Obwohl die westliche Gesellschaft aus der christlichen Welt heraus entstanden
ist?2, wird der naive Fortschrittsglaube vom christlichen Glauben sehr kritisch be-
urteilt, denn er weifl um die grofle Bedeutung der biblischen Gerichtsthematik. Er
ist iiberzeugt, dafl eine Welt, die nicht auf Gott baut, sich letztlich selber richtet®.
Im Erforschen der Zeichen der Zeit entdeckt der christliche Glaube auch neue Par-
allelen zwischen der apokalyptischen Thematik in der Bibel und den modernen

583



Raymund Schwager S

Moglichkeiten einer Selbstvernichtung der Menschheit?*. Er steht deshalb in Aus-
einandersetzung mit dominanten Tendenzen in der modernen westlichen Welt.

In diesem Kontext erhalten die Terrorattentate vom 11. September 2001 zusam-
men mit dem schon lange andauernden Konflikt um Jerusalem und Palastina viel-
fache Bedeutung. Sie verstarken einerseits die Beftirchtung, daf§ es zu einem andau-
ernden Konflikt zwischen weiten Teilen des Islams und der westlichen Welt
kommen konnte. Anderseits rufen sie uns auf, die Probleme in der eigenen Gesell-
schaft tiefer zu sehen. Schliefllich laden sie uns Christen in der westlichen Welt drin-
gend ein, eine Brickenfunktion zu ibernehmen, um in einem herausfordernden
Dialog nach beiden Seiten die Gefahr einer andauernden und sich aufschaukelnden
Konfrontation zu vermeiden.

Dialog zwischen Christen und Muslimen

Der Dialog muf auf verschiedenen Ebenen gefithrt werden?, wobei es immer wie-
der Gemeinsamkeiten?® und Unterschiede gibt:

1. Christen treffen sich mit Muslimen in der Uberzeugung, dal Gott die Welt ge-
schaffen hat, sich den Menschen offenbart und dafl der letzte Sinn des Lebens uns
erst nach dem Tod im ewigen Leben voll erschlossen wird. Christen und Muslime
vertrauen deshalb letztlich nicht auf anonyme Mechanismen, sondern sie sehen eine
gemeinsame Aufgabe darin, die Welt durch bewufiten Einsatz so zu gestalten, daft
sie soweit wie mdglich dem Willen Gottes entspricht. Uber die instrumentelle und
zweckrationale Vernunft hinaus verteidigen sie eine Vernunft, die fr das tiefere Ge-
heimnis des menschlichen Lebens und fiir ein letztes Ziel offen ist, und sie sind
tiberzeugt, dafl die menschliche Geschichte letztlich unter dem Gericht Gottes
steht. Diesem als Person verstandenen Gott vertrauen sie sich im Gebet an.

2. Dadie anonymen Mechanismen der modernen Gesellschaft nicht ausdriicklich
widergottlich sind, sondern von der Gottesfrage nur abstrahieren, muten die Chri-
sten den Muslimen zu, daf} auch sie bereit werden, unter neuen gesellschaftlichen
Bedingungen ihren Glauben zu leben. Die demokratisch-rechtsstaatliche Gesell-
schaftsordnung hat sich als notwendig erwiesen, damit Menschen unterschiedlicher
Uberzeugungen einigermafen friedlich zusammenleben kénnen. Sich in eine solche
Ordnung einzufiigen, ist heute angesichts der wachsenden Verflechtung aller Vol-
ker notwendig. Dies verlangt aber von den Muslimen ein starkes Umdenken?,
woflr es jedoch in ihrer eigenen Tradition gewisse Ansitze gibt. Gerade moderne
Islamisten betonen ja, dafl die islamische Ordnung, wie sie diese sich vorstellen, mit
Ausnahme der kurzen Zeit von Mohammed und seiner ersten Gefihrten nie real
existiert hat?®. In der Geschichte aller islamischen Linder gab es immer gewisse Un-
terschiede zwischen dem religidsen und dem politischen Bereich. Solche Ansitze
sind heute weiter auszubauen. Bereits jetzt leben Millionen von Muslimen in Staa-

584



Der 11. September 2001 und die Zeichen der Zeit

ten mit westlich-demokratischer Ordnung, und man wiirde ihnen wohl Unrecht
tun mit der Behauptung, sie seinen schlechtere Muslime. Fiir sie sind aber neue Per-
spektiven notwendig, wie sie etwa Smail Bali¢ in seinem Buch ,Islam fiir Europa“
dargelegt hat?. Er versteht die sakulare Gesellschaft als Herausforderung, aber
auch als Chance fiir den Islam. Christen sollten europiische Muslime in diesem Sinn
stirken und ihnen helfen und Mut machen, ihren Glauben auch in einer fiir sie
zunachst fremden Welt zu leben . Diese sollten ihrerseits dahin wirken, daf Uber-
legungen, wie Bali¢ sie vortragt, auch in Lindern mit muslimischer Mehrheit immer
mehr Anklang finden. Dazu bietet auch der gegenwirtige iranische Staatsprisident
Seyed M. Khatami wichtige Uberlegungen?!.

3. Das Akzeptieren des liberalen und demokratischen Staates bedeutet keines-
wegs, dall der Glaube, wie der Liberalismus es will, ganz zu privatisieren ist. Die ka-
tholische Kirche hat nach einem langen und miithsamen Prozef beim Zweiten Vati-
kanum zu einem klaren Ja zum demokratischen Staat und zu der Religionsfreiheit
gefunden. Dennoch erhebt sie weiterhin einen 6ffentlichen Anspruch, dessen Ak-
zeptanz allerdings von der freien Annahme durch eine Mehrheit von Biirgern ab-
hingt. Zwar tendierten liberalistische Strémungen in der Theologie der letzten
Jahrzehnte dahin, den christlichen Glauben stark den ,Normen® der Moderne un-
terzuordnen und auch die Wahrheitsfrage von Mehrheitsmeinungen abhingig zu
machen. Doch dies ist ein Irrweg. Eine lebenskraftige christliche Theologie muf,
wie das Beispiel der Propheten und Jesu Christi zeigen, Widerstand leisten kénnen
und sich auf eine Glaubensgemeinschaft mit klaren Uberzeugungen stiitzen®2. Die
liberalistischen Tendenzen in der westlichen Theologie erschweren es auch dem Is-
lam, sich in der modernen Welt zurechtzufinden, weil sie stindig den Verdacht
wecken, die Akzeptanz des liberalen Staates bedeute zugleich die Preisgabe des
eigenen Glaubens. Deshalb diirfte nur eine christliche Theologie, die klar am Glau-
ben an eine gottliche Offenbarung festhilt und zugleich die rechtsstaatliche Demo-
kratie akzeptiert, in der Auseinandersetzung zwischen dem Islam und der westli-
chen Welt hilfreich vermitteln konnen.

4. Das gemeinsame offentliche Auftreten von Christen und Muslimen gegentiber
starken negativen Tendenzen in der modernen Welt ist auch fiir die westliche Ge-
sellschaft von zentraler Bedeutung. Wenn nur eine religiose Gemeinschaft sich in
der Offentlichkeit meldet, steht sie leicht im Verdacht, nur ihre Privatinteressen zu
vertreten. Gemeinsam konnen sie aber individualistischen und egoistischen Stro-
mungen liberzeugender entgegentreten. Gemeinsam lifit sich die einseitige Domi-
nanz der instrumentellen und zweckrationalen Vernunft klarer kritisieren. Gemein-
sam kann der Aufteilung der Welt in Habende und Nichthabende wirkkraftiger
entgegengewirkt werden, und gemeinsam kénnen jene Tendenzen vielleicht korri-
giert werden, die sonst zum Selbstgericht der weltweiten menschlichen Gesellschaft
fihren.

5. Durch den Terror vom 11. September 2001 und durch viele frithere Attentate

585



Raymund Schwager S|

wurde die Frage der Gewalt ins Zentrum der offentlichen Diskussion gertickt. Sie
ist auch zentral fiir jeden interreligiosen Dialog, der dem Frieden dienen will. Zwar
wird kein Staat ohne die Unterscheidung von legaler und krimineller Gewalt und
ohne einen minimalen Einsatz von legaler Gewalt existieren konnen. Durch die Ak-
zeptanz einer staatlichen Ordnung, die von der religiosen unterschieden ist, werden
die religiosen Gemeinschaften aber von der Sorge, fiir die Aufrechterhaltung der 6f-
fentlichen Ordnung direkt verantwortlich zu sein, befreit. Sie konnen deshalb in
ithrem Bereich eindeutiger zur Frage der Gewalt Stellung beziehen.

Was man dem Christentum in seiner langen Geschichte am meisten zum Vorwurf
macht, hingt mit der Gewaltproblematik zusammen, und diese war ihrerseits stark
durch die Sorge um die 6ffentliche Ordnung bedingt. Durch die klarere Unter-
scheidung zwischen Kirche und Staat, wie sie bereits im Neuen Testament und in
der frithen Kirche vorgegeben war und wie sie sich in der Auseinandersetzung mit
dem demokratischen Staat erneut aufgedrangt hat, konnen Mifiverstindnisse heute
leichter ausgeraumt und Fehlverhalten eingestanden werden. Die katholische Kir-
che hat dies im Jubiliumsjahr 2000 in einem &ffentlichen Akt der Bufie getan (12.
Mirz 2000), bei dem sie Fehler der Vergangenheit vor der Welt bekannt und in ei-
nem Gebet zu Gott um Vergebung gebeten hat®*. Durch dieses 6ffentliche Zeichen
vollzog sie eine ,Reinigung des Gedichtnisses®, wie dies Johannes Paul II. aus-
driicklich angezielt hatte*, und sie bekundete so vor der ganzen Welt, wie sie sich
selber verstehen will, was sie als ihre wahre Tradition festhilt und wovon sie sich als
Abirrungen von ihrem eigenen Glauben trennt.

Ist ein dhnlicher Akt der Bufle auch dem Islam zuzumuten? Fiir ihn stellt sich die
Frage zunachst anders, denn in seinen normativen Schriften finden sich keine Aus-
sagen, die mit der Forderung nach Gewaltfreiheit in der Bergpredigt und mit dem
Verhalten Jesu angesichts drohender Gewalt direkt verglichen werden kénnten. Mo-
hammed hat vielmehr selber kleine Kriege gefiihrt, und der Islam hat sich in seiner
friihen Phase vor allem im Zusammenhang mit militirischen Expansionen rasch aus-
gebreitet. Dennoch muf§ die Frage der Gewalt im Dialog klar angesprochen werden.
Dabei kénnen zunichst pragmatische Argumente eine Rolle spielen. Die militdrische
Uberlegenheit der westlichen Welt ist heute so groff, dafl auf absehbare Zeit durch
offene Konfrontation fiir die islamischen Lander nichts zu erreichen ist. Mit Terror
kann man zwar dem Gegner Wunden zufiigen, durch die Reaktionen kommen aber
die muslimischen Linder selber unter Druck und haben entsprechend zu leiden. Die
vielen Attentate, die mit dem Islam in Zusammenhang gebracht werden, schaden
ihm ferner in der weltweiten 6ffentlichen Meinung sehr und bringen ihn um seine
Glaubwiirdigkeit. Da aber auch der Islam letztlich auf die Freiheit des Glaubens
setzt, mufl ihm diese Glaubwiirdigkeit ein Anliegen sein, und er muf§ zeigen, wie er
sich das Zusammenleben mit Menschen anderer religioser Uberzeugungen auf
gleichberechtigter Ebene vorstellt. Kénnen der Friede und die Gerechtigkeit, die in-
nerhalb des ,,Hauses des Friedens“ (dar al salam) herrschen sollen, nicht auch einen

586



Der 11. September 2001 und die Zeichen der Zeit

Beitrag leisten zum Zusammenleben im ,,Haus des Krieges (dar al harb)? Dies sind
schwierige Themen, die in einem kommenden Dialog schrittweise aufzuarbeiten
sind und die auch die Frage des Kreuzes einschliefen miissen, das der Koran bei sei-
ner Rezeption der Gestalt Jesu als Prophet deutlich ausklammert.

6. Der Islam versteht die Worte, die an Mohammed ergangen sind, als endgiiltige
Rezeption und Reinigung jener Offenbarungen, die vorher bereits Abraham, Moses,
die Propheten und Jesus erhalten haben. Auch das Christentum sicht in Jesus Chri-
stus die endgiiltige Rezeption der religiosen Erfahrungen Israels und darin die end-
gliltige Offenbarung Gottes. Beide Anspriiche auf Endgiiltigkeit stehen einander
konfliktartig gegeniiber. Gerade im Austragen dieses Konfliktes haben sich aber die
jeweiligen Offenbarungsverstindnisse tiefer zu bewihren. Zunichst kann davon
ausgegangen werden, dafl beide Anspriche sich wenigstens teilweise auf eine ge-
meinsame frithere Geschichte beziehen, und insofern, wenn auch auf unterschiedli-
che Weise, an die Geschichte verwiesen sind. Letztlich geht es aber um die richtige
Unterscheidung zwischen der Schopfung und dem Schépfer. Wie fiir den Islam der
Koran zugleich geschaffen und ungeschaffen ist, so ist fiir das Christentum Jesus
Christus zugleich Gott und Geschépf. Die schrittweise Aufarbeitung dieser Pro-
bleme ist von zentraler Bedeutung. Wenn sie einigermaflen gelingt, dann kann auch
der Anspruch auf Offenbarung, den beide Religionen in einer Welt erheben, die fiir
gottliche Offenbarungen kaum mehr Ohren hat, wieder glaubwirdiger werden.

Der Dialog dient so nicht nur dem Frieden auf Erden. Er kann den Islam und das
Christentum zugleich veranlassen, den tiefsten Anspruch in der jeweils eigenen Re-
ligion radikaler zu entdecken.

ANMERKUNGEN

! Der Text wurde gemeinsam erarbeitet von der Forschungsgruppe ,Religion — Gewalt — Kommunikation — Weltord-
nung® an der Theologischen Fakultit der Universitit Innsbruck: H. Biichele (Christl. Gesellschaftslehre), Ch. Drexler
(Katechetik u. Religionspidagogik), W. Guggenberger (Christl. Gesellschaftslehre), O. Muck (Philosophie), J. Niewia-
domski (Dogmatik), W. Palaver (Christliche Gesellschaftslehre), D. Regensburger (Medien), W. Sandler (Dogmatik),
M. Scharer (Katechetik u. Religionspidagogik), R. Schwager (Dogmatik), R. Siebenrock (Fundamentaltheologie), N.
Wandinger (Dogmatik) sowie FE. Weber (Pastoraltheologie); Redaktion: R. Schwager.

2GS 11, vgl. 4; UR 4, PO 9; AA 14.

3 Johannes Paul II., ,,Zusammensein, um zu beten®, in: Der Apostolische Stuhl 1986. Ansprachen, Predigten u. Botschaf-
ten des Papstes. Erklirungen der Kongregationen, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Kéln o. J.)
256-262. Um jeglichen Synkretismus zu vermeiden, betonte der Papst schon vor dem Treffen: ,,Man kann sicher nicht ;zu-
sammen beten’, d.h. ein gemeinsames Gebet sprechen, aber man kann zugegen sein, wenn die anderen beten® (ebd. 258).
# Zur theologischen Bedeutung dieses Treffens vgl. G. Riedl, Modell Assisi. Christliches Gebet u. interreligidser Dialog
im heilsgeschichtlichen Kontext (Berlin 1998).

* Die theologische Position von Johannes Paul I1. beim Gebetstreffen von Assisi trifft sich ganz mit der zentralsten Hy-
pothese des Forschungsprogramms ,,Religion — Gewalt — Kommunikation — Weltordnung®; vgl. R. Schwager u.a., Dra-
matische Theologie als Forschungsprogramm, in: ZKTh 118 (1996) 317-344.

¢Vgl. Johannes Paul IL, Friedensgebet in Assisi — ein Zeichen der Einheit, in: Der Apostolische Stuhl 1986 (A. 3)
1725-1733.

587



Raymund Schwager SJ

7 Vgl. K. Makiya u. H. Mneimneh, Manual for a ,Raid’, in: The New York Review, 17.1.2002, 18-20.

§ Daf} die weltweite Allianz durch einen gemeinsamen Feind zustande kam, entspricht einer der zentralen Hypothesen
von René Girard bezliglich des Zusammenlebens unter Menschen.

? A. Th. Khoury, Toleranz im Islam (Miinchen 1980) 108. 1Vel. ebd. 138-176.

1 Vgl. J. Reissner, Die militant-islamischen Gruppen, in: Der Islam in der Gegenwart, hg. v. W. Ende u. U. Steinbach
(Miichen *1991) 471-476. Neben den Muslimbriidern spielte auch die Organisation Jama at-i islami in Pakistan eine
groflere Rolle (vgl. ebd. 476-479).

12Vgl. Art. Qutb, Sayyid, in: L. W. Adamec, Historical Dictionary of Islam (London 2001) 221.

13 Seit einigen Jahren nennen sich vor allem die aktiven Vertreter dieses Anspruches gern ,Islamisten’ (islamizyian) und
sprechen vom Islam als ,Islamismus® (islamiya), womit sie eben meinen, daf8 der Islam nicht nur Religion, sondern auch
gegen Kapitalismus und Kommunismus gerichtete gesellschaftsbezogene Ideologie sei. Die Auffassung des Islams als ei-
ner Gegen-Kultur mit gesamtgesellschaftlicher Relevanz ist heute auch viel stirker als in den 40er und 50er Jahren bei den
Jjulama’ in offiziellen Positionen anzutreffen; auch bei einigen si#f-Orden hat sie Eingang gefunden®: Reissner (A. 11) 484.
4 A. Th. Khoury, Der Islam u. die westliche Welt. Religiose u. politische Grundfragen (Darmstadt 2001) 132.

13 Vol. Adamec (A. 12) 221.

16 Vgl. das Interview von John Miller mit Osama bin Laden im Mai 1998: http://www.pbs.org/wgbh/pages/front-
line/shows/binladen. 17 Vgl. Makiya (A. 7).

18 Vgl. R. Girard, ,,Ce qui se joue aujourd’hui est une rivalité mimétique a ’échelle planétaire®, in: Le Monde, 5.11.2001.
19 Th, Friedman, A Manifesto for the Fast World, in: The New York Times, 28.3.1999.

20 Zum Konzept ,,Im Krieg lernen: Akzeptanz von Dominanz®, vgl. H. O. Hondrich, Lehrmeister Krieg (Reinbek
1992) 107-125. Zur Kritik an Hondrich vgl. H. Joas, Kriege u. Werte. Studien zur Gewaltgeschichte des 20. Jahrhun-
derts (Weilerswist 2000) 262-271.

21 Vgl. J. Niewiadomski, Die betrogenen Gétter. Religion u. Wirtschaft im Zeitalter des Neuheidentums, in: Christlich
Pidagogische Blitter 113 (2000) 66-69; W. Palaver, Kapitalismus als Religion, in: Quart Nr. 3-+4 (2001) 18-25; ders.; Die
ethischen Grenzen des Mehrheitsprinzips. Zur politischen Theologie der Demokratie, in: Ethik u. Demokratie. 28.
Fachkongref} fiir Moraltheologie u. Sozialethik, hg. v. A. Autiero (Minster 1998) 85-111.

2 Vgl. W. Kern, Der Beitrag des Christentums zu einer menschlicheren Welt, in: HFTh, Bd. 4, hg. v. W. Kern u.a. (Frei-
burg 1988) 279-314.

2 Vel R. Schwager, Uber die Verbindlichkeit der biblischen Bilder vom Ende der Geschichte, in: Salzburger Theologi-
sche Zeitschrift 1 (1997) 2-14.

4 R. Girard, Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhingnisses (Freiburg 1983) 192-212; ders., Wenn all das
beginnt ... Ein Gesprich mit M. Treguer (Miinster 1997).

2 Vgl. Papstlicher Rat fiir den Interreligidsen Dialog u. Kongregation fiir die Evangelisierung der Vélker, Dialog u. Ver-
kiindigung, Uberlegungen u. Orientierungen zum Interreligidsen Dialog u. zur Verkiindigung des Evangeliums, VApSt
102 (Bonn 1991).

% H. Kiing baut sein ,,Projekt Weltethos® (Miinchen *1992) auf die ethischen Gemeinsamkeiten zwischen den Religio-
nen. Zur Kritik an diesem Konzept, vgl. G. Neuhaus, Kein Weltfriede ohne christlichen Absolutheitsanspruch. Eine re-
ligionstheologische Auseinandersetzung mit Hans Kiings ,Projekt Weltethos® (Freiburg 1999).

7 Die modische Rede vom Multikulturalismus ist insofern triigerisch, als er die Transformationen, die dem Islam zu-
gemutet werden, tiberspielt. Er sicht nicht, dafd er im Namen der Offenheit und Toleranz das Grundmuster des westli-
chen Gesellschaftsverstindnisses allen Kulturen aufdringen will. % Vgl. Adamec (A. 12) 221.

2§, Bali¢, Islam fiir Europa. Neue Perspektiven einer alten Religion (K6ln 2001).

3% Die Muslime ringen ihrerseits sehr mit dem Problem, daf die zweite Generation der Einwanderer den Glauben aufgibt.
1 Vel. S. M. Khatami, Religiositit u. Modernitit (Edingen 2001).

2 Vgl. den gemeinsamen Text des Forschungsprojekts ,Religion — Gewalt — Kommunikation — Weltordnung*: W. Pala-
ver u.a., Pluralismus — ethische Grundintuition — Kirche, in: ZKTh 120 (1998) 257-289.

3 Vel. L. Accattoli, Wenn der Papst um Vergebung bittet. Alle ,mea culpa® Johannes Pauls II. an der Wende zum drit-
ten Jahrtausend (Innsbruck 1999); Internationale Theologische Kommission, Erinnern u. Verséhnen. Die Kirche u. die
Verfehlungen in ihrer Vergangenheit, hg. v. G. L. Miiller (Einsiedeln 2000).~

3 Johannes Paul IL, ,Incarnationis Mysterium®. Verkiindigungsbulle des Groflen Jubiliums des Jahres 2000, VApSt
136 (Bonn 1998) Nr. 11; den Willen zu dieser Reinigung hatte der Papst schon in seinem Apostolischen Schreiben ,, Ter-
tio millennio adveniente, VApSt 119 (Bonn 1994) bekundet: Nr. 32-36. Er hatte dort auch betont: ,In der Tat wird die
Vorbereitung auf das Jahr 2000 gleichsam zu einem hermeneutischen Schliissel dieses Ponufikats® (Nr. 23).

588



