Hans Mazer

Christlicher Widerstand im Dritten Reich

Gab es in der Zeit des Nationalsozialismus einen primir christlich (also nicht
primir politisch) motivierten Widerstand? Welchen Erfahrungen und Uberlegun-
gen entsprang er, wie auflerte er sich, welche Krifte waren beteiligt, wie fiigt sich das
Ganze in das Gesamtphinomen Widerstand ein? War ,christlicher Widerstand“
nur eine Nebenerscheinung des politischen Widerstands — oder ist ,,christlich” eine
eigenstandige, tragfahige Kategorie des Widerstands?

Personliche Erfahrungen

Die iltere Generation hat wohl auf Grund eigener Erlebnisse und Erfahrungen ei-
nen persénlichen Zugang zum Thema Widerstand im Dritten Reich . Dabei spielen
Begegnungen eine entscheidende Rolle. Was mich angeht, so gab den ersten Anstof§
Gertrud Luckner, die ich im Krieg kennenlernte und die ich nach ihrer Riickkehr
aus dem Konzentrationslager Ravensbriick in der Nachkriegszeit regelmifig in der
kleinen Adelhauser Kirche in Freiburg sah und sprach. Sie war die erste, die — als
Mitinitiatorin des ,,Freiburger Rundbriefs“ — mich auf den engen Zusammenhang
des christlichen Widerstands und des jidischen Schicksals hinwies. Die okumeni-
sche Bedeutung des christlichen Widerstands hat mir sodann einer meiner histo-
rischen Lehrer, Gerhard Ritter, erschlossen, von Haus aus ein kimpferischer Pro-
testant, der jedoch im ,Freiburger Konzil® (1938-1944) und spiter nach Verhaftung
und Befreiung aus der Haft in Berlin in der Nachkriegszeit die Verbindung und
Zusammenarbeit mit Katholiken suchte. An dritter Stelle erwihne ich Reinhard
Goerdeler, den Sohn von Carl Friedrich Goerdeler, mit dem ich mehrere Jahre im
Kuratorium der Robert-Bosch-Stiftung zusammengearbeitet habe. Auch des am
17. August 2000 verstorbenen Roman Bleistein sei gedacht, des Erforschers des
Kreisauer Kreises; gemeinsam haben wir immer wieder Studenten zu Miinchener
Stitten des Widerstands gefiihrt. Endlich sei mein Harlachinger Nachbar Karl Pétzl
erwihnt, ein Jugendfreund von Alexander Schmorell - auf seiner Schreibmaschine
(die noch existiert!) wurden Flugblitter der ,,Weiflen Rose® geschrieben.

Nun ist ein historisches Symposium keine Zeitzeugen-Tagung. Es geht hier nicht
um personliche Berichte, um biographische Mosaikarbeit, sondern um den Ver-
such, groflere Linien zu ziehen, historische Zusammenhinge zu erfassen, tragfihige
Konzepte fiir die Erkenntnis des Widerstands im ganzen zu entwickeln. Aber

165



Hans Maier

natiirlich ist die Wahrnehmung des Ganzen immer von individuellen Erfahrungen
abhingig, und obwohl subjektive Aussagen aus eigenem Erleben bei diesem Dis-
kurs nicht im Vordergrund stehen kénnen, so diirfen sie doch als Begleitstimmen im
Gesprich nicht fehlen — auch als Zeugnis der verschiedenen Generationen, die an
der Erforschung des Widerstands beteiligt sind.

Phasen der Widerstandsforschung

Das Feld des Widerstands ist weit, ja uferlos. Es reicht von Nonkonformitit und
Verweigerung bis zu Protest, Rebellion und — im dufiersten Fall — Verschwérung,
Attentat und Umsturz. Die Forschung hat dieses Feld im Lauf der Zeit stark aus-
geweitet. Dabei hat sich auch der Widerstandsbegriff gewandelt; er wurde aus einer
Ausnahmeerfahrung immer mehr zu etwas, was im Alltaglichen angesiedelt war —
er wanderte gewissermafien von den Gipfeln und Hohenwegen ins Tal. Die ersten
Darstellungen, zum Beispiel von Hans Rothfels und Gerhard Ritter, folgten noch
einer Hohenlinie, sie beschrieben Extremsituationen, sie hatten einen Widerstand
im Auge, der unmittelbar auf den Sturz des Regimes zielte; der militdrische Wider-
stand nahm einen zentralen Platz ein, bloff gedankliche Resistenz oder Beschrin-
kung auf die ,,Stunde danach® riickten eher an den Rand. Die Einteilungen waren
einfach: Rothfels etwa unterschied tatsichliche Nazis, nominelle Nazis, Nichtnazis
und Antinazis; nur in der letzten Gruppe der Antinazis gab es seiner Meinung nach
Widerstand (der sich in der vorletzten Gruppe der Nichtnazis allenfalls vorberei-
tete). Ahnlich verfuhren die ersten, stark biographisch gefarbten Werke kirchlicher
Zeitgeschichte, fiir die ich stellvertretend die Namen Johann Neuhdusler und Wil-
helm Niemoller nenne?.

Dann setzte in den 60er Jahren — nach den katalytischen Wirkungen der Kritik an
der ,Kirchenkampflegende® im evangelischen Bereich, dem bekannten Hochland-
Aufsatz von Ernst Wolfgang Bockenférde (1961) und vor allem dem ,Stellver-
treter von Rolf Hochhuth (1963) — eine neue Phase ein. Sie war gekennzeichnet
einerseits durch eine zunchmende Problematisierung der anfinglichen, in Nach-
kriegspolitik wie Forschung vorausgesetzten engen Verbindung von Kirchen und
Widerstand, anderseits durch ein zunehmendes Interesse der Forschung an bisher
wenig untersuchten Seiten des Widerstands: Kleinformen der Verweigerung im All-
tag, lokalen und regionalen Bewegungen, anonymen Gruppen, namenlosen Hel-
den, Imprignierungen durch Tradition und Milieu. Wihrend die Helden vielfach
vom Sockel herabstiegen (oder gewaltsam herabgerissen wurden), wurde der Wi-
derstand erstmals, unter Einbeziehung statistischer und soziographischer Metho-
den, ,in der Fliche“ untersucht, wobei das Bayern-Projekt® ein theoretisch wie
praktisch vielbeachtetes Muster wurde. Martin Broszat hat aus seiner mehrjihrigen
Arbeit an diesem Projekt nicht nur die generelle Konsequenz einer ,,Historisierung

166



Christlicher Widerstand im Dritten Reich

des Nationalsozialismus“ abgeleitet, er hat auch speziell fir die Widerstands-
forschung Differenzierungen vorgeschlagen, die den Monolith ,,Widerstand* in
eine Vielzahl resistenter Einzelelemente aufsplitterten. Das fithrte dann freilich
rasch auch an Grenzen, zumal da die vorgeschlagene Wortbildung ,Resistenz® —
ans Medizinische anklingend — in anderen Sprachen als Kontrast zu Widerstand
kaum brauchbar war.

Die dritte Phase, bis heute andauernd, versuchte die zerstreuten Elemente von Wi-
derstindigkeit neuerlich zu sammeln und in eine systematische Abfolge zu inte-
grieren. Sie war und ist im wesentlichen eine Auseinandersetzung um Theorie-
konzeptionen des Widerstands. Sie hat zahlreiche Modelle entwickelt, in denen das
Begriffsfeld Widerstand abgestuft und differenziert wurde — ich erinnere nur an Na-
men wie Peter Hoffmann, Hans Giinter Hockerts, Klaus Gotto, Konrad Repgen,
Eberhard Bethge, Richard Lowenthal, Christoph Kleffmann, Winfried Becker, Peter
Steinbach, Ger van Roon. Der urspriingliche enge Widerstandsbegriff ist am Ende zu-
mindest in der deutschen Forschung deutlich in der Minderheit geblieben; konse-
quent vertritt ihn heute nur noch Thomas Breuer, der sich explizit gegen jede Abstu-
fung des Begriffs ausgesprochen hat?. Daf} er sich dabei an Tan Kershaw anlehn, ist
kein Zufall: Die angelsichsische Widerstandsforschung hat immer an einem engeren
politisch-militirischen Widerstandsbegriff festgehalten, wihrend die kontinentale
Historie fast durchwegs weitere und abgestufte Konzepte verwendete. Das ist vor
dem Hintergrund eines totalitiren Staatsbildes konsequent: Fiir den NS-Staat war ja
jede Regung von Dissidenz, Protest, Opposition schon ,, Widerstand“; die Totalpoli-
tisierung aller Lebensbereiche lief keinen Spielraum tibrig fiir politische Opposition
und biirgerliche Offentlichkeit. Dagegen ist die angelsichsische Rechtskultur bis
heute gewohnt, den Widerstand als Sonderfall dem Normalfall biirgerlicher Opposi-
tion zuzuordnen, ungeachtet der Tatsache, daf} in einem totalitiren Regime auch die
leiseste Opposition schon Widerstand — und im Sinn des Regimes Hochverrat — war.

Ein weitergefaiter Widerstandsbegriff ist wohl nach allgemeiner Einschitzung
nétig, um an die Vielzahl individueller Erscheinungen von Widerspruch, Protest,
Auflehnung heranzukommen — auch an jene, die dem offenen Bruch mit dem Regime
vorausliegen und die eher Haltungen, Einstellungen umschreiben als auf Umsturz
zielende Aktionen. Das gilt, wenn ich recht sehe, in besonderem Mafl auch fiir den
christlichen Widerstand, der auf weite Strecken vorbereitenden, konditionierenden,
begleitenden, bestirkenden Charakter hatte — ohne dafl er freilich im Einzelfall die
letzte Konsequenz, den offenen Kampf, das Risiko fiir Leib und Leben ausschlofi.

Motive des Widerstands

,Das Gewissen steht auf* heifit ein frither, weitverbreiteter Buchtitel der Wider-
standsliteratur’. Er weist auf den einzelnen und seine freie Entscheidung hin — ein

167



Hans Maier

Gesichtspunkt, den man schon deshalb nicht aufler acht lassen darf, weil deutsche
Widerstandskimpfer fast stets Einzelkimpfer waren, weil es fiir den deutschen
Widerstand den ,sicheren Hafen des Nationalen® (Klemens von Klemperer) nicht
gab. Aber wie sahen die motivierenden Krifte im einzelnen aus? Wo beriihrten sie
— tiber die wichtigen, nicht zu unterschitzenden Uberlieferungen des ,,Anstands®,
der ,Ehre®, der ,Verantwortung® hinaus — das spezifisch Christliche? Lassen sich
bei Menschen im Widerstand christliche Motive identifizieren? Treten sie nur indi-
viduell und punktuell auf, sei es als Riickgriff auf verschiittete Kindheitserinnerun-
gen, sei es in Momenten zeitgeschichtlich oder biographisch bedingter religioser
Erregung und Erschiitterung, sei es in der Suche nach Orientierung, nach einem
festen Grund (erinnert sei an 6kumenische Begegnungen, an Neuentdeckungen re-
ligioser Literatur, an Zuwendungen zu Liturgie und Gebet, an Konversionen)? Gibt
es gar in den religivsen Motivationen Ahnlichkeiten, eine gemeinsame (wenn auch
vielleicht im Einzelfall konfessionell differenzierte) Struktur? Oder stirker per-
sonell gefragt: Was verband christliche einzelne im Widerstand miteinander? Was
verband den evangelischen Theologen Dietrich Bonhoeffer mit dem katholischen
Bauern und Kriegsdienstverweigerer Franz Jagerstitter, den Gutsherrn Helmuth
James Graf von Moltke mit dem Sozialisten Theodor Haubach, den Prediger
Rupert Mayer mit dem Historiker Gerhard Ritter, Sophie Scholl mit Eleonore von
Trott? Von der Antwort auf solche Fragen hingt es wesentlich ab, ob man von
schristlichem Widerstand“ als einer eigenen Kategorie des Widerstands sprechen
kann — vielleicht sogar sprechen muf3.

Widerstand in einem totalitiren Staat war kein gebahnter Weg. Wer sich auf ihn
einlief, machte sich auf eine ungewisse und gefihrliche Reise. Er mufite nicht nur
kirchliche Traditionen iiberdenken, die jahrhundertelang nahezu unbefragt gegol-
ten hatten, so Kapitel 13 des Romerbriefs oder die Zwei-Reiche-Lehre; er fand in
der theologischen Uberlieferung auch wenig Wegweisung fiir den Extremfall akti-
ven Kampfes gegen den Staat. So standen die zum Widerstand Entschlossenen den
Ungeheuerlichkeiten des Nazismus oft ohne schlissige Auskunft gegentiber. Dies
zwang sie, unmittelbar an Traditionen der Scholastik — oder der Reformation — an-
zukniipfen. Es kam im Widerstand zu einer Renaissance rechtsphilosophischen und
-theologischen Denkens. Was im Zeitalter des staatsrechtlichen Positivismus aus
den Lehrbiichern und aus dem akademischen Unterricht getilgt worden war, die
Tyrannis- und Widerstandslehren der klassischen Theorie, aber auch die theologi-
schen Uberlieferungen der ,Anomia“, der Perversion gerechter Herrschaft, und die
sich anschliefenden Tyrannenmord-Lehren, das lebte wenigstens in Bruchstiicken
wieder auf. Manch einem gelang es mit Hilfe solcher Uberlieferungen, wenigstens
erste Anhaltspunkte fiir ein neues verantwortliches Denken und Handeln zu finden -
in einer zerstorten Welt, in der die alten Orientierungen nicht mehr galten.
Eschatologisches Denken wurde neu entdeckt. Bonhoeffer schrieb 1942:

168



Christlicher Widerstand im Dritten Reich

»Die grofle Maskerade des Béosen hat alle ethischen Begriffe durcheinander gewirbelt. Daff das Bose
in der Gestalt des Lichts, der Wohltat, des geschichtlich Notwendigen, des sozial Gerechten erscheint,
ist fiir den aus unserer tradierten ethischen Begriffswelt Kommenden schlechthin verwirrend; fiir den
Christen, der aus der Bibel lebt, ist es gerade die Bestatigung der abgriindigen Bosheit des Bosen.“®

Es wire eine lohnende Aufgabe zu untersuchen, wie bei Teilnehmern des Wider-
stands anfangs noch vage, cher gefiihlshafte Motivationen durch eine Bewegung hin
zum Institutionellen, zu Kirche und Glauben, geklirt und objektiviert wurden, wie
der subjektive Impuls, der am Anfang stand, allmahlich in breitere, verbindlichere
Strukturen einging — bis hin zur Neuentdeckung von Tyrannis, Kaiseropfer, Apo-
kalypse, Kirchengemeinde, Arkandisziplin, Martyria. Man mufite zu diesem Zweck
historische, politikwissenschaftliche und theologische Fragestellungen miteinander
verbinden. Die einzelnen Elemente liegen lingst bereit. Wer integriert sie in eine
umfassende, Kirchen- und Staatsgeschichte, Strukturelles und Biographisches ver-
schmelzende Darstellung?

Der einzelne und die Kirche

Das fiihrt viertens und abschliefend zur Frage nach dem Verhiltnis von einzelnen
und Kirche im Widerstand. Auch hier gilt es, die frithen und oft einseitigen Thesen
und Antithesen der 50er und 60er Jahre zu tiberwinden, die zum Teil noch immer
in den Képfen herumspuken — sie zu ersetzen durch ein quellennaheres und diffe-
renzierteres Bild.

Fiir die ersten Darstellungen aus der Sicht der Zeitzeugen waren Kirche und Wi-
derstand fast Synonyme — der Heroismus christlicher einzelner schien gegriindet
auf die Widerstindigkeit der Kirche im ganzen. Im evangelischen Bereich wurde der
Kirchenkampf vielfach bruchlos mit politischem Widerstand gegen das NS-Regime
identifiziert. In der Sicht vieler Katholiken war die Zeit des Dritten Reichs ein Ti-
tanenkampf zwischen ,Kreuz und Hakenkreuz®. Diese Wahrnehmung wirkte in
die Nachkriegsgeschichte und -politik hinein: Die Kirchen galten im Nachkriegs-
deutschland als unbelastet und von den Ereignissen nicht kompromittiert; ihr 6f-
fentlich-rechtlicher Status war — im Unterschied zur Zeit nach 1918 — nie ernstlich
gefihrdet; sie wuchsen unter den Verhiltnissen nach 1945 — in einer von Existenz-
néten geschiittelten Gesellschaft und einem weithin entleerten staatlichen Bereich —
fast selbstverstindlich in eine Art von politisch-moralischer Stellvertretung hinein”.
Das allgemeine Klima war freundlich. Ausfille gegen die Kirchen, wie sie vereinzelt
vorkamen, fielen auf die Urheber zuriick. Die Kirchen konnten auf ihre Helden,
ihre Martyrer verweisen; und nur vereinzelt wurde die Frage gestellt, ob dies alles
zu Recht geschah — ob sie dem Mut und der Entschlossenheit christlicher einzelner
in der kritischen Zeit stets die notige Deckung und Hilfe geboten hatten.

Die Vorstellung einer Realunion von Kirche und Widerstand wurde in den 60er

169



Hans Maier

Jahren von Grund auf erschiittert. Die Stimmung sprang ins Gegenteil um: Die
Kirchen, so sagten nun viele, hatten sich mit dem NS-Staat arrangiert, wirklichen
Widerstand hitten in ihnen nur einzelne geleistet — oft gegen ihre kirchlichen
Obrigkeiten und daher doppelt ,zwischen den Stithlen“. Man entdeckte in jenen
Jahren nicht nur die Breite und Vielfalt von Widerstand und Widerstindigkeit —
davon war schon die Rede —; man entdeckte auch die Finsamkeit und Verlassenheit
derer, die gegen den NS-Staat kimpften und ihr Leben wagten. Sie waren fiir ihre
Kirchen, so sah man, oft eine Verlegenheit, eine blutige Verlegenheit gewesen — so
wie es christlichen Zeugen zu vielen Zeiten kirchlicher Geschichte widerfahren war.
Durften sich die Kirchen nachtriglich auf ihr Zeugnis berufen? Sollten sie nicht
eher iiber dieses triibe Kapitel schweigen? Eines jedenfalls schien festzustehen: Der
Widerstand hatte vor den Toren der Kirche haltgemacht. Die These lautete: Es gab
wohl christliche einzelne im Widerstand, nicht aber Kirchen oder kirchliche Ein-
richtungen.

Inzwischen sind wiederum Jahrzehnte vergangen, und die schroffen Antithesen —
hier eine ganze Kirche im Widerstand, dort allenfalls ein versprengtes Hauflein ver-
lassener einzelner auflerhalb der Kirche, ja gegen sie — haben differenzierteren Bil-
dern Platz gemacht. Wir sehen heute den Widerstand von Christen im Dritten
Reich in seiner ganzen Komplexitit und seinen Widerspriichen: Er war nicht denk-
bar ohne den Riickhalt kirchlicher Institutionen, ohne die Integritit von Sphiren
und Lebensformen, die nicht gleichgeschaltet waren; er setzte die Existenz von
,Kirche“ voraus — ganz abgesehen von der Wirkung kirchlicher Herkiinfte und Tra-
ditionen bei den einzelnen und der oft bezeugten Entschlossenheit, fiir die Kirche
zu handeln und handeln zu miissen. Jedoch: Dieser Widerstand war nicht ein Wi-
derstand der Kirche; es waren eimnzelne in der Kirche, die ihn riskierten, manchmal
unter schweigender Zustimmung der Mehrheit der Mitchristen, in seltenen Fillen
unter ausdriicklicher Ermunterung, ja Beauftragung durch kirchliche Instanzen?®, in
den meisten Fillen aber in einem freien Glaubenswagnis ohne Auftrag von oben,
bestenfalls in der Hoffnung auf Verteidigung im Ernstfall oder — als Minimum — auf
nachtrigliche Deckung durch die Gemeinde. Man mufl es niichtern sehen: Die
Vorstellung, dafl eine Kirche sich als ganze ,in den Widerstand begibt®, ist wenig
realistisch.

Heinz Hiirten hat zu Recht bemerkt, Widerstand als politische Kategorie lege das
Handeln der Kirche einseitig auf die politische Sphire fest und verenge und iiber-
fordere sie damit?. Kirche als Institution kann sich verweigern, sie kann dem All-
verfiigungs- und Absorptionswillen des totalitiren Staates widersprechen — das ist
schon viel. Sie schafft damit Voraussetzungen fiir moglichen Widerspruch und Wi-
derstand oder bescheidener: fiir das in solchen Situationen geforderte Zeugnis von
cinzelnen. Ein solches Zeugnis kann ja nicht im luftleeren Raum geleistet werden,
es setzt ein Minimum an institutionellem Riickhalt voraus. Der NS-Staat wufite das
sehr wohl; es ist kein Zufall, daf} er Opposition und Widerstand mit allen Kriften

170



Christlicher Widerstand im Dritten Reich

in die Anonymitit und Vereinzelung zu dringen suchte. Selbst die altchristliche
Martyria war noch am Zeugnis im offentlichen Gerichtsverfahren orientiert: Der
neronische Zirkus und das Kolosseum waren offentliche Plitze. Dagegen diirften
die Martyrer des 20. Jahrhunderts iiberwiegend in Anonymitat und Einsamkeit ge-
storben sein.

Historiker konnen kein Urteil dariiber sprechen, was in einer gegebenen politi-
schen Situation ,richtiges kirchliches Handeln“ gewesen wire. Sie konnen aber
herausarbeiten, welches Kirchenbild und Kirchenbewufltsein sich — oft unbewuft -
hinter den mannigfachen Varianten kirchlichen Verhaltens in einer totalitiren Dik-
tatur verbarg. Sie konnen auch die Schwicrigkeiten des Widerstands sichtbar ma-
chen, die in den staatlichen Uberlieferungen in Deutschland lagen, im eingewurzel-
ten Vertrauen zu einer ,guten Obrigkeit®, in der Unfihigkeit, mit der Perversion
gerechter Herrschaft, dem Unrechtsstaat, der Tyrannis auch nur von fern zu rech-
nen. Fiir viele, auch fiir Christen, waren das , Tier aus der Tiefe®, die ,Pompa dia-
boli“, der ,, Tyrannus improbus“ unbekannte Groflen geworden, und niemand rech-
nete ernstlich mit ihrem plotzlichen Erscheinen. So wie aus dem positiven
Staatsrecht der Typus der Tyrannis, ja selbst die Unterscheidung zwischen guten
und schlechten Staatsformen verschwunden waren, so blieb in der liberalen Theo-
logie, nach der halb selbstironischen Formulierung Ernst Troeltschs, das ,eschato-
logische Biiro geschlossen —mit all den Folgen, auf die Kritiker wie Karl Barth und
Erik Peterson frithzeitig hingewiesen haben.

Nicht zufillig hat sich die Diskussion tiber die Kirchen im Dritten Reich in den
letzten Jahren von der Untersuchung der Widerstandsformen und des Verhaltens
im Alltag immer mehr zu Fragen des Kirchenverstindnisses verlagert. Die Frage
Jautet: Was war und wie verstand sich Kirche, wo sie protestierte und sich verwei-
gerte oder wo sie schwieg und auf Widerstand verzichtete? Fiihlte sie sich als Teil
des politischen Systems (sei es als Opposition oder als ,Legalitdtsreserve®), be-
gniigte sie sich mit einem Nischendasein in den Liicken totalitarer Herrschaft, war
sie ein System der Selbstbewahrung und Selbsterhaltung, gelenkt von einer spezifi-
schen Kirchenrison — oder behauptete sie einfach als Kirche ein eigenstindiges
Gegen-Dasein? Fiir all diese Kirchenbilder kann man in der Literatur reichlich
Beispiele finden — und so ist iiber das den Kirchen angemessene Verhalten letzten
Endes theologisch und ekklesiologisch, nicht historisch-politisch zu streiten.

Auch der Nationalsozialismus war eine quasi-religiose Bewegung. Er erhob An-
spruch auf den ,ganzen Menschen®; er bestand auf exklusiver Verfiigung tiber das
soziale Leben, iiber Handlungen und Gedanken der Menschen; und er setzte von
Anfang an — bewuft aufs Ganze gehend — die Dualititen und Balancen der iiberlie-
ferten Staat-Kirche-Ordnung aufier Kraft. Die Auseinandersetzung vollzog sich
nicht in den gleichen Bahnen wie in Rufiland nach 1917, eine totale Katastrophe
blieb den Kirchen in Deutschland erspart; vor allem nach Kriegsbeginn wurde die
»grofle Abrechnung® auf die ,Zeit nach dem Endsieg® vertagt. Daf sie iiber das

171



Hans Maier

Normalmaf institutioneller Auseinandersetzungen zwischen Staat und Kirche weit
hinausgegangen und in Kirchenverfolgung und -vernichtung umgeschlagen wire,
steht nach den Ankiindigungen Hitlers, Goebbels’, Rosenbergs, Himmlers wie
auch nach den die Zukunft vorwegnehmenden Praktiken im Warthegau und an-
derswo aufler Frage. Stellvertretend haben viele einzelne, Geistliche wie Laien, vor
Gerichten und in Gefingnissen und Lagern diese Entscheidung vorweggenommen
und vorauserlitten. Der staatliche Zusammenbruch von 1945 hat den Kirchen im
ganzen die Probe auf die ,Endlosung® erspart.

Als Fazit ergibt sich: Die christlichen einzelnen waren ihren Kirchen an Mut und
Entschlossenheit weit voraus. Sie appellierten an eine gemeinsame okumenische —
und politische! - Tat. Das blieb zunichst vergeblich; sinnlos war es nicht. Denn es
gab Anlaf zur Uberpriifung des altiiberlieferten Denkens beziiglich Staat, Kirche,
offentlicher Ordnung in der Nachkriegszeit — ein Prozef}, der noch nicht abge-
schlossen ist'°.

ANMERKUNGEN

! Dieser Beitrag wurde zuerst im Oktober 2001 im Pfarrhaus Mooshausen (Oberschwaben) bei einem Historikersym-
posium zum Thema ,,Christlicher Widerstand im Dritten Reich vorgetragen, an dem u.a. Winfried Becker, Victor
Conzemius, Hanna-Barbara Gerl-Falkowitz, Martin Greschat, Hans Giinther Hockerts, Heinz Hiirten, Ulrich
Karpen, Michael Kiflener, Hartmut Lehmann, Rudolf Morsey, Elisabeth Prégardier, Konrad Repgen, Gerhard Rings-
hausen, Jens Schjorring, Joachim Scholtyseck und Clemens Vollnhals teilnahmen. Eine Gesamtdokumentation der
Tagung, hg. v. H. G. Hockerts u. H. Maier, wird 2003 in der Edition Mooshausen (Ploger) erscheinen.

2 H. Rothfels, Die deutsche Opposition gegen Hitler. Eine Wiirdigung (Krefeld 1951); G. Ritter, Carl Goerdeler u. die
deutsche Widerstandsbewegung (Stuttgart 1956); J. Neuhdusler, Kreuz u. Hakenkreuz (Miinchen 1946 u.6.);
W. Niemoller, Die Evangelische Kirche im Dritten Reich. Handbuch des Kirchenkampfes (Bielefeld 1956).

* Bayern in der NS-Zeit: Studien u. Dokumentationen, hg. v. M. Broszat, E. Fréhlich u. E Wiesemann, 6 Bde., Bd. 1:
Soziale Lage u. politisches Verhalten der Bevélkerung im Spiegel vertraulicher Berichte (Miinchen 1977).

*Th. Breuer, Verordneter Wandel? Der Widerstreit zwischen nationalsozialistischem Herrschaftsanspruch u. traditio-
naler Lebenswelt im Erzbistum Bamberg (Mainz 1992).

5 Das Gewissen steht auf, hg. v. A. Leber (Berlin 1954, Mainz 1984).

¢ D. Bonhoeffer, Widerstand u. Ergebung. Briefe u. Aufzeichnungen aus der Haft (Miinchen 1970) 12.

7 Hierzu: H. Maier, Staat u. Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. Die politischen u. gesellschaftlichen Grund-
lagen, in: Handbuch des Staatskirchenrechts der Bundesrepublik Deutschland, hg. v. J. Listl u. D. Pirson, Bd. I (Berlin
21994) 85-110,

8 Hierzu gehéren z.B. die Aktionen von Gertrud Luckner (1900-1995) und Margarete Sommer (1893-1965) fiir Ver-
folgte des NS-Regimes, die ausdriicklich im Auftrag von Bischéfen — also mit Wissen und Willen des kirchlichen Am-
tes — unternommen wurden (Conrad Grober und Konrad Graf Preysing); vgl. hierzu U. Pruff, Margarete Sommer, in:
Zeitgeschichte in Lebensbildern Bd. 8, hg. v. J. Aretz, R. Morsey u. A. Rauscher (Griinewald 1997); H.-]. Wollasch,
»Betrifft: Nachrichtenzentrale des Erzbischofs Grober in Freiburg®. Die Ermittlungsakten gegen Gertrud Luckner
1942-1944 (Konstanz 1999).

? H. Hiirten, Verfolgung, Widerstand u. Zeugnis. Kirche im Nationalsozialismus. Fragen eines Historikers (Mainz 1987).
9]n diesen Zusammenhang gehért auch die Neubesinnung auf den Begriff der ,Martyria® innerhalb der christlichen
Kirchen. Im Hinblick auf den Widerstand gegen die modernen Totalitarismen (aber auch in bezug auf moderne Aus-
weitungen des Martyrerbegriffs, vor allem im Islam) sind theologische Klirungen dringend geboten. Zu fragen ist, in-
wieweit sich die Begriffe des Widerstandskimpfers und des Martyrers unterscheiden, aber auch tiberschneiden. Diesem
Fragenkomplex soll das nichste Mooshauser Historikersymposion im Herbst 2003 nachgehen.

172



