Jorg Seip
Das wiederentdeckte Welttheater

Christian Stiickls Neuinszenierung des Salzburger Jedermann

Im Sommer 2002 nahm es Christian Stiickl, Intendant des Miinchener Volksthea-
ters, mit Hugo von Hofmannsthals ,Jedermann® auf und schenkte Salzburg eine
denkwiirdige Neuinszenierung. Selbst wer den Jedermann nur vom Hérensagen
oder aus Lektiireerfahrung kennt, verbindet mit ihm Stimmungen und Gedanken:
Konversionsspiel, unterhaltsamer Glaube, das letzte Welttheater, laue Sommer-
abende, Bauerntheater, barocker Funkenflug ... Im folgenden werden Fihrten die-
ser Neuinszenierung vorgestellt und mit deren offentlichen Wahrnehmung ver-
glichen. Abschlielend geht es um den moglichen Kern der Inszenierung!.

Fahrtensuche im Salzburger Jedermann 2002

Am 28. Juli 2002 hat Stiickl den Jedermann? in Salzburg neu inszeniert und dabei
leicht umgeschrieben, das heifit aus alten Vorlagen (etwa aus , The Somonynge of
Everyman®) wie aus fritheren Salzburger Auffiihrungen (etwa im Prolog der Kin-
der) leicht erginzt. Damit bindet Stiickl seine Inszenierung gleich doppelt an: an
Vorlagen gleichermafien wie an Deutungen. Wiewohl Hofmannsthal mit seinem Je-
dermann auf viele Vorlagen (z.B. ,Everyman®, Calderéns , Welttheater® oder den
»Hecastus“ von Hans Sachs) zuriickgreift, wie jedes literarische Werk das tut, er-
schpft er sich nicht in der Wiedergabe dieser Texte, sondern bezieht seine Eigen-
stindigkeit durch Kombination derselben. Von der Quellenlage her besehen
stammt wohl nur eine einzige Szene von Hofmannsthal selbst: die des Schuld-
knechts. Die anderen aufgenommenen wie auch die bekannten ausgeschlossenen
Szenen erhalten durch ihre Anordnung wie Verflechtung neue Bedeutungszuwei-
sungen. Diese setzen sich in einer neuen Inszenierung fort — und um diese neue Be-
deutungszuweisung soll es hier gehen.

Stiickl setzt mit seiner Inszenierung das Werk des Autors mit anderen Mitteln
fort, mit anderen Mitteln auch das seiner Regie-Vorginger. Dies will ich in einfa-
chen Aspekten, teils thesenartigen Sitzen hintereinander und ohne Rangordnung
als Geflecht neben- wie nacheinander stellen:

1. Das Stiick spielt in Salzburg vor dem Dom, auf dem Domplatz. Es steht — wie
das Theatrum mundi? (Welttheater) — in der Spannung von fanum (heilig) und pro-

561



Jorg Seip

fanum (weltlich). Der Ausschlag zum ,fanum“ wird von Stiickl gegeniiber fritheren
Auffithrungen verstirkt, denn Bithne und Domfassade verschmelzen miteinander.
So gelangen die Schauspieler iiber eine Treppe auf die Domempore, und eine finfte
Figur, die des Glaubens, reiht sich, als stiinde sie schon seit dem Dombau dort, zu
den anderen vier Figuren der Domfassade. Diese haben allesamt goldene Attribute
(Bischofsstibe oder dhnliches): Die Figur des Glaubens bekommt wihrend der Auf-
fithrung (so in der letzten Hauptprobe und Premiere, nicht jedoch in der General-
probe) einen goldenen Krug dazugestellt, der vielerlei Deutung zulifit, angefangen
von einer isthetischen (alle Figuren tragen einen Goldgrund) tiber eine Glaube und
Werke verbindende (was nimlich alles vermag ein Krug?), bis hin zu einer eher prag-
matischen Deutung (ein Schauspieler habe den Krug bei der Hauptprobe dort ver-
gessen und im nachhinein habe sich das gar als deutbar erwiesen).

2. Die Auffithrung beginnt mit einem Vorspiel, einem Stiick vor dem Stiick, einer
Bithne auf der Biihne. Alte Salzburger Jedermanntradition wird durch Kinderspiel
aufgegriffen, konterkariert, zum Teil dekonstruiert. Die Kinder spielen zunichst
Musik, das Kleinste dirigiert. Der Prolog wird auf mehrere aufgeteilt und dann be-
ginnen sie das Stiick. Sie spielen — in Kurzfassung — den gewohnten Salzburger
Jedermann: mit dem Jedermann, mit der Bublschaft, mit der Figur Gottes als
Sprachrohr, als Lautsprecher noch sich Gehér verschaffend vom Sockel der Glau-
bensstatue aus, mit zwei Engelchen (Anspielung auf die Vorjahres-Auffithrung, da
am Ende des Stiickes sich zwei Engel quer iiber den Domplatz auf die Bithne ab-
seilten und Jedermann in den Dom, den Himmel leiteten, was — da in diesem Jahr
nicht vorgesehen — den Erzabt der Benediktinerabtei Sankt Peter insofern beru-
higte, als das Dach seiner Kirche frisch eingedeckt war). Die zwei Engelchen rah-
men jetzt ein kleines Midchen ein, das den Glauben spielt und dabei einer ,Ober-
ammergauer” Muttergottesfigur (Kreuz, Kranz/Krone/Dornen?, blaues Kleid)
ihnlich ist, und diese drei erheitern das Publikum mit einem ,Halleluja“ in weih-
nachtlicher Weise nebst Hofknicks.

Mit von der Partie ist auch der Tod, der hinter der Glaubensstatue sich erst noch
ankleiden mufl, und zwar ganz so, wie all die Jahre der Tod in Salzburg auszusehen
hat: eben schwarz, skelettiert und mit Totenschidel. Er bekommt schliefflich vom
Teufel cin Bein gestellt, umfafit weinend sein Knie, verliert dabei seine Maske (den
Totenschidel), die quer iiber die Biihne rollt. Und nun, da der Tod nicht mehr er-
schrecken kann (,, Tod, wo ist dein Stachel?“), nun, da der Tod seiner Macht beraubt,
ja licherlich gemacht, abgebaut, abgetragen ist, wie die ganze Salzburger Tradition
auf die Seite gestellt zu sein scheint und zugleich ernster genommen wird als Jahre
zuvor, denn die Welt ist das Theater, in diesen Minuten des Vorspiels, spielen die
Kinder, die zuvor alle, bis auf den kleinen Teufel, noch vor ithm weggelaufen sind,
mit dem Schidel: einem Requisit nur noch. Sie spielen Fufiball mit dem Totenschi-
del und tollen herum, als wire nichts, als wiirde dies Leben, eine lange Sommer-
nacht, nie enden. Es ist doch alles nur Spiel.

562



Das wiederentdeckte Welttheater

3. Da platzt Gott herein. Erstmals in Salzburg tritt Gott als Figur auf. Er wird
nicht mehr wie bisher als blofie Stimme aus dem Lautsprecher gehort, gleichsam ge-
boren aus einer in falscher Scheu bildlos-abstrakten ,Fanitit“. Aber, ob gehért oder
gesehen: Das kommt — und ist so ganz ,jesuitisch® — auf dasselbe hinaus. Vermitt-
lung ist schliefflich Vermittlung. Und darum: Wenn schon Theater, dann richtig
Theater, warum dann nicht auch Gott auftreten lassen? Gott auf der Biihne — fiir die
Literatur wie fiir die Theologie gleichermafien eine Provokation, wenngleich aus
verschiedenen Griinden. Und hier? Nein, provozierend ist die Figur hier nicht ih-
res Auftretens wegen, sondern weit eher ob der ihr von Stiickl erwiesenen Uber-
malungen. Gort tritt auf, und er vereint Ziige des herumirrenden Juden Ahasver, des
Gekreuzigten, Pater Pios; denn er trigt, verbunden, aber erkennbar, Wundmale.
Schlieflich ist er mit seinen Plastiktiiten ein Obdachloser, ein Penner, ein Viterchen,
ein frommer Chassid, schlifengelockt, er ist ein Opa, ein alter Mann. Und einen
Bart hat er auch. Mehr geht nicht hinein.

Doch: Aus den Tiiten holt Gott fiir die Kleinen kleine Kreuzchen und Andachts-
bilder hervor, ein Devotionalienhindler mit grolem Vorrat, und fingt dann seinen
Prolog, eine Klage an: Wofiir das alles? ,Darum will ich Gerichtstag halten iiber*,
Gott hilt inne; in der Stille zeigt das kleine Kind nach kurzer Pause auf einen be-
stimmten Zuschauer vorne rechts; Gott lacht, fingt den Zeigefinger des Kindes ein:
»nein ... Jedermann®. Gott lacht — das Stiick hat begonnen, ohne daf} ein Rif} deut-
lich wurde zum Vorspiel. Bithne auf der Biihne, Bithne und Leben — wo ist der Un-
terschied? Der Zuschauer, der gerade noch entkam, was niitzt ihm das? Die Welt ist
das Theater.

4. ,Tod, mein starker Bot? Tritt vor mich hin.“ Die nun auftretende Figur des To-
des, nackt und geschlechtslos, aus dem Dom kommend, die Treppen herunterstei-
gend, gleicht der Fassade desselben; ihr entstiegen kann der Tod von weitem in sei-
nem weifllich-grau marmorierten Aufleren, so das Auge auf andere Bithnenteile
fixiert ist, nur schwerlich ausgemacht werden. Man erschrickt wie die Kinder, die
nun fliehen. Dabei ist der Tod nicht schnell: Er schleicht. Das aber macht ihn being-
stigend. Als habe sich eine Steinfigur — aus der Domfassade etwa? — gelést, verfliis-
sigt, die nicht mehr zu bandigen, nicht zu halten ist; nichts macht sie erstarren: Der
Tod schleicht durch die Welt. Hinzu kommt seine Stimme: Dieser Tod ist ganz Ton
—sein Wort ist ganz Linie, schnurgerade; an ihr ist nichts, aber auch gar nichts zu
deuteln. Dieser Tod macht die Aktualitit der Inszenierung Stiickls aus: Lost nicht
er den Jedermann als Hauptfigur ab?

5. Die ersten Szenen des Stiickes, die mit dem Koch, dem armen Nachbarn, dem
Gesell bis hin zum Schuldknecht und dessen Frau spielen in aller Offentlichkeit: Die
Kinder sind da, die Dienerschaft ist seitlich der Biihne versammelt. Spitere Szenen
sind stirker miteinander verflochten als bei Hofmannsthal: Die Auftritte der Mut-
ter Jedermanns, die bis zum Auftritt der Bublschaft auf der Bithne bleibt, wie die
der Bublschaft, der Stiickl nach dem Fest noch Worte der Schénheit aus dem Every-

563



Jorg Seip

man in den Mund legt, verlingern sich. Das kniipft das Stiick stirker zusammen und
verfliissigt die schematische, freilich bei Hofmannsthal und dessen Vorlagen selbst
liegende Allegorisierung,.

6. Stiickl fithrt eine neue Figur ein: Der Bischof tritt auf, aus dem Dom kommend,
anders als Gott prichtig eingekleidet. Er nimmt am Mabhl teil, wihrend der Musik
dirigiert er, aber er verschwindet auch sogleich, als der Tod auftritt und es prekir
wird. Er, nicht die Buhle, trigt rot. Diese trigt ein roséfarbenes Kleid. Im Vergleich
mit ilteren Salzburger Inszenierungen kénnte sich so die Frage stellen, ob nicht er,
der Bischof, die Buhle ist; rot ist nimlich die klassische Farbe der Buhlschaft.

7. Das Biihnenbild trigt Ziige einer ,ars moriendi“ (Kunst des Sterbens): Der
Tod, nicht als Figur, vielmehr als Gedanke, ist in dieser Auffiihrung durchgehend
anwesend. Tafel, Sessel und Stiihle, simtliche Giste sind ganz in schwarz gekleidet
— schwarzes Tischtuch, schwarze Kleidung, schwarze Beztige: tot. Rot der Bischof,
rosé die Buhlschaft, grau wie wir der Jedermann.

8. Die Bithne wird dann, wihrend der Tod beim Festmahl auftritt, gespalten. Die
heile Welt ist zerbrochen. Die Reise beginnt auf Geheifs des Todes. Tisch und Stithle
bleiben, teils zusammengefallen, auf der Bithne stehen und liegen: Das Chaos wird
nicht abgerdumt. Jedermann versucht nun, einen Gefihrten zu finden, der mitgeht.
Jeder der in vier Teile zerrissenen Biihne ist besetzt: links der gute Gesell - er geht
als erster; als nichste gehen die hinten sitzenden Vettern, dann geht, die ganze Zeit
rechts stehend, Worte aus dem Everyman sprechend, die Bublschaft. Schliefilich er-
greifen auch die Knechte Jedermanns die Flucht — als sie den Tod sehen, lassen sich
mit Geld nicht bestechen. Die herbeigeschaffte Geldtruhe bleibt zuriick, ihr ent-
steigt ein barocker Strichjunge mit goldenem Hintern, der Mammon. In sexueller
Symbolik, mit erotisierenden Gesten erscheint das Geld. In dem Stiick geht es um
zweierlei Begehren: zunichst um die Liebe (Buhischaft), dann darum, woran das
Herz hingt (Mammon) — mein-ein-und-Alles, mein Schatz. Es geht um die Sexua-
lisierung des Geldes, das nicht Jedermann in der Hand hat, sondern ,Es® hat Je-
dermann in der Hand.

9. Am schwierigsten gestaltet sich das Ende des Stiicks. Gelingt es, wie bislang
— bei der Gestalt der Mutter noch am deutlichsten zu sehen — die Allegorien
spielbar zu machen? Werke und Glaube treten auf, jeweils gefithrt von einem
kleinen Kind, das im Prolog schon mitspielte. Es ist ein Kind, das eingreift und
den Graben der Bithne wie des Stiickes gleichermafen tiberbriickt. Zu der ein-
driicklichen Szene gehdren zum einen Ohnmacht und letzte Kraft der Werke
(man sehe nur, wie die Werke iiber den Abgrund der Biihne klettern, ringen, sich
quilen hin zu Jedermanns Scholle) und zum andern die Arbeit des Glaubens an
den Werken: ein Glaube, der erst von einem Kind herbeigeholt wird, nachdem
sich die Werke als zu schwach erweisen, ein Glaube, der den Werken die Fufle
verbindet, der den Werken aufhilft; die Geburt des Glaubens in einer Art Fufi-
waschung.

564



Das wiederentdeckte Welttheater

10. Schliefflich sind zwei Doppelbesetzungen hervorzuheben, durch die neuer
Sinn freigesetzt wird. Der nun auftretende Teufel wird — Biithne und Leben sind ein-
ander nah - vom guten Gesell gespielt. Und Gott - das scheint die grofite Provoka-
tion — spielt zugleich die Rolle des armen Nachbarn. Warum dieser so eigensinnig
und penetrant auf seinem Geld bestand (,,Das ist eine Gabe gering®), macht Stiickl
an dieser Besetzung klar. Konkret ist das. Biblisch auch (Mt 25).

11. Der Teufel ist dartiber hinaus die Figur, die den insgeheimen Zweifel der Zu-
schauer und die Crux des ganzen Stiickes in Worte fafit: ,Wie geht das zu? Ge-
schieht das in einem Nu?“ Wie kann es angehen, daf} Jedermann so einfach gerettet
wird, nur mit Worten? Diese Wandlung ist das Problem des Stiickes, und sie bleibt
auch in der Ironisierung durch Stiickl dem Stiick eingeschrieben. Sie ist, was verir-
gert — oder lichelnd entlifit.

12. Das Stiick endet mit Gesang der Kinder. Gott geht mit ihnen ab. Dann kommt
der Schreiner: Laut hallen die Hammerschlige auf den Sarg, hallen zuriick im Ge-
viert des Domplatzes. Zuletzt erscheint der Todesengel: ein schwarzer Engel, der
sich an den Sarg Jedermanns setzt. Jedermann verschwindet nicht gleichsam ver-
klart im Dom wie in den Jahren zuvor, er liegt auf der Bithne und zwar als Toter. Es
ist zeitloses Theater, was Stiickl bietet. Es stellt vor die Frage: Wie ist das, wenn der
Tod anklopft, was passiert da? Der Tod, hief§ es bereits, ist die ganze Zeit prasent.
Die Allegorien werden aufgebrochen. Fast unmaglich ist das bei den Guten Werken
und dem Glauben.

13. Nachzutragen wiren kleine delektierende Gesten, die das Stiick wiirzen: etwa
die Ohrfeige Gottes (in der Hauptprobe, dann weniger stark in der Premiere):
»Gott schlagt nicht* (Ohrfeige). ,.Er verzeiht!“ Auch Jakob hinkte (vgl. Gen 32,
32). Oder Gott, der den in den Dom eindringenden Teufel mit Weihwasser abwehrt.
Schlieflich die Mutter, eine, die jeder schon zu kennen scheint, nicht bloff auf dem
Land. Und gar nicht zu denken an das Publikum, das ja mit zum Theater gehort:
Theatrum mundi mit autogrammeschreibendem Thomas Gottschalk und dem bei
der Platzsuche Szenenapplaus bekommenden Rudolph Moshammer.

»Die Welt ist das Theater®: Stiickl hat die Idee des Theatrum mundi mit Hof-
mannsthal aufgegriffen; er hat den Jedermann verflissigt dadurch, daf} er die Alle-
gorien, wo es moglich war, ndmlich bis zum Auftritt der Werke und des Glaubens,
zu Charakteren umgeformt hat.

Die Erfolgsgeschichte des Jedermann, sicht man ins Publikum, hat ganz andere
als die hier angerissenen Griinde und erwogenen Deutungen: Er wird halt gespielt,
jahrlich, drunten in Salzburg. Und es ,hat schon was“, wenn die Glocken umlie-
gender Kirchen mitspielen und die Rufe ertonen von hoch droben: ,Jedermann.
Und wenn der Tod zu sprechen anhebt, schnurgerade, an einer Schnur: ,,Ich scheu
keinen Mann, tret jeglichen an und verschone keinen.*

565



Jorg Seip
Zur offentlichen Wahrnehmung des neuen Jedermann

Bevor der mogliche Kern der Inszenierung herausgearbeitet wird, soll die 6ffentli-
che Wahrnehmung zu Wort kommen. Paradigmatisch fiir diese wird eine Auswahl
von Rezensionen betrachtet. Kontrastierend zu den gerade anvisierten Fihrten er-
geben sich namlich aus dem Gesagten wie dem Ungesagten der ausgewahlten Re-
zensionen vertiefende Blickpunkte und blinde Flecken in der 6ffentlichen Wahr-
nehmung des deutschsprachigen Feuilletons. Diese sind insofern bedeutend, als
tber die Inszenierung hinaus ein Grundproblem des Stiickes thematisiert werden
kann: Ist dieses allegorisch oder eher existentiell zu inszenieren? Dafl Stiickl den
Akzent auf das Existentielle legt, wurde aus dem bislang Gesagten deutlich. Ist die-
ser Akzent — neben den anderen von Stiickl gesetzten Akzenten — von den Rezen-
senten wahrgenommen worden? Einbezogen werden im folgenden die eher zu-
stimmenden Rezensionen von Peter Michalzik, Christopher Schmidt und Werner
Thuswaldner, die eher ablehnenden von Gerhard Stadelmaier, Mirko Weber und
Ulrich Weinzier] sowie die Zwischentone duflernde Rezension von Barbara Villiger
Heilig*.

Nicht wenige Rezensenten haben die Verfliissigung der Allegorien bemerkt, wer-
ten diese aber unterschiedlich: Stadelmaier etwa als Verlust, Weber als Vermensch-
lichung. Die Grundentscheidung Stiickls gegen den Mythos und auch die Erdung
der Allegorien sind zumindest wahrgenommen. Das Thema Erbauung bzw. Glaube
versus Theater, Allegorisierung versus Charaktere schwingt in Rezensionen zwar
mit, aber es wird nicht in Verbindung gesetzt mit der Grundschwierigkeit der Vor-
lage: Da wird seltsamerweise gerade von den eher ablehnenden Kritikern im Thea-
ter mehr Glaube gewtinscht. Gerade das bricht Stiickl gleich anfangs auf, wenn er
herkémmliche Tradition und vermeintliche Publikumserwartung im Prolog der
Kinder gegen den Strich biirstet:

»Das Ganze ist ein Spiel. So auch hier ... der Glaube striubte sich immer gegen das Theater. Stiickl
setzt sich jetzt dartiber hinweg und gibt dem Publikum alles, was des Publikums ist®, schreibt der bibel-
kundige Michalzik.

Wahrgenommen werden grofitenteils auch die beiden Doppelbesetzungen. Ich
beschrinke mich im folgenden auf Gott und den armen Nachbarn. Thuswaldner er-
kennt die Inkarnation und spielt auch auf die Gottesknechtstradition an:

»Er hat Plastiktiiten in seinen Hinden und macht nicht das her, was man einem Gott zutraut, ganz im
Gegenteil. Stiickl zeigt den Menschgewordenen, zeigt ihn als einen vermeintlich Geringen. So kann er
gleich den Armen Nachbarn Jedermanns auch spielen. Jedermann versiindigt sich daher direkt an Gott,
dem er vorfiihrt, wie er das Geld vergotzt.”

Schmidt nimmt die Identifikation der beiden anfangs nicht so ernst, er spricht von
Tarnung, entdecke allerdings das Gleichnis vom verlorenen Sohn:

566



Das wiederentdeckte Welttheater

»Zuletzt wird er dem Jedermann, in dessen Haus er sich zwischendurch, getarnt als armer Nachbar,
einschleicht, eine schallende Ohrfeige, dann einen Kuf§ geben, wie der Vater dem verlorenen Sohn.*

Dann aber heifit es auch bei ihm: ,,Gott selbst muf wieder herabsteigen und in-
tervenieren, um Simonischeks Jedermann wachzuriitteln. Wihrend Ulrich Wein-
zierl die Doppelbesetzung feststellt, aber nicht deutet, erwihnt Weber sie mit kei-
nem Wort. Und Stadelmaier ist dieser Gott ohnehin zu unverbindlich, zu
verwechselbar, halt ein ,gefinkelter Kutten-Betriiger®, der auch den Allah hitte ge-
ben konnen. Das ist sehr gut beobachtet — und trifft wunderbar daneben: Dieser
verwechselbare Gott macht das Stiick in einer nicht mehr unbedingt christlich
signierten Zeit sperrig. Er reiflt das Publikum aus der bislang in Salzburg gehegten
mythisch-zeitlosen Betrachtungs- und Genufiweise heraus, was nicht wenige an
Stiickls Neuinszenierung storte: ,,Bauerntheater®. Das aber ist ein Kompliment,
denn nun gehen die Allegorien einen an. :

Die Figur des Glaubens tritt im Stiick zweimal auf: zum einen als Statue. Thus-
waldner liest sie als ,Heiligenfigur®; gewifs, sie reiht die Biihne in die Domfassade
(»kriecht die Bithne geradezu in die Kirche hinein® schreibt Weinzierl) ein. Asthe-
tische Griinde werden méglicherweise auch die Hauptgriinde fiir die Aufnahme
dieser Figur gewesen sein. Was aber, wenn sich ein Mehrwert einstellt? So sieht
Michalzik in ihr eine ,marmorne Maria“. Doch was soll dann das sich von den an-
deren goldenen Attributen abhebende silberne Kreuz in ihrer Hand? (Es war iiber-
dies mit einer Magnetschaltung verbunden. Wann nur sollte es abfallen? Beim Tod
Jedermanns?). Anderseits liegt Michalzik nicht ganz daneben. Denn hat man sich
die Figur von hinten naher besehen, ihre ,Eingeweide® mit den Schliuchen erkun-
det, die bis zu ihren Augen gehen, mit der dann noch abgewaschenen roten Farbe
(man denkt unweigerlich an blutende italienische ,Wundermadonnen®; nur gut,
dafl Stiickl, so er es denn vorhatte, diesen Farbanstrich schlieflich weglief).

Die zweite Glaubensfigur ist bekanntlich die Gegenfigur zu den Guten Werken:
Wie sie spielt, ob sie ,,fiir mehrere Kirchenaustritte (Weinzierl) reicht, soll bewufit
ausgeklammert bleiben. Viel wichtiger ist eine kleine Intarsie, die Stiickl an der
Glaubensfigur zeichnet (vielleicht ist er nicht ganz fertig geworden?): Das Hantie-
ren ,,mit einer Reinwaschschiissel, das Stadelmaier natiirlich zu unallegorisch ist;
aber er nimmt dies immerhin noch wahr. Denn nur eine von sieben Rezensionen
spricht diese Intarsie, eine theologische Umdeutung, explizit an:

»Der Glaube ... greift hilfreich ein, und er braucht nicht blof statuengleich dazustehen, sondern kann
sich vom Fleck bewegen und glaubwiirdig agieren® (Thuswaldner).

In drei Richtungen wurden die Rezensionen befragt: zunichst nach der Primisse
Allegorie oder Theater, die — wie gesehen — ganz verschieden ausfillt. Von hier ge-
hen die weiteren Wertungen aus, etwa die der einzelnen Akteure. Am Paradigma
der Doppelbesetzung Gott/armer Nachbar zeigten sich unvermutete Entdeckun-
gen (verlorener Sohn, Gottesknecht, Inkarnation), aber auch folgerichtige Ableh-

567



Jorg Seip

nungen nach der Voraussetzung, dies Stiick sei Allegorie. Erwihnenswert ist zum
dritten der blinde Fleck, wenn beinahe alle Rezensenten ein wesentliches Detail in
ihre Besprechung nicht aufnahmen.

Der schleichende Tod und die mégliche Erlésung

Ausgehend von den bislang angefithrten Wahrnehmungen und Deutungen lafit sich
die Aussageabsicht des Jedermann in der Inszenierung von Stiickl in nuce formu-
lieren: Bei Hofmannsthal geht es noch um die Frage nach Erl6sung. Fiir Heutige ist
dieser theologische Begriff allerdings abstrakt, denn: Was ist Erlésung und, wenn es
sie gibt, wovon werde ich erlost3? Aufklirerische Belehrungen vermogen hier we-
nig. Die einstmals existentielle Frage: ,,Wie bekomme ich einen gnidigen Gott?“ ist
weniger einer Antwort, als vielmehr einer Befindlichkeit gewichen; der Angst vor
dem Tod, vor dem Nichts, vor der Abwesenheit eines letzten, liebenden Gegen-
tibers.

Der Tod ist tabu — und stort. Hier setzt Stiickl an. Der Tod, den er auf die Bithne
bringt, ist die stets prisente, ganz und gar unallegorische Figur des neuen Jeder-
mann. Selbst dann, wenn er auf der Biihne nicht mit den Sinnen ausmachbar ist, ist
er prisent. Wie im Spiegel der Bithne, nimlich dem Leben — die Idee des Theatrum
mundi ist hier stets mitzulesen —, ist er in der Regel nicht zu sehen, aber etwa als
Furcht, als Angst oder Leere prisent. Finde ich einen letzten Weggefihrten? Wer-
den mich alle verlassen? Sterbe ich allein? ,Kannst du immer noch kein Geleit dir
finden?“, reiht sich textgetreu und wie von selbst gestellt die Frage des Todes ein.
Kommt denn keiner mit? Wie wird es sein in der Grube: nafi, kalt, dunkel? Ist dann
alles aus? Fiir Fragen dieser Art sind Menschen nicht unempfinglich. Solche Fragen
wollen anders verhandelt sein als etwa die nach einem ,gnidigen Gott“. Manche
Abwehr des neuen Jedermann, etwa die Kritik an der Auflosung der viel allgemei-
neren Allegorien konnte hier einen Ansatzpunkt haben: Der neue Jedermann ist
nicht zu genieflen als Kult, sondern stellt eine unbequeme Frage. Und dies im Zen-
trum der Inszenierung, mitten auf einem Fest, das auf der Bithne wie in der Stadt
Salzburg gleichermaflen gegeben wird.

Wie 16st Stiickl diese Frage? Es ist die Bekehrungsszene am Ende, die Wandlung
des Jedermann. Kauft man sie thm ab — oder schligt man sich auf Seiten des Teu-
fels: ,Wie geht das zu?“ Stiickls Inszenierung hebt die beinahe mechanistisch
ablaufende Bekehrungsszene folgendermafien auf: Gegeniiber dem auswendigge-
lernten Katechismuswissen und der abrufbaren, inszenierbaren Frommigkeits-
tibung, die nur so dahingesagt zu werden braucht, gegentiber einer derart simplen
Erlosung deutet Stiickl einen Ausweg an, der eher andeutbar, als bis ins Letzte in-
szenierbar ist. Ein Aspekt wurde schon genannt: der stillschweigende Dienst des
Glaubens an den schwachen Werken. Damit ist der Glaube, zunichst einem Frage-

568



Das wiederentdeckte Welttheater

Antwort-Schema entrissen, einer nur zu bestitigenden, bloflen Richtigkeit: Der
Glaube deutet das Wahre seiner selbst an und wird weit. Hiernach lige Stadelmaier
mit seiner Kritik an der verwechselbaren Gott-Figur richtig. Das ist das eine: die
Geschenkhaftigkeit von Erlésung. Das andere ist weit schwerer herauszuarbeiten.
Es ist die Art innere Bekehrung des Jedermann, so inszeniert, dafl er am Ende ei-
nen Deut leichter dem Tod entgegenzugehen scheint, als er es zuvor noch selbst
dachte.

Es scheint so, als sei Jedermann mit dem Tod derart vertraut, dafl dieser am Ende
gar nicht einmal mehr zum dramatischen wie obligatorischen Schlag aufs Herz
gendtigt ist. Ein Drittes sei, wenn es auch vage ist, erwihnt: Es ist ein Kind — Bild
auch fiir den Ursprung, das die Werke und den Glauben zum Sterbenden fiihrt, als
seien sie alle drei innere Figuren, als bildeten sie ein inneres Ringen des Jedermann
fiir uns auflen ab: Erstmals blickt er den Werken beinahe zartlich in die Augen,
erstmals ahnt er etwas vom Glauben, der wortloses Vertrauen heifit, indem er die-
sen den Werken zufihrt.

Stiickl versucht also, einen existentiellen, inneren Vorgang glaubwiirdig nach
aufen hin durchsichtig werden zu lassen. Wie schwer das darzustellen ist, be-
schreibt er selber so:

.Wie geht dieses Sterben vor sich, dieses eigentlich Letzte, dieses Umdrehen, diese Liuterung, dieses
Doch-etwas-Finden? Wie finde ich es, und wie kann es der Schauspieler finden? ... Wie schaffe ich es,
das Publikum da drauflen wirklich spiiren zu lassen, dafl hier jemand am Ende doch ein Vertrauen hat in
diesen Gott? Und dann denke ich wieder: Ist das nicht doch alles Scheinheiligkeit?“®

Mit dieser Schwebe ist Stiickls Neuinszenierung iiber ein plakatives ,Nu“ der Be-
kehrung hinausgehoben. Fiir Verklirendes ist kein Wort, keine Geste, die Inszenie-
rung verkargt zum Ende hin. Jedermann liegt im Totenhemd im Sarg, dieser wird
zugehimmert, ein Todesengel halt Wacht. Doch noch ein Begleiter? Wir wissen es
nicht.

Die Salzburger Neuinszenierung zeigt die Einsamkeit und geheime Not eines
Menschen, wenn der Tod sich ithm ansagt mitten im Leben. Weder Tod noch Ge-
fahrten sind bestechlich. Verlassen steht der Gastgeber auf seinem Fest, innerlich
zusammengesunken wie der Tisch. Aufschub gibt es keinen, mit keiner Gabe die-
ser Welt. Uber den Tod kommt schlieBlich doch die Frage nach dem Ziel, viel-
leicht die Erlésung, wieder auf und zwar als offen gehaltene: Ist die Grube das
Letzte?

40 Stimmen 221, 8 569



Jorg Seip

ANMERKUNGEN

! Dieser Beitrag verdankt sich einem interdiszipliniren Seminar im Sommersemester 2002 mit E. Garhammer (Wiirz-
burg), F. Hiddemann (Neudietendorf) u. L. Kolmer (Salzburg) sowie den Teilnehmern. In diesem Rahmen fand auch
ein Gesprich mit dem Regisseur Christian Stiickl statr.

2 Vgl. Jedermann. Dramatis Personae. Salzburg 2002 (Manuskript fiir die Schauspielproben), Ms. 49 S. (Salzburg 2002).
3Vgl. J. M. Gonzilez Garcfa u. R. Konersmann, Art. Theatrum mundi, in: HWP, Bd. 10, 1051-1054. M. Tietz, Das
Theater im Siglo de Oro, in: Spanische Literaturgeschichte, hg. v. H. —J. Neuschifer (Stuttgare 1997) 152-184.

+Vgl. P. Michalzik, For Whom the Bell Tolls. Christian Stiickl macht aus dem ,Jedermann® bei den Salzburger Fest-
spielen ein richtiges Theaterstiick, in: FR, 30.7.2002; C. Schmidt, Die Jedi-Retter. Zuriick zur Natur: Christian Stiickls
mit Spannung erwarteter Reform-,Jedermann® bei den Salzburger Festspiclen, in: SZ, 30.7.2002; G. Stadelmaier, Ober-
jammergau, Jedermann oder Die uralte Binde. Salzburger Leer’ u. Leiden: Es gibt keinen neuen ,Jedermann®, in: FAZ,
30.7.2002; W. Thuswaldner, Weg von alten Sehgewohnheiten, in: Salzburger Nachrichten, 29.7.2002; B. Villiger Hei-
lig, Das ewige Sterben. Der ,,Jedermann® in neu-alter Inszenierung, in: NZZ, 30.7.2002; M. Weber, Vertagte Urstind.
Salzburg (1): ,Jedermann®, inszeniert von Christoph Stiickl, in: Stuttgarter Zeitung, 30.7.2002; U. Weinzierl, Spiel mir
das alte Lied vom Tod. Theater in Salzburg: Christian Stiickl inszeniert den neuen, modernen ,Jedermann®, in: Die
Welt, 30.7.2002.

5 Vgl. dazu ,Der Himmel muf doch etwas Spannendes sein ... Christian Stiickl u. Peter Simonischek im Gesprich mit
dem Theologen Gottfried Bachl, in: Jedermann. Salzburger Festspiele 2002. Programmheft, hg. v. S. Stahr (Salzburg
2002) 24-32, bes. 29£.

& Ehd. 258

570



