Franz Kamphaus

Der Preis der Toleranz

Der Weltraumfahrer blickt auf die Erde — das Bild ist bekannt: Unser blauer Planet
mitten im schwarzen All. Zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte haben wir
die ganze Erde vor Augen, nicht nur in Nachbildungen aus Pappmaché, nicht nur
in unseren Triumen und Phantasien, sondern real: Der Blick auf den Globus! Das
pragt unsere Weltsicht. Alle sprechen von ,Globalisierung®: globale Handels-
beziehungen, globale Politik, globale Kommunikation - eine Welt.

Mit dem Trend zur Globalisierung steigt die Pluralisierung. Beides sind Signaturen
dieser Zeit. Sie widersprechen sich nicht, sondern gehren zusammen. Die Globali-
sierung vereinheitlicht nicht nur, die sozialen Verhaltnisse werden vielgestaltiger.
Wie rasch das geschieht, kann man in Grofistidten wie Frankfurt oder Berlin erle-
ben: Neben Kirchen stehen Moscheen (in Frankfurt iiber 30), neben der Fastenzeit
praktizieren Menschen den Ramadan. Gasthduser oder Gemiiseliden wechseln ihre
Besitzer und tragen plotzlich auslindische Namen. Uber Nacht sehen ganze Stadt-
viertel exotisch aus. Global und plural — Einheit und Vielfalt kennzeichnen unsere
Welt. Sie ist in Bewegung geraten; nicht wenige fiirchten, aus den Fugen. Das verun-
sichert, dngstigt, birgt in jedem Fall Konfliktstoff in sich, sogar Sprengstoff.

Einheit und Vielfalt des Menschengeschlechts als Herausforderung zur Toleranz

Das friedliche Zusammenleben von Menschen unterschiedlicher Kulturen und Re-
ligionen ergibt sich nicht von selbst. Unbedarfte Multi-Kulti-Triume zerplatzen an
der rauhen Realitit. Die globale Perspektive des Universalismus sitzt uns nicht in
Fleisch und Blut. Da sitzt etwas ganz anderes, wie Soziobiologen und Verhaltens-
forscher lehren. Das stammesgesellschaftliche Erbe eicht uns darauf, dem Anderen
und mehr noch dem Fremden mit Mifftrauen oder gar mit Feindseligkeit zu be-
gegnen. Wir gewinnen unsere individuelle und auch kollektive Identitit zunichst
auf dem Weg von Abgrenzung und Ausgrenzung. Der Universalismus eines welt-
weiten Gleichheitsprinzips — so der Biologe und Anthropologe Christian Vogel —ist
uns gerade nicht angeboren, er bedeutet eine Kulturleistung hochsten Grades. Sie
mufl einer stindig widerstrebenden Natur des Menschen abgetrotzt werden. Hier-
bei hat die jidisch-christliche Tradition bahnbrechend gewirkt. Sie hat das Verhalt-
nis von Einheit und Vielfalt des Menschengeschlechts (Globalisierung und Plura-
litdt) in unserer Kulturgeschichte nachhaltig gepragt.

16* : 219



Franz Kamphans

In den alten Kulturen unseres Lebensraumes wird dieses Menschheitsthema reli-
gits beantwortet: Die polytheistische Weltsicht geht von der Vielfalt der Vélker
und der verechrten Gotter aus; die Einheit dagegen ist oft das nachtrigliche Ergeb-
nis religionsphilosophischer Deutung oder vertraglicher Regelung nach gewalt-
samen Eroberungen. Anders die Konzeption des Monotheismus, wie er sich in der
Bibel durchsetzte. Er versucht von vornherein, Einheit und Vielfalt zu verbinden,
wie das Buch Genesis zeigt. Die Genealogien und die sogenannte Volkertafel stel-
len klar, daf§ alle von einem Urelternpaar abstammen, dafl alle S6hne und Téchter
des einen Gottes sind. Die biblischen Autoren kennen durchaus Volker, die schul-
dig werden und die dann die Geschichte bestraft. Aber gerade in der Vélkertafel
nutzen sie das ansonsten charakteristische Abstammungs- oder Stammbaumdenken
nicht, um den Vorrang eines bestimmten Volkes, sondern um im Gegenteil die ur-
springliche Gleichheit und Zusammengehérigkeit aller Vélker zu begriinden. Die
Grundaussage des Monotheismus lautet: ein Gott — eine Menschheit; sie lautet
nicht: ein Gott - ein Reich — ein Kaiser, und schon gar nicht: ein Gott — ein Volk —
ein Fithrer. ,Gott® ist auf die ganze Menschheit bezogen —anders ist er kein Thema.
Gotter sind pluralisierbar und regionalisierbar, nicht aber Gott. Der ist nur mein
Gott, wenn er auch dein Gott ist, er ist nur #nser Gott, wenn er auch der Gott aller
Menschen ist.

Die Geschwisterlichkeit aller Volker und Menschen wird in der ersten Schop-
fungsgeschichte mit der Gottebenbildlichkeit verbunden. Das ist revolutionir. Es
sind eben keine Tiere oder Statuen, die als wirkmichtige Reprisentationen Gottes
in der Schépfung gelten, auch keine Priester oder Kénige. Der Mensch ist es, jeder
Mensch, Adam und Eva, Mann und Frau. Mit Recht wird diese biblische Grund-
aussage als Fundament der Demokratisierung sozialer und politischer Beziehungen
bezeichnet. Sie setzt radikaler an als das altgriechische Demokratiemodell. Das be-
trifft ndmlich nur den kleinen Kreis freier und begiiterter Minner. Die jiidisch-
christliche Tradition duldet keine Ausnahmen, sie ist antielitir. Jeder Mensch ist
Mensch; nicht der eine mehr, der andere weniger; nicht der eine wertvoll, der andere
unwert. Daf} gerade die Kranken, die Armen, die Verlierer in ihrer Wiirde unan-
tastbar sind, das ist jiidisch-christliches Erbe. Wer gegenwirtig das Soziale neu zu
denken beansprucht, muf§ sich zu allererst dieses Fundaments vergewissern.

Der biblische Universalismus hat die Uberwindung von Stammesdenken, Rassis-
mus, Nationalismus und Reichsideologie moglich gemacht. Er hat die Idee der
Menschenrechte inspiriert, lange bevor sie in Gesetzen und Verfassungen ihren
Ausdruck gefunden hat. Wachsamkeit ist angesagt, damit dieses Geschenk nicht auf
dem Markt postmoderner Beliebigkeiten verschleudert wird. Dort wird polythei-
stisch das Lob der Vielfalt gesungen und behauptet, der universalistische Mono-
theismus bedeute Gewalt, sei im Prinzip intolerant und latent totalitir. Dabei ist er
jedenfalls faktisch der Wegbereiter der abendlindischen Toleranzgeschichte. Er hilt
die Spannung zwischen Einheit und Vielfalt des Menschengeschlechts aus und stellt

220



Der Preis der Toleranz

sich der damit gegebenen Verantwortung der Menschen fiireinander durch die Tu-
gend der Toleranz.

, Tolerare® heiflt ,,durchtragen®

Der lateinische Begriff ,tolerantia® taucht erstmals in der stoischen Philosophie auf,
vor allem bei Cicero, allerdings nicht in der uns geldufigen Bedeutung. Darauf hat
der Frankfurter Philosoph Rainer Forst in seinem Buch ,Toleranz im Konflikt*
(Frankfurt 2003) jingst aufmerksam gemacht. Wenn wir ,, Toleranz* horen, denken
wir an soziale Beziehungen. Der stoische Begriff ,tolerantia® betrifft das Verhiltnis
des Menschen zu sich selbst, die Fahigkeit etwa, ein schweres Schicksal zu tragen.
Dafl die Bedeutung des Wortes sich in unserem Sinn verindert hat, ist den alt-
lateinischen Bibelubersetzern, vor allem denen der Paulusbriefe, zu verdanken:
,Nicht die romischen Klassiker, sondern die Kirchenviter und frithmittelalter-
lichen Theologen haben aus ,tolerantia‘ eine soziale Tugend, einen Leitbegriff zwi-
schenmenschlichen Verhaltens und christlicher Gemeinschaftsbildung gemacht®
(Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 6, 4471.). ,Die Liebe (er)trigt alles (1 Kor 13,
7). »Einer trage des anderen Last“ (Gal 6, 2). — Prototyp dieser Haltung ist der
leidende Gerechte, der Gottesknecht des Deuterojesaja, den die Christen im Juden
Jesus aus Nazaret verehren.

In der gegenwirtigen Diskussion tber die Toleranz als politischer Kardinal-
tugend ist dieser niichterne Ursprungssinn des Wortes in Erinnerung zu rufen. Von
Toleranz zu sprechen, wenn man das Andere in seiner Vielfalt als Bereicherung er-
fahrt, verharmlost das Wort. Schones und Bereicherndes aufzunehmen bedarf nicht
der Toleranz. Welche Frau wiirde sagen, sie toleriere thren Mann? Eher schon, sie
liebe ithren Mann, deswegen toleriere sie seine Schlamperei. Die Toleranz steht zwi-
schen Ablehnung und uneingeschrinkter Bejahung. Sie hilt dazu an, etwas zu er-
tragen, was eigentlich unertriglich erscheint. Forst spricht von einer ,,Ablehnungs-
komponente“. Ohne sie verliert der Begriff seinen Sinn. Toleranz bedeutet die
Fihigkeit, eine andere Uberzeugung oder ein anderes Verhalten — mitunter zihne-
knirschend — auszuhalten, durchzutragen, hinzunehmen.

Das hat eine wichtige Konsequenz: Zwar eroffnet Toleranz einen sozialen Raum,
in dem Zusammenleben moglich ist. Aber dieser Raum ist begrenzt. Es ist ein Un-
ding, grenzenlos tolerant zu sein. Eine Gemeinschaft oder Gesellschaft, die keine
Grenzen der Toleranz kennt und alles erlaubt, zerstort sich selbst. Das ist zwangs-
liutig so, weil unbegrenzte Toleranz auch ihren Feinden freie Hand lassen miifite.
Paulus sagt zwar, die Liebe ertrage ,alles“. Wenn er aber die Wahrheit und Freiheit
des Evangeliums bedroht sieht, also die Grundlage der Toleranz, dann kennt er kein
Pardon.

Tolerant kann nur sein, wer einen Standpunkt hat. Die Toleranz rat nicht, daff wir

221



Franz Kamphaus

im Zeitgesprach, im Gesprich mit anderen Religionen und Kulturen Unterschiede
kaschieren, sondern dafl wir sie aushalten im Respekt voreinander. Sie verlangt Ent-
schiedenheit, verbietet dabei aber jede Form innerer oder duflerer Pression und Ge-
walt. Simone Weil, eine jiidische Grenzgangerin zwischen den Religionen, sagt:
,Der falsche Gott macht aus dem Leiden Gewalt. Der wahre Gott macht aus der

Gewalt Leiden.” Wer hitte das in seiner Geschichte mehr zu spiiren bekommen als
das judische Volk!

Die Last kirchlicher Intoleranz

Man kann sich als Christ, Katholik und Bischof drehen und wenden, wie man will:
Am Ende kommt man doch nicht um das ehrliche Eingestindnis herum, daff auf der
Geschichte des Christentums eine schwere Hypothek lastet. So berechtigt es ist, ge-
gentiber vorschnellen Urteilen auf groflere historische Genauigkeit und Gerechtig-
keit zu dringen, am Kern der Schuld dndert das nichts: Der christliche Antijudais-
mus mit seinen abgriindigen Folgen bleibt eine Schande. An dieser schweren Last
hat die Kirche als ganze zu tragen, sie trifft nicht nur einzelne Gliubige. Es geht
nicht an, daf wir die Kirche auf der Sonnenseite christlicher Toleranzgeschichte er-
strahlen lassen und die langen Schatten nur einzelnen Christen anhidngen.

Nicht zur Entschuldigung, sondern zur Schirfung unserer heutigen Verantwor-
tung sei gleichwohl dieses zu bedenken gegeben: Die schrecklichsten Verbrechen
sind nicht selten in bester Absicht veriibt worden, sogar aus Liebe. Steckt nicht oft
hinter theologischer Streitsucht und Rechthaberei zugleich eine Leidenschaft fiir
die Wahrheit, hinter brutalem Zwang und roher Gewalt auch die Sorge um Wohl
und Wehe und das Heil von Menschen? Heiliger Eifer — und die unseligen Folgen!
Wir haben allen Grund, solche Perversionen zu verurteilen. Aber wir sollten nicht
unterschitzen, wie nah uns selbst diese Versuchung ist, jeder und jedem perscnlich
und in der groflen Politik. ,,Und willst Du nicht mein Bruder sein, dann schlag’ ich
Dir den Schidel ein“ — dieses schreckliche Sprichwort bringt die Sache auf den
Punkt: Einen Mitmenschen zu seinem Heil zwingen zu wollen, ist immer gefihrlich
und in der Regel zerstorerisch. Am Schlimmsten kommt es, wenn wirtschaftliche,
politische oder militarische Macht zur Verfugung stehen und zu diesem Zweck ein-
gesetzt werden. Das spricht entschieden fiir die Trennung von Religion und Staat.
Sie tut der Religion gut; diese soll in ihrem Heilsauftrag auf nichts anderes vertrauen
als auf Gottes Wort. Aber sie tut nicht nur der Religion gut. Das 20. Jahrhundert hat
auf hollische Weise gezeigt, was geschieht, wenn der Staat sich anmaflt, seine Biir-
gerinnen und Burger erlosen zu wollen.

Von kirchlicher Seite ist hiufig argumentiert worden, es sei eine heilige Pflicht, die
Menschen zu lieben und gerade deswegen Irrtum und Stinde zu bekampfen. Das ist
wahr. Aber zugleich beweist die Geschichte, dafl der Kampf gegen Irrtum und

200



Der Preis der Toleranz

Siinde nur dann nicht zum Kampf gegen irrende und stindige Menschen wird, wenn
die Unantastbarkeit der Wiirde jedes Menschen, selbst die des Verbrechers und so-
gar des Terroristen das absolute Richtmafl des Handelns bleibt, fiir Staat und Reli-
gion gleichermaflen. Selbst das geringste Zugestiandnis an unsere Neigung, der Frei-
heit zu mifitrauen und um des Menschen willen Grundrechte — voran das Recht auf
Gewissens-, Meinungs- und Religionsfreiheit — zu beschneiden, hat in aller Regel
gefahrliche Konsequenzen. ,Irren ist menschlich“: Darum miissen Menschen irren
dirfen, auch in Sachen Religion. Es gibt schwerwiegende und folgenreiche, manch-
mal fatale Irrtiimer. Sie stellen unsere Toleranz auf eine harte Probe. Gegen sie an-
zukampfen, ist Sache des Arguments und der Aufklirung, nicht der Gewalt.

Darf man das als wahr Erkannte denen aufdriicken oder gar aufzwingen wollen,
die sich weigern, sich iberzeugen zu lassen? Die Frage hat es in sich. Sie ist nicht al-
lein damit schon beantwortet, daff man die unsigliche Litanei kirchlicher Untaten
von den Ketzerverfolgungen bis zu den Hexenverbrennungen, von der Zwangs-
mission bis zu den Kreuzziigen herauf und herunter betet. Schliefilich vergifit man
dariiber, dafl wir heute gesamtgesellschaftlich/politisch mit aller aufgeklarten Ver-
nunft denselben Versuchungen erliegen konnen. Stehen wir nicht unter dem Leit-
begriff ,Humanitire Intervention® vor dem gleichen politischen, rechtlichen und
moralischen Problem, allemal dann, wenn das Volkerrecht tibergangen wird? Ha-
ben diejenigen vollig unrecht, die in der mit Macht betriebenen Globalisierung die
Versuchung zum Kulturimperialismus wittern? Selbst der Einsatz fiir die Men-
schenrechte kann zum Menschenrechtsimperialismus entarten, wenn menschen-
und volkerrechtswidrige Mittel und Methoden eingesetzt werden.

Die Kirche hat ihre Erfahrung gemacht mit der Macht und Gewalt im Bund.
Konnte sie nicht aus dieser Erfahrung heraus heute zum Anwalt der Freiheit wer-
den, vorab der Gewaltfreiheit? Ein Kirchentraum! Die Paulskirche regt dazu an.
Denn hier verbindet sich symbolisch die Freiheit — man hore und staune — mit einer
Kirche. Dann mufl sich doch auch umgekehrt die Kirche mit der Freiheit verbinden
lassen, nicht abstrakt, sondern in der Erfahrung der Menschen. Nur so ist sie zu-
kunftsfihig, weil sie nur so dem Evangelium treu bleibt.

Toleranz im Postmodernismus

Einer der schonsten Filme von Charly Chaplin trigt den Titel ,Moderne Zeiten®.
Inzwischen ist Chaplin tot, und wir leben, so sagen die Deuter des Zeitgeistes, in
postmodernen Zeiten. Genaueres dariiber zu erfahren ist nicht ganz leicht. Eines
scheint immerhin klar: Die Postmoderne unterscheidet sich von vormodernen und
modernen Zeiten dadurch, daf ihre Reprisentanten jeden allgemein verbindlichen
Wahrheitsanspruch ablehnen, gleich ob er religiés, moralisch, philosophisch oder
politisch begriindet wird. All das, heiflt es, sei totalitires Denken und damit intole-

223



Franz Kamphaus

rant. Umgekehrt findet der postmoderne Mensch alles erlaubt und irgendwie auf-
regend: ,,Anything goes“. Der Soziologe Peter L. Berger hat diese Geisteshaltung
aus seinen Erfahrungen in Amerika mit liebenswiirdiger Bissigkeit so charakteri-
siert: ,,Die Kinder aufrechter, durch und durch protestantischer Durchschnitts-
birger werden zu libertiren Bohemiens, die alles tolerieren aufier Intoleranz: ,Ach,
Sie sind Kannibale? Wie interessant! Ich glaube, wir wiirden allesamt viel gewinnen,
wenn wir Ihren Standpunkt besser verstiinden.” Berger vermerkt, die Kinder die-
ser Bohemiens schlossen sich mit Vorliebe jeder Art von Fanatismus an, die thnen
begegne. Eine grenzenlose Toleranz miindet nicht nur politisch, sondern auch psy-
chologisch in einen selbstzerstorerischen Widerspruch.

Der Umschlag grenzenloser Toleranz in fanatische Intoleranz geschieht nicht
plotzlich und unvermittelt, er hat seinen Grund. Das Leben erlaubt keine absolute
Beliebigkeit, so oder so erzwingt es Festlegungen. Der Postmodernismus ist der
verzweifelte Versuch, stets alle Moglichkeiten offen zu halten, ohne sich wirklich zu
entscheiden. Er ist bis in die Knochen flexibel (vgl. Richard Sennett, Der flexible
Mensch). Man vertritt Positionen, wie jemand Staubsauger oder Handys vertritt
und immer mal Produkt und Firma wechselt — ohne sein Herz daran zu hingen, ge-
schweige denn sein Leben. Auf der Strecke bleibt dabei jene Entschiedenheit, mit
der man nur so und nicht auch anders denkt und handelt. Das dient nicht der Tole-
ranz, es macht sie tberfliissig, weil alles gleich-gultig ist.

Niemand kann gleichzeitig schwimmen und fliegen. Es gibt keine ,menschen-
freundlichen Menschenfresser” (Octavio Paz), keine Tater ohne Opfer. Deswegen
ist es unmoglich, zugleich dem Moloch zu dienen und Gott, dem ,,Freund des Le-
bens“ (Weish 12, 6). ,Anything goes“ geht nicht. Fanatische Intoleranz lafit sich
nicht durch grenzenlose Toleranz tiberwinden; die ist entweder blind oder zynisch,
sie bahnt faktisch dem Fundamentalismus den Weg. Das Leben hat seinen eigenen
Ernst, der 1afft sich nicht ungestraft iiberspielen. Wenn alles geht, kommt es auf
nichts mehr an. Wenn nichts mehr zihlt, zihlt am Ende nur noch, was sich auszahlt.

Ein letztes Mal also: Was macht Toleranz im Sinn dieses Wortes aus? Worin be-
steht ihr Preis? Unter ,anstindigen Leuten® gehort es sich nicht, immer nur die an-
deren die Zeche zahlen zu lassen, schon gar nicht gegen deren Willen. Darin freilich
stimmen absolute Toleranz und Intoleranz tiberein, beriithren sich auf seltsame
Weise die Extreme: Immer sind es andere, meist Unschuldige, die zahlen, die bluten
miissen. Auch Toleranz im Sinn dieses Wortes kostet ithren Preis, und zwar fiir den,
der sie tibt. Sie schmerzt, daran fihrt kein Weg vorbei. Noch einmal: ,tolerare®
heifdt ,durchtragen®. In einer Gesellschaft, die kaum etwas mehr fiirchtet als Lei-
den, verbirgt sich hinter dem Deckmantel grenzenloser Toleranz die Weigerung, die
Last des Schmerzes durchzutragen. Nur der leidensfahige Mensch ist zur Toleranz
fahig.

Das sagt sich leicht, und gerade Christen tun mitunter so, als liebten sie das Lei-
den tiber alles, als bestiinde darin der Gipfel christlichen Glaubens. Gott bewahre!

224



Der Preis der Toleranz

Leiden miissen kann nur gut finden, wer krank ist. Wir fiirchten das Leiden zu
Recht. Darum braucht es einen guten Grund, den Schmerz der Toleranz auf sich zu
nehmen. Sie muf} diesen Preis wert sein, und sie ist es. Sie schafft mitten in einer un-
vollkommenen Welt einen Lebensraum, Luft zum Atmen. Da wir weder im Para-
dies leben noch im Himmel, tut Toleranz not. Denn mitten im Weizen — sagt das
Gleichnis des Evangeliums — wachst Unkraut. Es bringt uns keinen Schritt weiter,
das Unkraut im fundamentalistischen Ubereifer vor der Zeit auszureiflen, ge-
schweige denn den Unterschied zwischen Unkraut und Weizen postmodernistisch
zu leugnen.

Die bunte Vielfalt grenzenloser Toleranz macht Spaf}, sagt der Postmodernismus.
Wer sich an den Sinn des Wortes Toleranz halt und ihre Kosten (ihren Preis) auf sich
nimmt (,,durchtragt®), mag leicht als Spafiverderber gelten. Zudem gerit er schein-
bar in eine Zwickmiihle: Er will tolerant sein und doch der Toleranz Grenzen set-
zen. Das alles verleiht in religioser Hinsicht dem Polytheismus heute weithin einen
fast unwiderstehlichen Charme. Zeitgleich mit seiner Friedenspreisrede 1998 in der
Paulskirche schrieb Martin Walser in der Neuen Ziiricher Zeitung: ,Da war in je-
dem Baum, in jeder Quelle und in jedem Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daf§
unterm Schirm einer tiber Wiesen und Walder hingestreuten Géttervielfalt dem
Planeten je hitte Gefahr drohen konnen. Zugegeben, gemessen an diesem bunten
polytheistischen Idyll wirke der eiferstichtige Gott Israels, der fiir das Ganze steht
und es zusammenhilt, auf den ersten Blick erschreckend und fremd. Zugegeben
auch, daf} kein Monotheismus sich logisch mit ,einer iber Wiesen und Wilder hin-
gestreuten Gottervielfalt” vertrigt. Gott im Plural gibt es da nicht.

Um des einen Gottes und der einen Menschheit willen scheut der monotheisti-
sche Glaube keine Uberzeugungskonflikte, die sich aus seinem Wahrheitsanspruch
ergeben; er provoziert sie, wenn es darauf ankommt. Trotzdem nétigt er weder im
Judentum, noch im Christentum noch im Islam dazu, Andersgliubige und ihre Re-
ligion auszugrenzen oder gar auszurotten. So denken neben den Gegnern und Fein-
den der Frommen nur die Frommler aller Couleur und arbeiten sich darin gegen-
seitig in die Hinde. Doch man muf} nur den Glauben an Gott gemifl den drei
abrahamitischen Religionen zu Ende denken, um zu begreifen, warum die Gerech-
ten unter den Frommen es getrost eben diesem Gott tiberlassen, die Spreu vom Wei-
zen zu trennen. Den iibrigen sei ein visionirer Text des Propheten Micha in Kopf
und Herz geschrieben — in unserem Stammbuch steht er: ,Am Ende der Tage wird
es geschehen: Der Berg mit dem Haus des Herrn steht fest gegriindet als hochster
der Berge; er iiberragt alle Hiigel. Zu thm stromen die Vélker ... Ja, der Mund des
Herrn hat gesprochen. Denn alle Volker gehen ihren Weg, jedes ruft den Namen
seines Gottes an; wir aber gehen unseren Weg im Namen des Herrn, unseres Gottes,
fur immer und ewig® (Mi 4, 1-5).

Auch der Monotheismus hat seine Traume. Ich wiinschte mir von Herzen,
Michas Vision wiirde heute die politische Phantasie im Nahen Osten befliigeln.

225



Franz Kamphaus

Denn gerade die monotheistischen Religionen wollen die Welt verindern auf die
Einheit in Vielfalt hin. Sie vergessen tiber ihren Triumen nicht, in welcher Welt wir
jetzt leben. In ihr hausen, um in Walsers Bild zu bleiben, in den Wiesen und Wil-
dern, Bichen und Quellen nicht nur Gétter und Nymphen, sondern auch Kobolde,
Dimonen und gefriflige Gétzen. In dieser Welt tiberleben und dabei menschlich
bleiben kann nur, wer zwischen den einen und den anderen Wesen zu unterschei-
den weiff; nur so kann er den zerstorerischen Michten widerstehen. Scheinbar ist
der Falle, zwischen grenzenloser Toleranz und fundamentalistischer Intoleranz
wihlen zu miissen, nicht zu entrinnen. Der Glaubende liflt sich durch die verfiih-
rerischen Lockrufe zur Linken wie zur Rechten nicht beirren. Er wappnet sich mit
der blofien (nackten) Toleranz und trigt deren Last durch. Und siche da: In dem
Moment, da er sich ein Herz faffit und mit ,brennender Geduld (Antonio Skar-
meta) einer besseren Welt entgegen geht, die zu schaffen seine Krifte tibersteigt, da
fillt auf seine schmerzhafte Sehnsucht, auf das Leid seiner unerfillten Liebe ein
Glanz, matt noch, aber dennoch wundersam. Das ist der Preis, den die Toleranz
empfingt, ein Geschenk des Himmels. Es wiegt alle Kosten tausendfach auf.

Leicht iiberarbeitete Fassung der Rede zur Verleihung des Ignatz-Bubis-Preises in der Frankfurter
Paulskirche am 12. Januar 2004.

226



