Andreas Ben/e

o )
Physik und Theologie — Grenzen des Verstehens

u

Mit zunehmendem Staunen und Verwunderung registriert man seit mehreren Jah-
ren eine Fiille von Veroffentlichungen, in denen sich Physiker Fragen zuwenden,
die ehemals der Theologie und Philosophie vorbehalten waren. Der Dialog zwi-
schen Theologie und Physik wird iiberdies gegenwirtig von so vielen verschiede-
nen Seiten gepflegt wie noch in keiner Zeit zuvor!. Das Trauma, das der Galilei-
konflikt ausgeldst und diesen Dialog mehr als 300 Jahre lang blockiert hatte,
scheint endgiiltig iberwunden zu sein. Wie lifit sich dieser Wandel im Verhiltnis
von Physik und Theologie erkliren? Regelmafig fallen in diesem Zusammenhang
zwei Stichworte: ,,Urknall“ und ,,anthropisches Prinzip“. Doch beides fiir sich al-
lein bringt die Physik der Theologie nicht niher. Tieferer Grund fiir die gewan-
delte Gesprichssituation zwischen Physik und Theologie, so soll im folgenden ge-
zeigt werden, ist vielmehr das ,Realismusproblem® der modernen Physik und ihr
gegeniiber der klassischen Physik grundlegend verindertes Wirklichkeitsver-
stindnis. Die Erkenntnisse der modernen Physik foérderten nachdriicklich die
Emnsicht in grundsitzliche Grenzen naturwissenschaftlicher Erkenntnis. Dies
fithrte bei nicht wenigen Physikern zu einer neuen Offenheit fiir religiose Uberle-
gungen - oft zugleich verbunden mit einer Kritik traditioneller christlicher Vor-
stellungen.

Die Frage nach dem Anfang des Universums

Immer wieder wird versucht, den Dialog zwischen Physik und Theologie auf die
provokative Frage ,Urknall oder Schopfung® zuzuspitzen?. So auch jiingst in dem
von Tobias Daniel Wabbel herausgegebenen Band ,,Im Anfang war (k)ein Gott. Na-
turwissenschaftliche und theologische Perspektiven. Schon der Titel suggeriert,
die Frage, ob unsere Welt als Schépfung Gottes verstanden werden konne oder eben
nicht, entscheide sich vorziiglich am ,Anfang® unseres Universums.

George V. Coyne, Jesuit und Direktor der Vatikanischen Sternwarte, stellt in sei-
nem Beitrag in der genannten Publikation dagegen klar, daf§ hier ein Mifiverstind-
nis vorliegt:

»Dafl kosmologische Theorien zur Bestitigung oder Ablehnung der Schépfung bemiiht werden,
macht exemplarisch deutlich, daff sowohl Kosmologie als auch Schépfung miflverstanden werden.“3

56* : 795



Andreas Benk

Astrophysikalische Theorien kénnen allenfalls Aussagen tiber einen zeitlichen
Anfang unseres Universums treffen — aber sie konnen grundsitzlich ,keinen letz-
ten Grund fiir die Existenz aller Dinge angeben*. Fiir den theologischen Schép-
fungsgedanken ist es darum auch gleichgiiltig, ob unser Kosmos tiberhaupt einen
zeitlichen Anfang hat oder schon immer existiert, wie auch heute noch einige Astro-
physiker meinen: ,Die Behauptung, das Universum habe keinen Anfang ... stellt
keine Infragestellung der grundlegenden metaphysischen Wahrheit, dafl das Uni-
versum erschaffen wurde, dar.“® Auch ein anfangsloses Universum liefle die Frage
nach dem tragenden Urgrund allen Seins offen, die erst der Schopfungsgedanke be-
antwortet.

»Schopfung® und ,,Urknall® stellen keine Alternative dar. Zwischen beiden besteht
iiberhaupt kein notwendiger Zusammenhang. Weder nétigt der Schopfungsglaube zu
einem bestimmten naturwissenschaftlichen Modell beziiglich der Weltentstehung,
noch hat das ,,Urknallmodell“ eine besondere Affinitit zum Schopfungsgedanken. In
diesem Sinn formuliert Hans-Dieter Mutschler: ,,Die moderne Kosmologie hat von
sich aus kein Verhiltnis zur Theologie.“ ¢ Selbstverstindlich kann aber zum Beispiel
das ,Urknallmodell® wie jede andere naturwissenschaftliche Entdeckung schop-
fungstheologisch gedeutet werden. Theologisch sind diese Fragen gekldrt, allerdings
ist es der Theologie bislang nicht gelungen, ihre Einsichten erfolgreich auf breiter
Ebene zu vermitteln.

Kein ,anthropischer Gottesbeweis*

Zu den Standardthemen im Dialog von Physik und Theologie zihlt neben der ,,Ur-
knalltheorie® auch das ,anthropische Prinzip“: Wiren die Bedingungen, unter de-
nen sich das Universum entwickelte — etwa die erstaunliche ,,Feinabstimmung“ der
fundamentalen Naturkonstanten — nur geringfiigig anders gewesen, als sie es
tatsichlich waren, dann hitte weder auf unserer Erde noch anderswo im Universum
(menschliches) Leben entstehen kénnen. In diesem Zusammenhang sprechen einige
Physiker vom ,,anthropischen Prinzip*. Als »schwaches anthropisches Prinzip“ be-
zeichnet dieses nichts weiter als ein triviales methodisches Instrument der Astro-
physik: Weil es nun einmal Leben gibt, miissen die Naturgesetze in unserem Kos-
mos auch so beschaffen sein, daf} in ihm Leben méglich werden konnte.

Das ,starke anthropische Prinzip geht einen entscheidenden Schritt weiter, der
freilich im Rahmen der Physik nicht mehr begriindet werden kann und tatsichlich
auch von kaum einem Physiker nachvollzogen wird: Die Naturgesetze in unserem
Kosmos sind so, wie sie sind, damit Leben und schliefflich menschliches Leben er-
méglicht wird. Der Mensch wire demnach von Anfang an Zweck und Ziel der Na-
turgesetze gewesen. Davon kann man tiberzeugt sein und so mag ein Christ auch
die kosmische und biologische Evolution deuten. Aber das ,anthropische Prinzip*

796



Physik und Theologie — Grenzen des Verstehens

kann nicht schliissig zum naturwissenschaftlich gefiithrten ,anthropischen Gottes-
beweis“ ausgestaltet werden, ja es kann noch nicht einmal als herausgehobene
sPlattform® fiir einen Dialog zwischen Physik und Theologie dienen, wie von man-
chen Dogmatikern vorgeschlagen wird.

Theologie sollte sich hiiten, jede (vermeintliche) naturwissenschaftliche Sensation
unmittelbar fiir theologische Zwecke ausbeuten zu wollen. Derartige Versuche un-
ternahm die ,,Physikotheologie® vom 17. Jahrhundert an bis zur Erschopfung, in-
dem sie im Ausgang von allen erdenklichen Merkwiirdigkeiten der Natur Gottes
Existenz zu beweisen suchte. Erstaunliche Besonderheiten etwa von Fischen, Fro-
schen und Heuschrecken oder auch von Feuer und Wasser gaben Anlafl zu entspre-
chenden Ichthyo-, Rana-, Lokusta-, Pyro- oder Hydrotheologien. Durch ihr Schei-
tern gelang es der physikotheologischen Bewegung immerhin tberzeugend
vorzufiihren, daff sich kein sinnvolles Gesprach der Theologie mit den Naturwis-
senschaften ergibt, wenn sie Gott immer gerade dann ins Spiel bringt, wenn natur-
wissenschaftliche Forschung vor einem noch ungelosten Ritsel steht.

Zu eben dieser Einsicht ist im iibrigen auch Dietrich Bonhoeffer gekommen,
nachdem er im Jahr 1944 in seiner Haft im Tegeler Wehrmachtsuntersuchungsge-
fangnis Carl Friedrich von Weizsickers Buch , Weltbild der Physik“ gelesen hatte.
Es sei ihm bei der Lektiire wieder ganz deutlich geworden, schreibt Bonhoeffer, daf}
man Gott nicht als Liickenbiifer unserer unvollkommenen Erkenntnis figurieren
lassen darf“8. Jeder menschliche Erkenntnisfortschritt wire damit unvermeidlich
von einem Riickzug Gottes begleitet. ,,In dem, was wir erkennen, sollen wir Gott
finden®, fordert demgegeniiber Bonhoeffer, ,nicht in den ungelésten, sondern in
den geldsten Fragen will Gott von uns begriffen sein®?.

Das ,anthropische Prinzip® ist jedenfalls fiir sich allein untauglich, das gestiegene
Interesse zahlreicher moderner Physiker fiir philosophische und theologische Fra-
gestellungen zu begriinden '°. Die hierfiir mafigeblichen Griinde erschlieffen sich erst,
wenn man sich mit den erkenntnistheoretischen Gedanken von den Physikern befafit,
die selbst am Umbruch von der klassischen zur modernen Physik beteiligt waren!!.

,Naives“ Wirklichkeitsverstindnis klassischer Physik

,Die Vorstellung von der Wirklichkeit in der physikalischen Welt ist im Laufe der
letzten 100 Jahre etwas problematisch geworden®!?, schrieb der Quantentheoreti-
ker Max Born im Jahr 1953 mit unverkennbarer ironischer Untertreibung. Im Rah-
men der klassischen Newtonschen Physik galt die physikalische Wirklichkeit als
objektiv erfahrbar, mefibar, berechenbar und damit beherrschbar. Insbesondere die
exakte Vorausberechnung der Planetenbahnen gab den Physikern bis ins 20. Jahr-
hundert hinein die Gewiflheit, dafl sie mit den Gesetzen der klassischen Physik eine
von ihnen selbst unabhingig existierende Wirklichkeit beschrieben.

7



Andreas Benk

Erkenntnistheoretische Fragen, die im 19. Jahrhundert von Ernst Mach im An-
schlufl an Immanuel Kant an die Physik herangetragen wurden und die die Erkenn-
barkeit der ,Auflenwelt” und eines ,Dings an sich® problematisierten, trafen bei
den meisten Physikern dieser Zeit weder auf Verstindnis noch auf Interesse: Auf-
grund von Beobachtung und Experiment gefundene physikalische Gesetze be-
schrieben fiir sie zweifellos die ,, Wirklichkeit an sich“. Weithin unbestritten war 1h-
nen die Vorstellung einer gegenstindlich gegebenen, realen Welt, deren kleinste
Teile in der gleichen Weise objektiv existieren wie Steine und Biaume, selbstver-
stindlich auch unabhingig davon, ob wir sie beobachten oder nicht. Physik konnte
sich darum ,die vollstindige Beschreibung der naturgesetzlich moglichen realen
Sachverhalte“ '3 zum Ziel setzen.

Spatestens mit der Quantentheorie begann sich dieses ,,unmittelbare* Wirklich-
keitsverstindnis in der Physik zu wandeln. ,Das naive Angreifen des Problems der
Wirklichkeit, das wahrend der klassischen oder Newtonschen Periode so erfolg-
reich gewesen war, hat sich als unzureichend erwiesen“ !4, konstatiert Born. Physi-
ker machten im Anschluf§ an die Relativitits- und Quantentheorie die Erfahrung,
dafl sich fortschreitender physikalischer Erkenntnis zum Trotz die Wirklichkeit
ithrem Zugriff entzieht, oder genauer: Es zeigte sich, daf} die moderne Physik ganz
verschiedene Deutungen der Frage offen lafit, inwiefern ihre Erkenntnisse ,,wirk-
lich® sind. Unversehens sah sich die Physik damit mit einem ,,Realismusproblem* !?
konfrontiert.

Das ,Realismusproblem® der modernen Physik

Physikalische Theorien bestehen aus mathematischem Formalismus und diesbeztig-
licher Interpretation'®. Die mathematische Formulierung der physikalischen Theo-
rie stellt ein System formaler Symbole dar, das mathematischen Regeln folgt. Ein sol-
cher Formalismus leistet fur Max Born ,ganz wunderbare Dienste in der
Beschreibung komplizierter Dinge, ohne jedoch viel zu einem wirklichen Verstind-
nis der Vorginge beizutragen“'”. Das gewtinschte ,,wirkliche Verstindnis der Vor-
gange“ ermoglicht erst die Interpretation des Formalismus. Darunter versteht man in
der Physik ,seine Abbildung in die Wirklichkeit durch Angabe dessen, was zumin-
dest einigen Symbolen in der Natur bzw. im Experiment jeweils entsprechen soll, wie
also die mathematischen Endergebnisse der Theorie physikalisch ,zu lesen® sind“ !¢,
Gerade die moderne Physik und insbesondere die Quantentheorie zeigen, daf}
diese Interpretation auf unterschiedliche Weise geleistet werden kann, d.h. der ma-
thematische Formalismus lift sich mit unterschiedlichen Bildern und Vorstellun-
gen von Wirklichkeit illustrieren. Die entsprechende Ausgestaltung kann sehr spar-
sam vorgehen, moglichst eng auf den mathematischen Ausdruck bezogen bleiben
und auf anschauliches Modelldenken weitgehend verzichten; die Ausgestaltung

798



Physik und Theologie — Grenzen des Verstehens

kann aber auch phantasievoll und geradezu verschwenderisch geschehen, wobei
dann im einzelnen freilich zu untersuchen ist, inwieweit die jeweiligen Vorstellun-
gen, Bilder und Modelle noch vom zugrundeliegenden Formalismus getragen wer-
den und inwieweit sie zu Lasten der Interpretation gehen. Solange diese Interpreta-
tionen jedenfalls in Einklang mit dem mathematischen Formalismus und mit den
experimentellen Daten stehen und in sich widerspruchsfrei bleiben, sind sie aus
physikalischer Perspektive alle méglich. Es gibt somit unterschiedliche ,,Modelle
der Welt, die mit der Quantentheorie vertriglich sind“ ', es gibt ,unterschiedliche
physikalische Weltbilder® 2.

In einer Arbeit iiber das ,Realismusproblem in der Quantenmechanik® unter-
scheidet Lothar Arendes als Extrempole zwischen Instrumentalisten, die den theo-
retischen Termen in einer physikalischen Theorie generell den Bezug auf reale
Objekte absprechen und Realisten, die ,.eine vom menschlichen Bewufitsein unab-
hingig existierende Welt (postulieren), iiber welche sie mittels experimentell gete-
steter Theorien objektive Erkenntnisse zu geben beanspruchen®?L.

Da ein mathematischer Formalismus erst durch Interpretation zur physikalischen
Theorie wird, kann beim Umgang mit den Theorien der modernen Physik auf In-
terpretation gar nicht verzichtet werden. Damit ist aber immer auch eine erkennt-
nistheoretische Stellungnahme impliziert. Zu Recht weist Klaus Mainzer darauf
hin, dafl jeder Physiker bei seiner alltiglichen Arbeit im Labor, Horsaal oder
Schreibtisch einen philosophischen Hintergrund habe: ,Die schlechteste Position
ist diejenige, die sich dessen nicht bewufit ist.“ 22 Obgleich die zumindest implizite
Bewertung verschiedener Interpretationen damit unverzichtbarer Teil des Umgan-
ges mit Physik ist, betont Jirgen Audretsch, dafl diese Bewertung nicht Teil der
Physik selber ist: ,Ihre systematische Ausarbeitung und Gewichtung ist Aufgabe
einer Meta-Physik, die heute ihren Platz in Wissenschaftstheorie bzw. Naturphilo-
sophie gefunden hat.“?

Korrelationen von physikalischem Denken und religiésen Uberzeugungen?

Die von Audretsch erwihnte ,Meta-Physik® ist noch keine Metaphysik im tradi-
tionellen philosophischen Sinn. Fiir die Theologie kann es auch gar nicht darum
gehen, in die Auseinandersetzungen um die Deutungen der Quantentheorie einzu-
greifen und dabei Stellung zu beziehen. Alle gingigen physikalischen Interpreta-
tionen der Quantentheorie sind ohne direkte Bedeutung fur die Theologie. Ob ein
Physiker beispielsweise die Eigenschaften eines Quantenobjekts vor der Messung
als unbestimmt, unbekannt, vielwertig, verwaschen oder was auch immer betrach-
tet, ist aus theologischer Perspektive zunichst vollig belanglos. Dennoch blieb es
fiir den Dialog zwischen Theologie und Physik nicht folgenlos, dafl spitestens mit
der Quantentheorie der ,naive“ anschauliche Wirklichkeitsbezug physikalischer

799



Andreas Benk

Theorien zerbrochen ist. Denn in indirekter Weise beeinflufite das ,,Realismuspro-
blem* der Physik auch die Stellungnahmen vieler Physiker zu Fragen der Religion
nachhaltig.

Es gibt nicht die eine Briicke, die unmittelbar und notwendig von der Naturwis-
senschaft zum Glauben fiihrt, es gibt aber doch sehr viele verschiedene Briicken, die
naturwissenschaftliche Erkenntnisse mit ganz unterschiedlichen Weltbildern, Welt-
anschauungen und auch religidsen Uberzeugungen in Zusammenhang bringen
konnen. Sofern sich ein Naturwissenschaftler Fragen der Religion zuwendet, lifit
sich nimlich sehr wohl fragen und feststellen, was seine Sicht der Religion mit sei-
ner Wissenschaft zu tun hat und wie sich in naturwissenschaftlicher Forschung her-
ausgebildete Denkweisen und Wirklichkeitsverstindnisse auswirken, wenn sie sich
mit religiosen Vorstellungen auseinandersetzen.

Der Mathematiker und Astrophysiker Hermann Bondi betont beispielsweise,
dafl seine ,,Haltung zur Religion etwas mit der kritischen, analytischen, ja, skepti-
schen Einstellung zu tun hat, die man lernt, wenn man Naturwissenschaftler
wird“2%. Auch fiir Niels Bohr bedeutete die intensive Beschiftigung mit der Atom-
physik eine ,Belehrung®, die nicht folgenlos bleibt, wenn man sich Fragen jenseits
der Physik zuwendet. Er spricht von, ,einer allgemeinen Einstellung, die uns durch
die eindringliche Belehrung, die wir in unseren Tagen auf diesem Gebiete (der
Quantentheorie) empfangen haben, nahegelegt wird“?. Bohr driickt sich hier an-
gemessen vorsichtig aus. Der Umgang mit moderner Physik nétigt gewifl nicht zu
konkreten Antworten, die Gebiete jenseits der Physik betreffen. Aber er legt Bohr
cine allgemeine Einstellung nahe, die sich beispielsweise auch in der Auseinander-
setzung mit Glaubensfragen widerspiegeln kann?.

Ahnlich wie Niels Bohr bemerkte Werner Heisenberg einmal, dafl er religiose
Aussagen aufgrund eines Vergleichs mit der ,Denksituation® in der modernen Phy-
sik besser verstehen konne:

»Wir konnen tiber die Atome vollig klar reden, nimlich in einer mathematischen Sprache, die prizis
und widerspruchsfrei ist. Aber wenn wir das, was wir mathematisch aufgeschrieben haben, in unsere ge-
wohnliche Sprache iibersetzen, sind wir gezwungen Bilder und Gleichnisse zu verwenden. Diese Denk-
situation schien mir einen guten Vergleich zu bieten, um die Aussagen der Religion besser zu verstehen.
Dort sprechen wir einerseits auch von einer Realitit — oder: von einer Wirklichkeit, will ich besser sagen
—, die in allen Vélkern immer wieder verstanden worden ist, von der aber doch andererseits in allen Vél-
kern, in allen Kulturen und zu allen Zeiten nur in Gleichnissen und Bildern gesprochen worden ist.“ %7

Denkweisen, die sich bei Heisenberg in dem ihm vertrauten Arbeitsgebiet be-
wihren, iibertrigt er auf religidse Vorstellungen, so daff man hier durchaus von ei-
ner gewissen Korrelation zwischen naturwissenschaftlichen und religiosen Vorstel-
lungen sprechen kann.

800



Physik und Theologie — Grenzen des Verstehens

Einsicht in die Grenzen physikalischer Erkenntnis

Die neuzeitlichen Physiker — namentlich Nikolaus Kopernikus, Johannes Kepler,
Galileo Galilei und Isaak Newton — sahen gerade in den von ihnen entdeckten Ge-
setzmifligkeiten Hinweise auf den Urheber und Schopfer unseres Universums, und
noch bei Albert Einstein ist das Staunen tiber die Harmonie der Naturgesetze An-
laf zu ,kosmischer Religiositit“. In dieser Hinsicht duflern sich moderne Physiker
ungleich zuriickhaltender. Weniger die naturgesetzlichen Zusammenhinge, die die
Physik aufdecken kann, als vielmehr das Bewufitwerden ihrer grundsitzlichen
Grenzen schaffen bei ihnen wieder Raum fiir Religion.

Diese Offnung zur Religion ist eng mit dem erwihnten verdnderten Verstindnis
physikalischer Wirklichkeit verbunden. Wie viele klassische Physiker nannte Max
Planck als Ziel naturwissenschaftlicher Forschung noch die ,,Schaffung eines Welt-
bildes, dessen Realititen keinerlei Verbesserung mehr bediirftig sind und die daher
das endgiiltig Reale darstellen®?. Aber schon bei Planck entzog sich diese Wirk-
lichkeit letztem naturwissenschaftlichem Zugriff: Die Gesetzlichkeit der Natur ist
nur bis zu einem gewissen Grad erkennbar, der realen Welt kénnen wir uns nur im-
mer weiter annihern, sie bleibt aber ,,in unerreichbarer Ferne“?°. Auch Albert Ein-
stein verwies auf ,das Wissen um die Existenz des fiir uns Undurchdringlichen®3?
und betonte wiederholt die Begrenztheit physikalischer Erkenntnis. Fiir Werner
Heisenberg schlieflich haben ,Begriffe, wie ,objektiv real” ... gegeniiber der Situa-
tion, wie man sie in der Atomphysik vorfindet, keine von vornherein klare Bedeu-
tung*“?!, ,die klassische Vorstellung der ,objektiv-realen Dinge* (muf}) hier aufgege-
ben werden“32, und die moderne Physik sieht sich damit in der Situation, die
Wirklichkeit nur noch in Bildern und Annaherungen ausdriicken zu kénnen, von
denen sie zugleich weif}, dafl sie falsch sind oder nur die Halfte der Wahrheit wie-
dergeben?®.

Auch andere Physiker sind in ihren Aussagen iiber die Wirklichkeit im Verlauf
des 20. Jahrhunderts sehr vorsichtig geworden. So war der Astrophysiker und Ma-
thematiker James Jeans 1931 der Ansicht, kein Physiker, der die Entwicklung der
Relativitits- und Quantentheorie erlebt habe, werde ,iber die Richtung, in der die
Wirklichkeit liegt, allzu dogmatische Behauptungen aufstellen“**. Noch um die
Wende zum 20, Jahrhundert habe man gedacht, ,,daff wir auf eine letzte Wirklich-
keit mechanischer Art lossteuerten. Nun aber wiirden die meisten Physiker zuge-
ben, daf die Bilder, die die Wissenschaft von der Natur entwerfe, Fiktionen seien,
sofern man unter einer Fiktion verstehe, daf die Wissenschaft noch nicht mit der
letzten Wirklichkeit in Berithrung sei®. Die hervorstechendste Leistung der mo-
dernen Physik sei damit fiir viele Physiker weder Relativitits- noch Quantentheo-
rie oder Kernspaltung, sondern eben ,die allgemeine Erkenntnis, dafi wir noch
nicht in Berithrung mit der letzten Wirklichkeit sind“3. Der Atomphysiker und
Schiiler Heisenbergs Hans-Peter Diirr dufiert, die Quantenphysik mache wieder

801



Andreas Benk

deutlich, dafl ,unsere wissenschaftliche Erfahrung, unser Wissen iiber die Welt
nicht der ,eigentlichen® oder ,letzten* Wirklichkeit, was immer man sich darunter
vorstellen will, entspricht“?. In diesem Sinn stellt auch der Physiker Helmut Girt-
ner fest, trotz der Beitrige, die die Quantenmechanik zur Erhellung partieller
Aspekte der Wirklichkeit liefere, bleibe diese ,eine ,verschleierte Wirklichkeit®
(d’Espagnat) oder nach Paulus ein dunkles Bild, das wir durch einen Spiegel se-
hien38,

Deutungsoffenheit physikalischer Wirklichkeit

Die Erfahrung, daff sich physikalischen Theorien , Wirklichkeit® letztlich entzieht,
fiihrt nicht geradewegs und zwangsliufig von der Physik zur Religion. Aber die
durch die moderne Physik so nachdriicklich unterstiitzte Einsicht in die Grenzen
physikalischer Erkenntnis verdeutlicht immerhin, daf§ Physik den Zugang zur Re-
ligion offen halt. Der Biophysiker Alfred Gierer verweist darauf, die Quantentheo-
rie habe erbracht, dafl es ,prinzipielle, uniiberwindliche, aber auch gedanklich ein-
sehbare Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis gibt“%. Gierer stellt in diesem
Zusammenhang fest, dafl die moderne Wissenschaft damit ,,bescheidener, aufge-
schlossener und offener fiir Interpretationen zu sein (scheint), offen besonders fiir
die grofien Sinn- und Deutungsfragen® . Die metatheoretische Mehrdeutigkeit der
Welt, so Gierer weiter, sei eben auch Freiheit zur Interpretation — einer Interpreta-
tion, die allerdings die durch die Wissenschaft selbst gesetzten Grenzen respektie-
ren mufs.

Die Offenheit fiir Religion, die durch die erkenntniskritische Selbstbescheidung
der modernen Physik gefordert wurde, dufSert sich in den Stellungnahmen von Phy-
sikern allerdings als eine Offenheit, die unter Vorbehalten geschicht und mit be-
stimmten, wiederum deutlich von der modernen Physik inspirierten Vorstellungen
verbunden ist. Unbestritten ist fiir viele Physiker, daf§ das durch den Umbruch in
der Physik veranderte Wirklichkeitsverstindnis mit religiosen Vorstellungen ver-
einbart werden kann. Fraglich ist ihnen selbst aber, ob sich diese Vorstellungen noch
mit spezifisch christlichen Glaubensvorstellungen verbinden lassen. Ist einem ,na-
turwissenschaftlich einigermaflen Gebildeten“#!, wie Planck einmal spitz formu-
liert, der Zugang zu wesentlichen christlichen Glaubensaussagen verwehrt? Wird
Physikern, die sich in ithrer Wissenschaft mehr und mehr von anschaulichen Vor-
stellungen geldst und immer abstrakteren Gesetzen zugewandt haben, mit dem
christlichen Glauben ein Riickfall in ein einfiltiges anthropomorphes Denken zu-
gemutet? Geschicht dies in der christlichen Rede von einem persénlichen Gott, der
sich in der Geschichte den Menschen offenbart?

Jedentalls ist bemerkenswert, daff die Offenheit von Physikern fiir Religion kaum
noch einer jiidisch-christlich geprigten Glaubigkeit zugute kommt. Albert Einstein

802



Physik und Theologic — Grenzen des Verstebens

entdeckte die ,kosmische Religiositat® bei Juden und bei Christen unterschiedli-
cher Konfession genauso wie bei Angehorigen anderer Religionen, ja sogar bei
Menschen, ,,die ihren Zeitgenossen oft als Atheisten erschienen*2. Uberhaupt fillt
auf, dafl Physikern die Pluralitit von Religionen unproblematisch erscheint: Die
Religionen sind nur unterschiedliche anschauliche Formen ,echter Religion®
(Planck), sie driicken dieselbe grundlegende Wirklichkeit nur in unterschiedlichen
Sprachen aus (Heisenberg), oder sie werden als komplementire Beschreibungswei-
sen aufgefafit, ,die aber erst in ihrer Gesamtheit einen Eindruck von dem Reichtum
vermitteln, der von der Bezichung der Menschen zu dem grofien Zusammenhang
ausgeht“ . Gerade solche Formulierungen zeigen, wie hier Einsichten der moder-
nen Physik erkenntniskritisch reflektiert und dann auf religivse Vorstellungen
tibertragen wurden.

Angesichts des revolutioniren Umbruchs von der klassischen zur modernen
Physik halten diejenigen Physiker, die sich mit religisen Fragen befassen, auch ein
Umdenken auf theologischer Seite fiir iiberfallig. ,, Naturwissenschaftler miissen die
Christen fragen®, fordert etwa Carl Friedrich von Weizsicker in diesem Sinn, ,,ob
sie das moderne Bewufitsein vollzogen haben“*'. Es sei keine Schande und keine
Gefihrdung, so Weizsicker weiter, zuzugeben, daff die gedanklichen Probleme
zwischen religioser Wahrheit und modernem Bewufltsein ungelost seien. Aber
Theologie muf8 sich gegentiber dem modernen Bewufitsein 6ffnen, wenn sie unter
Naturwissenschaftlern mit ihren traditionellen Glaubensformeln nicht zunehmend
auf bares Unverstindnis stoffen will. Dabei sind die Erwartungen auf naturwissen-
schaftlicher Seite nicht zu unterschiatzen. Ohne Theologie auf Physik reduzieren zu
wollen, beanspruchen sie — implizit oder explizit —, daff Einsichten der modernen
Physik mittelbar zur Klarung der Religion(en) beitragen kénnen.

Schon Max Planck fragte ausdriicklich nach den Grenzen, welche eventuell dem
religidsen Glauben durch die Erkenntnisse der physikalischen Wissenschaft vorge-
schrieben werden®. Nach Albert Einstein vermochte wissenschaftliche Erkennt-
nis die Religion zu adeln, zu vertiefen und zu reinigen, indem sie zur Uberwindung
anthropomorpher Gottesvorstellungen beitragt*. Entsprechend vertritt auch der
Physiker und Mathematiker Nevill Mott die Ansicht, daff ,die Wissenschaft eine
reinigende Wirkung auf die Religion haben kénnte, indem sie sie von Uberzeugun-
gen aus einem vorwissenschaftlichen Zeitalter befreit und uns zu einer wahreren
Vorstellung von Gott verhilft“#. Damit werden von diesen Physikern nachdriick-
lich Riickwirkungen naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf religiése Vorstel-
lungen gefordert. Derartigen Gedanken ist im tibrigen auch Papst Johannes Paul
IT. grundsatzlich aufgeschlossen, wenn er — mit ganz dhnlichen Worten wie Albert
Einstein und Nevill Mott — erklirt, dafl nicht nur Religion die Naturwissenschaft
von Gotzendienst und falschen Absolutsetzungen befreien, sondern umgekehrt
auch Naturwissenschaft die Religion von Irrtum und Aberglauben reinigen
konne*s.

803



Andreas Benk

Quantenphysik als Eintibung in ,,negative Theologie*?

Die vielen Anfragen von physikalischer Seite an die Theologie zeigen, daf} wir erst
am Anfang eines Dialogs zwischen Theologie und Physik stehen. Ob dieser Dialog
fruchtbar wird, liegt nicht zuletzt an der Bereitschaft der Theologie, sich auf diese
Herausforderung einzulassen. Dabei stellt sich der Theologie auch die Aufgabe, bei
Naturwissenschaftlern Verstindnis fiir die Moglichkeiten und Grenzen theologi-
scher Sprache zu gewinnen. Als Theologe macht man im interdiszipliniren Ge-
sprach immer wieder die Erfahrung, dafl Naturwissenschaftler dogmatische Aussa-
gen ganz selbstverstindlich in ihrem unmittelbaren Wortsinn als univoke Aussagen
verstehen. Dieses Miflverstindnis haben sich Theologie und kirchliche Verkiindi-
gung selbst zuzuschreiben, weil in theologischen Abhandlungen, im Religionsun-
terricht und im Gottesdienst kaum noch deutlich wird, daff jede Rede von Gott un-
ter unvermeidlichem Vorbehalt steht.

Karl Rahner sagte in seinem letzten berithmten Vortrag tiber ,Erfahrungen eines
katholischen Theologen“ wenige Wochen vor seinem Tod:

»Wir reden von Gott, von seiner Existenz, von seiner Personlichkeit, von drei Personen in Gott, von
seiner Freiheit, seinem uns verpflichtenden Willen und so fort.“#

Er listete damit gerade die theologischen Themen auf, die heute vielen Naturwis-
senschaftlern hochst problematisch erscheinen, und er fuhr dann fort:

»Aber bei diesen Reden vergessen wir dann meistens, daf eine solche Zusage immer nur dann einiger-
mafien legitim von Gott ausgesagt werden kann, wenn wir sie gleichzeitig auch immer wieder zurtick-
nehmen, die unheimliche Schwebe zwischen Ja und Nein als den wahren und einzigen festen Punkt un-
seres Erkennens aushalten und so unsere Aussagen immer auch hineinfallen lassen in die schweigende
Unbegreiflichkeit Gottes selber.“°

Es scheint gegenwirtig, dafl durch die Quantentheorie belehrte Physiker fiir diese
Einsicht besser vorbereitet sind als Theologen, denen die tradierten theologischen
Formeln so geldufig sind, dafl deren radikale Unangemessenheit angesichts der Un-
begreiflichkeit Gottes oft nicht mehr zum Ausdruck kommt.

Wer die Quantentheorie zu verstehen meine, habe sie nicht begriffen, soll Max
Born einmal gesagt haben. Diese Feststellung ist jedenfalls ein ungleich anspruchs-
vollerer Ausgangspunkt fiir ein Gesprich zwischen Theologie und Physik als es
»Urknall“ und ,anthropisches Prinzip“ je sein konnen. Vielleicht verhilft das Ge-
sprach mit der Physik der Theologie dann auch wieder dazu, sich eine ganz dhnlich
klingende Warnung von Aurelius Augustinus prasent zu halten: ,,Si comprehendis
non est deus” — ,Wenn du begreifst, ist es nicht Gott*. In der Theologiegeschichte
war dieser Gedanke der ,Negativen Theologie* nie vollig vergessen. Heute mufl er
von der Theologie auch im Gesprich mit den Naturwissenschaften ausdriicklich
zum Thema gemacht werden, um theologischen Aussagen ihre unmittelbare An-
schaulichkeit und vermeintliche Naivitat wieder zu nehmen. Wir diirfen gespannt

804



Physik und Theologie — Grenzen des Verstehens

sein, wie sich dann das weitere Gesprich zwischen Theologie und moderner Phy-
sik gestaltet.

ANMERKUNGEN

1Vgl. die Ubersicht von P. Oomen, Theologie u. Naturwissenschaften im Dialog, in: Conc (D) 36 (2000) 119-133; vel.
auch die Hinweise auf der Homepage des ,,Forum Grenzfragen® an der Kath. Akademie der Didzese Rottenburg-Stutt-
gart www.forum-grenzfragen.de.

2 Urknall oder Schépfung, hg. v. W. Grab (Giitersloh 1995).

3 G. V. Coyne, Urspriinge u. Schopfung, in: Im Anfang war (k)ein Gott. Naturwissenschaftliche u. theologische Per-
spektiven, hg. v. T. D. Wabbel (Diisseldorf 2004) 17.

+Ebd.

3 Ebd. 16f.

6 F1, -D. Mutschler, Metaphysisch aufgeladen. Die moderne Kosmologie u. ihre weltanschaulichen Implikationen, in:
HerKorr 54 (2000) 249.

7 Vgl. etwa M. Seckler, Was heifit cigentlich ,Schopfung'? in: ThQ 177 (1997) 161-188.

8 D. Bonhoeffer, Widerstand u. Ergebung (Miinchen *1994) 162.

? Ebd.

19Vel. dazu Mutschler (A. 6) 247.

11 Ausfithrlicher zu dieser Thematik vgl. A. Benk, Moderne Physik u. Theologie. Voraussetzungen u. Perspektiven ei-
nes Dialogs (Mainz 2000).

12 M. Born, Die Physik im Wandel meiner Zeit (Braunschweig 1983) 145.

13 A, Einstein, Bemerkungen zu den in diesem Band vereinigten Arbeiten, in: Albert Einstein als Philosoph u. Natur-
forscher, hg. v. . A. Schilpp (Braunschweig 1983) 235.

14 Born (A. 12) 146.

15 Vgl. dazu L. Arendes, Gibt die Physik Wissen iiber die Natur? Das Realismusproblem in der Quantenmechanik
(Wiirzburg 1992).

16 Vgl. zum folgenden J. Audretsch, Eine andere Wirklichkeit. Zur Strulstur der Quantenmechanik u. ihrer Interpreta-
tion, in: Wieviele Leben hat Schrédingers Katze?, hg. v. ]. Audretsch u. K. Mainzer (Mannheim 1990), 17-19.

17 Born (A. 12) 46.

18 Audretsch (A. 16) 18.

19 N, Herbert, Quantenrealitit (Basel 1987) 13.

20 Audretsch, (A. 16) 18.

2l Arendes (A. 15) 1.

2 K. Mainzer, Naturphilosophie u. Quantenmechaik, in: Wieviele Leben hat Schrodingers Katze? (A. 16) 251.

2 Audretsch (A. 16) 19.

24 H. Bondi, Wissenschaft als kritisches Kooperationsmodell, in: Woran ich glaube, hg. v. K. Deschner (Giitersloh 1990) 57.
25 N, Bohr, Atomphysik u. menschliche Erkenntnis (Braunschweig 1958) 83.

2 Vgl. auch A. Einstein, Naturwissenschaft u, Religion I (1941), in: Physik u. Transzendenz, hg. v. H. -P. Diirr (Bern
1986) 75,

27 7it. in: E. C. Hirsch, Das Ende aller Gottesheweise? (Hamburg 1975) 41f.

28 M., Planck, Sinn u. Grenzen der exakten Wissenschaft (Miinchen 1971) 17.

» Ebd. 211.

30 Vgl. A. Einstein, Mein Weltbild, hg. v. C. Seelig (Franktfurt 1991) 14.

31 W. Heisenberg, Gesammelte Werke, Abt. C, Bd. 1 (Miinchen 1984) 444.

2 Ebd. 448.

33 Ebd. Abt. C, Bd. 3 (Miinchen 1985) 471.

34 [, Jeans, In unerforschtes Gebiet, in: Physik u. Transzendenz (A. 26) 63.

35 Ebd. 49.

2 Ebd.

805



Andreas Benk

7 Ebd. 13.

* H. Girtner, Nicht-lokale Realitat oder was ist Wirklichkeit? in: Urknall oder Schopfung (A. 2) 73.

** A. Gierer, Physik, Leben, Bewufitsein, in: H. A. Miiller, Naturwissenschaft u. Glaube (Miinchen 1993) 120.

1 Ebd. 121.

#1 M. Planck, Religion u. Naturwissenschaft, in: Physik u. Transzendenz (A. 26) 22.

2 Einstein (A. 30) 25.

#W. Heisenberg, Der Teil u. das Ganze (Miinchen 1973) 109, gibt hier eine von N. Bohr ihm gegeniiber gedufierte Vor-
stellung wieder.

# C. E v. Weizsicker, Der Garten des Menschlichen (Frankfurt 1980) 329.

# Vel. Planck (A. 41) 30.

* Vgl. Einstein (A. 26) 771.

“ N. Mott, Die Existenz Gottes u. die Wissenschaft, in: Woran ich glaube, hg. v. K. Deschner (Giitersloh 1990) 164.
#Zit. nach R. J. Russell u.a., Physics, Philosophy and Theology: A Common Quest for Understanding (Vatican City
1988) M 13.

* K. Rahner, Von der Unbegreiflichkeit Gottes. Erfahrungen eines katholischen Theologen (Freiburg 2004) 27.

50 Ebd.

806



