UMSCHAU

—

=~

Menschenrechte zwischen Berlin und Jakarta

1

Das Verhiltnis von Religion, Kultur und
Menschenrechten ist in den politischen Dis-
kussionen der vergangenen Jahre zunch-
mend in den Mittelpunke geriicke. Wo die
Menschenrechte als universal giiltige Prinzi-
pien gesellschaftlichen Zusammenlebens in
Anspruch genommen werden, wird sichtbar,
dafl sie auch einer Verankerung in Gesell-
schaft und Kultur bediirfen, um nicht nur
theoretische Forderung zu bleiben, sondern
Rechtswirklichkeit zu werden. Die christli-
chen Kirchen in Europa blicken auf einen i-
genen, schr spezifischen Weg zuriick, der sie
letztlich in ein konstruktives Verhiltnis zum
sikularen Rechtsstaat, und — mit gewissen
Einschrinkungen — auch zur liberalen Ge-
sellschaft gebracht hat. Das Bewuftsein
darum, daf} dieser Weg nur eine von ver-
schiedenen Méglichkeiten ist, Politik und
Religion in Beziehung zu setzen, kann die
Augen 6ffnen - dafiir, daf} das Gelingen eines
solchen Weges durch nichts garantiert ist,
und daf Religion und Politik in thren Dyna-
miken und Gestaltungsanspriichen stets neu
auszubalancieren und im Gleichgewicht zu
halten sind.

An den Menschenrechten, die man als ein
geronnenes Extrakt der politischen Ent-
wicklung der Moderne bezeichnen kénnte,
kulminiert diese Problematik. Die katholi-
sche Kirche blickt dabei auf eine wechsel-
volle eigene Tradition zuriick. Lange Zeit
lehnte sie die Menschenrechte ab, demolkra-
tischer Pluralismus war ihr wesensfremd.
Um so bemerkenswerter ist es, daf} sie in
jingerer Zeit zu einer lebendigen Verfechte-
rin der Menschenrechtsidee geworden ist,

| Christlich-muslimische Vermittlungsversuche der Kommission Justitia et Pax

woflir nicht zuletzt der gegenwirtige Papst
ein Beispiel ist.

An dieser prekiren Schnirtstelle zu arbei-
ten, ist seit einigen Jahren Ziel der Deut-
schen Kommission Justitia et Pax, und zwar
anhand des Linderbeispiels Indonesien!,
Das Land eignet sich, weil es einerseits die
bevolkerungsreichste muslimische Gesell-
schaft der Staatengemeinschaft aufweist, der
Stellenwert des ,Religidsen® unbestritten
hoch ist und in den politischen Debatten des
Landes immer wieder zum Tragen kommt,
es andererseits aber iiber cine quasi-sikulare
Tradition eigenen Gepriges verfiigt, in der
der Einfluf} der Religion innerhalb der Ver-
fassungsordnung begrenzt ist.

Die Kommission Justitia et Pax versteht
sich als ,Runder Tisch® all der Akteure der
katholischen Kirche in Deutschland, die im
internationalen, weltkirchlichen Bereich
titig sind. Frieden, Entwicklung und Men-
schenrechte bilden von daher den Kern der
Aktivititen, die freilich streng exemplarisch
erfolgen und in der Regel an die zustindigen
Adressaten aus der Bundespolitik wie Aus-
wirtiges Amt, Entwicklungsministerium
und die Bundestagsausschiisse gerichtet sind.
Einen Sonderfall bildet die Kommission,
weil sie gleichermafien von der Deutschen
Bischofskonferenz wie vom Zentralkomitee
der deutschen Katholiken getragen ist und
deshalb mit gutem Recht sagen kann, von der
Mitte der Kirche in Deutschland her ihre Le-
gitimation zu bezichen. Als sich im Jahr 1997
die Unruhen im damals noch von Indonesien
besetzten Osttimor verstirkten und viele
Anzeichen auf eine Eskalation der Gewalt

63



Umschan

hinwiesen, koordinierte die Kommission ei-
nen ,,Politikdialog Osttimor®, der die betrof-
fenen Akteure innerhalb Deutschlands zur
Abstimmung ihrer Akrvititen an einen
Tisch brachte. Auswirtiges Amt, einige en-
gagierte Abgeordnete, Vertreterinnen und
Vertreter der Hilfswerke und von Nichtre-
gierungsorganisationen fanden auf diese
Weise einen Weg, das oft angemahnte, aber in
der Praxis so schwierig zu erreichende abge-
stimmte Vorgehen zu organisieren. Nicht zu-
letzt eine Beobachterdelegation bei dem 1999
auf der Insel durchgefiihrten Unabhingig-
keitsvotum geharte zu den konkreten Resul-
taten der Kooperation. In deren Auswertung
kam man zum Ergebnis, daff die tiefgreifen-
den Menschenrechtsverletzungen, die in
Osttimor im Lauf der vergangenen Jahr-
zehnte geschehen sind, nicht als singuldre Ta-
ten gewertet werden diirfen, sondern aus ei-
nem Kontext heraus zu begreifen sind: Um
zu einer wirklichen Verbesserung der Lage
zu kommen, ist es notwendig, die gesell-
schaftlichen und kulturellen Strukturen und
Hintergriinde der indonesischen Gesell-
schaft in den Blick zu nehmen, und insbeson-
dere nach Faktoren zu suchen, die fiir eine
menschenrechtsfordernde Entwicklung In-
stehen konnen.
Schritten wurde bislang versucht, auf diesem

donesiens In mehreren
Weg voran zu kommen.

Ein erster Impuls wurde 2001 gegeben:
Der Generalsekretir der katholischen indo-
nesischen Bischofskonferenz und deren
Menschenrechtsreferent wurden zu politi-
schen Gesprichen nach Deutschland einge-
laden. In Berlin, und anschlieflend auch im
Europaparlament und bei der EU-Verwal-
tung in Briissel sollten Themen angespro-
chen werden, die im Alltag biirokratischer
Politikabwicklung schnell untergehen, aber
fiir ein nachhaltiges Verstehen ciner Gesell-
schaft wichtig sind: Was sind die tieferen
Griinde fiir die in Indonesien so verbreitete
Praxis der Korruption? Uber welche Beweg-

64

griinde verfiigen die Religionen, sich zu po-
litischen Fragen in der einen oder anderen
Richtung zu duflern? Weshalb sollte von po-
litischer Seite auf die Religionen zugegangen
werden, wenn ein verantwortungsvoller
Umgang mit den sogenannten Religions-
konflikten im Land gesucht wird? Das da-
mals durchgefithrte Programm, bei dem die
Giste unter anderem im Menschenrechts-
ausschufl des Bundestags, im auflenpoliti-
schen Club der Katholischen Akademie in
Berlin und vom Staatssekretir des Auswirti-
gen Amtes, Jirgen Chrobog, empfangen
wurden, konnte als erfolgreich bewertet
werden. Allerdings war zu spiiren, dafl da-
mit nur die eine Seite der Medaille gezeigt
war: Um eine Sensibilitit fiir die religios-
kulturellen Hintergriinde der Politik an die-
ser geopolitischen Schliisselstelle Stidostasi-
ens zu wecken, ist es notwendig, neben den
christliche Minderheiten auch mit Vertrete-
rinnen und Vertretern der Mehrheitsreli-
gion, des Islam, das Gesprich zu suchen.
Der Vorsitzende von Justitia et Pax, Bi-
schof Reinhard Marx (Trier), hatte deshalb
fiir das Friihjahr 2004 einige hochrangige
Vertreter des indonesischen Islam zu Ge-
sprichen nach Deutschland eingeladen. Mit
dem Besuch sollte einerseits der Notwendig-
keit nach einem verstirkten interreligisen
Dialog zu Frieden und Menschenrechten
Rechnung getragen, andererseits dem Bedarf
nach einer vertieften Wahrnehmung religits
motivierter Denk- und Handlungsmuster in
der Politik begegnet werden. Beide muslimi-
schen Giste, Azyumardi Azra, der Rektor
der Islamischen Universitit (UIN) in Ja-
karta, sowie Lies Marcoes-Natsir, Pro-
grammverantwortliche der Asia Foundation
in Indonesien und seit langem in der musli-
mischen Frauenbewegung Indonesiens ak-
tiv, bemiihen sich in ihrer Gesellschaft an
unterschiedlichen Orten um die Vermirttlung
zwischen den Anspriichen von demokrati-
schem Pluralismus, sikularem Rechtsstaat,



Umschan

Menschenrechten und Geschlechtergerech-
tigkeit mit dem Profil authentisch gelebter
islamischer Glaubigkeit. Wie kaum an ande-
rer Stelle weltweit spiegeln die indonesi-
schen Debatten zu dem, was mit einem
Schlagwort als ,Liberaler Islam“ bezeichnet
wird, die innere Spannweite einer Religion
wider, die gerade nach dem elften September
2001 unter dem Verdacht steht, den politi-
schen Anforderungen der sikularen Mo-
derne nicht zu geniigen. Diese Debatten
haben sowohl nach innen — fiir das Selbst-
verstindnis der Religion —, aber auch nach
auflen — fiir den politischen und gesellschaft-
lichen Umgang mit Religion — erhebliche
Relevanz.

Es gelang, nicht zuletzt dank der guten
Vernetzung im politischen Bereich, die die
Kommission Justitia et Pax in den vergange-
nen Jahren aufgebaut hat, ein Programm fiir
einen Adressatenkreis
durchzufiihren: Kern waren zwei Fachforen
zu den Themen ,Menschenrechte als nor-
mativer Konsens fiir die Moderne?!“ sowie
sDemokratie und Islam®, die in Kéln und
Berlin durchgefithrt wurden. Zur Modera-
tion bzw. weiterem Mitwirken konnten ein-

zielgerichteten

schligige Fachleute der interreligidsen De-
batte gewonnen werden, so Johannes Miiller
SJ, Lehrstuhlinhaber fiir Entwicklungspoli-
tik an der Miinchener Hochschule der Jesui-
ten, Christian Troll SJ, ausgewiesener Ex-
perte fir den Dialog mit dem Islam; beide
sind auch in anderen Gremien der Deut-
schen Bischofskonferenz titig und erfahrene
Vermittler zwischen Wissenschaft und Kir-
che. Gleiches gilt fiir Heiner Bielefeldt, Di-
rektor des Deutschen Instituts fiir Men-
schenrechte, der seine Expertise seit vielen
Jahren als Moderator fiir Menschenrechts-
fragen in der Kommission Justitia et Pax zur
Verfigung stellt. ,,Von auflen® konnten an-
dere gewonnen werden, so Gudrun Krimer,
eine der fithrenden Islamwissenschaftlerin-
nen in Deutschland, die das Berliner Forum

5 Stimmen 223, 1

moderierte, sowie der Tilburger Religions-
phanomenologe Herman Beck, Niederlin-
der mit indonesischen Wurzeln, der Ge-
sprichspartner beim Thema ,Islam und
Menschenrechte war.

Neben den grofieren Veranstaltungen, an
denen Bundestagsabgeordnete, Vertreter des
Innenministeriums, von Botschaften und
Stiftungen, aber auch zahlreiche deutsche
Muslime teilnahmen, fanden Gespriche der
Delegation mit der Unterkommission fiir
den interreligivsen Dialog der Deutschen
Bischofskonferenz, den Dialogreferenten
der Bistiimer und im Sonderstab .Dialog
mit der islamischen Welt“ des Auswirtigen
Amtes statt. Abschluff und Hohepunke war
schliefilich ein Empfang bei Bundesprisi-
dent Johannes Rau im Schlof Bellevue.

Die zur Debatte stehende Themenpalette
beriihrte viele Punkte, die auch in den Dis-
kussionen der curopiischen Staaten zum
Thema Religion sensibel und weithin unge-
klare sind. Im Mittelpunkt standen Fragen
nach dem Verhiltnis von Shari’a und sikula-
rem Verfassungsrecht sowie der Implemen-
tierung von Menschenrechten in den kultu-
Indonesiens. Es wurde
sichtbar, wie schwer eine arabische Interpre-
tation des Islam auf den stidostasiatischen
Versuchen der Inkulturation von Religion

rellen Kontext

lastet und ein eigenes Verstindnis des Zu-
sammenhangs von gliubiger und gesell-
schaftlicher Existenz behindern kann. Be-
tont wurden weiterhin die groffen Chancen
gerade der beispiclsweise javanisch inkul-
turierten Religionen, friedlich miteinander
auszukommen und auf die Entwicklung des
Gemeinwohls hin konstruktiv zusammen-
zuwirken.

Ein weiterer Schwerpunkt der Diskussio-
nen war die auch fiir das Christentum so hei-
kle Genderfrage: Wie halten es die Religio-
nen mit einer an Gerechtigkeitsnormen
orientierten Forderung der Geschlechterrol-
len, insbesondere jener der Frau — innerhalb

65



Umschan

der Gesellschaft und innerhalb der cigenen
Religion? Inwieweit prigen Traditionen, die
lange Zeit auch religiés legitimiert wurden,
ein Geschlechterverhiltnis, das insbeson-
dere Frauen keine ihren Fihigkeiten ange-
messenen  Entfaltungsmoglichkeiten lific?
Auf den Islam bezogen traten interessante
Aspekte insbesondere zu einer von Frauen
initiierten Hermeneutik der Koranlektiire
zutage; der Austausch mit der feministi-
schen christlichen Theologie diirfte in Zu-
kunft interessant werden.

Zu diskutieren sein wird, ob die Bewe-
gungen innerhalb des asiatischen Islam auch
fiir die deutsche Diskussion zum Verhilenis
von Religion und Politik sowie der Integra-
tion islamischer Religiositit in die deutsche
Gesellschaft neue Perspektiven er6ffnen
konnen. Diese Frage war sozusagen die Hin-
tergrundmelodie der Tage. Bei der Planung
des Programms wurde sowohl auf die in
Deutschland mit Integrationsfragen befafi-
ten Personen, aber auch
Deutschland lebende Muslime aktiv zuge-
gangen und deren Stellungnahmen er-
wiinscht.

Mit Franz Magnis-Suseno S] befand sich
eine Person in der Delegation, die in ver-
schiedener Hinsicht eine vermittelnde Rolle
einnehmen kann: Deutscher Herkunft, aber
bereits seit 1964 in Indonesien lebend,
nimmt er als christlicher Theologe und Sozi-
alphilosoph in den zum Teil scharfen Aus-
einandersetzungen innerhalb der indonesi-
schen Gesellschaft seit Jahren prononciert
Stellung und setzt sich fiir eine differenzierte
Wahrnehmung der Religionen ein. Ein we-
sentlicher Schwerpunkt seines Wirkens ist
die Suche nach einem substantiellen Dialog
zwischen Religion und Politik, bei welchem
die Religion sich keine Illusionen tiber ihre
eigene politische Wirkung macht, und die
Politik ihre Verwiesenheit auf religiose und
kulturelle Voraussetzungen anerkennt. Er
vermag es, Traditionen miteinander ins Ge-

auf wviele in

66

sprach zu bringen und dabei gegenseitige
Lernerfolge zu ermoglichen. Beeindruckend
bleibt in Erinnerung, wie er auf Einladung
der indonesischen Botschaft zum bunten
Kreis der indonesischen Community in Ber-
lin sprach — mit eindriicklichen Worten fiir
die Werte von demokratischer Vielfalt, guter
Regierungsform, Korruptionsbekimpfung
und Gewaltenteilung werbend, und darin —
manchmal explizit und manchmal nur in
Andeutungen - die Verbindung kniipfend
zwischen dem aufklarerischen Erbe Europas
und dem kulturellen Erbe Indonesiens. Es
wurde klar, daff Menschenrechte und De-
mokratie vielleicht in Europa und der soge-
nannten westlichen Welt zeitlich zuerst for-
muliert wurden, ihr Geltungsanspruch aber
weit dariiber hinausgeht, weil sie hier wie
dort eine Verbindung zu lokaler Mentalitit
und Kultur eingehen miissen. Erst darin
werden sie lebbar und gewinnen Gestalt.
Eine Fortsetzung auf ganz anderer Ebene
fanden die Bemiihungen, die von deutscher
kirchlicher Seite zum Kontext Indonesiens
unternommen wurden, in diesem Sommer:
Bei Medan, im Norden der indonesischen
Insel Sumatra fand auf Einladung einiger
protestantischer Kirchen, die im Verbund
der ,Vereinten Evangelischen Mission®
(VEM) zusammengeschlossen sind, eine
grofle Konferenz zur Frage statt, wie Frie-
dens- und Menschenrechtsarbeit verstirkt in
den Fokus kirchlichen Handelns treten kon-
nen. Justitia et Pax, mit dem deutschen Arm
der Vereinten Evangelischen Mission seit
mehreren Jahren im Rahmen des ,Forum
Menschenrechte® in enger Zusammenarbeit,
bot sich als Vermittler an, um der Konferenz
einen Okumenischen Charakter zu geben:
Hinzu gebeten wurden einige der prominen-
testen katholischen Menschenrechtler des
Landes, unter anderem Ignatius Ismartono
SJ, der das ,Reconciliation and Crisis Cen-
ter der Bischofskonferenz leitet, Sumardi
Sandyawan SJ, ein landesweit bekannter



Umschan

Kampfer fiir die Rechte von Stralenkindern
und aktiv in der Demokratiebewegung, so-
wie Theo van den Broek, ein Franziskaner,
der das Biiro fiir Gerechtiglkeit und Frieden
auf der Insel Westpapua leitet. Letzterer
brachte den Kern der einwéchigen gemein-
samen Suche auf den Punkt: Der Kampf fiir
Menschenrechte ist nicht ein side-event der
Kirche. Es geht um nichts geringeres als

/.

darum, die menschliche Wiirde wiederher-
zustellen. Genau darin liegt das Zentrum des
Evangeliums. Daniel Bogner

! Eine Dokumentation des interreligiésen Dialogpro-
gramms mit indonesischen Muslimen, der auch einige
Artikel der Autoren zum Thema beigefiigt sind, kann
bestellt werden bei: Deutsche Kommission Justitia et
Pax, Kaiserstrafle 161, 53113 Bonn, Tel. 0228-103217,
justitia-et-pax-deutschland@dbk.de.

~

Die Natur vollstindig aufgegeben?

Stellungnahme zu Michael Rosenbergers Artikel »Ein Du vom ersten Moment*

In dem oben genannten Artikel! hat Michael
Rosenberger meine Ubetlegungen zur Frage
nach der Schutzwiirdigkeit des frithen Em-
bryos? in einer — angesichts der uferlosen
Literatur zu diesem Thema merkwiirdig
anmutenden — Ausfiihrlichkeit und Aus-
schlieflichkeit sowie in einer Art und Weise
kritisiert, die mich zu einer Stellungnahme
veranlaf3t.

Der Hauptemnwand von Rosenberger be-
steht darin, ich wiirde die naturrechtliche Ar-
gumentation ,vollstindig® verlassen (668)
bzw. den zweiten Pol namens ,,Natur® anf-
geben (669). Grundlage fiir diesen Vorwurf
ist zunachst mein Versuch, drei Diskursebe-
nen herauszuarbeiten, die in der Diskussion
um die ethische Legitimitit des Embryonen-
verbrauchs eine Rolle spielen. Im Blick dar-
auf, dafl die Diskussion nur allzu oft blof} mit
emnem Verweis auf eine Giiterabwigung —
etwa zwischen den verbrauchten Embryo-
nen und den Heilungsaussichten einer mog-
lichen Stammuzelltherapie — gefiithrt wird,
ging es mir darum zu zeigen, dafl der Argu-
mentation mit der Giiterabwigung letztlich
immer schon ein Urteil {iber den Status des
Embryos zugrundeliegt, und daff die jewei-
lige Position, die man zur Argumentation
mit Potentialitit, Identitit und Kontinuitit

(PIK) einnimmt, immer schon ein bestimm-
tes Wirklichkeitsverstindnis und eine be-
stimmte Zugangsweise zur Wirklichkeit vor-
aussetzt. Entscheidend ist nimlich hier auf
dieser dritten Ebene die Frage, ob man die
Wirklichkeit des Embryos aus einer kommu-
nikativ-teilnehmenden Perspektive oder aus
einer empirisch-beobachtenden Perspektive
heraus betrachtet.

Damit ist nun freilich keineswegs gesagt,
daft fir denjenigen, der den Embryo aus der
Teilnchmerperspektive ansieht, eine Aus-
sage iiber die Wirklichkeit des Embryos,
wie es das PIK-Argument sein will, tiber-
flissig geworden wire, so als wiirde die
Teilnehmerperspektive allein schon — also
ohne jeden Bezug zur Wirklichkeit und zur
Sachebene — begriinden konnen, wann der
Embryo beginnt. Wie kénnte sie das? Da
hat Rosenberger Recht. Nur habe ich das
auch nic und nirgendwo behauptet. Die drei
Diskursebenen habe ich nie als sich aussch-
lieBende Argumentationsweisen verstan-
den. Es ging vielmehr um eine Analyse der
verschiedenen Ebenen, die alle drei beim
Diskurs, bewufit oder unbewuflt, eine Rolle
spielen. Dafl einem das Wirklichkeitsver-
standnis bewufit wird, aus dem heraus man
argumentiert, bedeutet doch nicht, daff die

67



