BESPRECHUNGEN

Philosophie

Horrr, Otfried: Kants Kritik der reinen
Vernunft. Die Grundlegung der modernen
Philosophie. Miinchen: Beck 2003. 378 S.
Lw. 24,90.

Immanuel Kant (1724-1804) ist auch
2004 weiterhin anregend und herausfor-
dernd. Etwa mit seinem Wort, aus der Un-
miindigkeit herauszugehen, und gerade aus
der Unmiindigkeit, welche man selbst ver-
schuldet hat und aufrecht hilt; oder darin,
alles, was sich als Autoritit ausgibt, kritisch
zu befragen; aber auch mit dem Gebot,
duferst zuriickhaltend bei der Formulie-
rung allgemeingiiltiger Aussagen zu sein.
Historisch gesehen ist seine Leistung, zwi-
schen dem Empirismus und dem Rationa-
lismus einen Weg zu finden, eindrucksvoll.

Fiir den Empirismus beginnt alle Er-
kenntnis mit der Erfahrung, gelangt aber
auch nicht {iber sie hinaus. Der Rationalis-
mus behauptet eine Erkenntnis, die vor und
unabhingig von aller Erfahrung ist und sie
iibersteigt. Kant zeigt, wic alle Erkenntnis
zwar mit Erfahrung beginnt, doch wie sie
vom Verstand in einer von vornherein (a
priori) mitgegebenen, allgemein giiltigen
Weise bearbeitet wird und wie der allen
Menschen gemeinsame Verstand selbst
Vorstellungen ~eigenstindig  produziert.
Diese Erkenntnisprodukte werden an die
Vernunft weitergereicht. Sie sucht die Be-
dingungen fiir das bisher Erkannte anhand
der Ideen der Seele, der Welt und Gottes.
Doch wiirde es die Vernunft iiberfordern,
iiber Existenz oder Wesen dieser drei etwas
aussagen zu wollen — mangels sinnlicher Er-
fahrung. Was der Vernunft bleibt ist, sich
von diesen drei Ideen leiten (regulieren) zu
lassen. Damit ist aber ebenso die Skepsis des

356

Empirismus widerlegt, wie die klassische
Metaphysik verabschiedet. So weit die
LKritik der reinen Vernunft® von 1781.

Kurz vor dem Jubiliumsjahr hat der in
Tiibingen lehrende Philosoph Otfried
Hoffe Kants , Kritik® intensiv durchforstet.
Ein Vierfaches will dieses anspruchsvolle
Werk Hoffes leisten. Zum ersten fragt der
Autor, auf welche philosophischen Positio-
nen Kant in seinem Werk Bezug nahm, zum
Beispiel auf Christian Wolff und David
Hume, und wie er sich mit ihnen kritisch
auseinandersetzte. Zweitens zeigt er, welche
Positionen Kant selbst in diesem grundle-
genden Werk einnahm. Drittens aber zieht
Hoffe die Linien der Wirkungsgeschichte
dieser Stellungnahmen aus und iberpriift
kritisch Gegenpositionen. Viertens setzt er
die kantische Position den vielfltigen An-
sitzen der Moderne aus, sei es der analyti-
schen, sei es der phinomenologischen Phi-
losophie, und untersucht, ob sich diese
Position ihnen gegentiber halten lifft und
ob sie vielleicht in ihrer Antwort mutiger
und weitreichender als manche moderne
Position 1st.

Soweit der Anspruch, den Hoffe an sein
Werk gesetzt und erfiillt hat. Wie ist jedoch
dieses Buch selbst einzuordnen? — Es ist er-
stens zwar kein Handkommentar der ,,Kri-
tik der reinen Vernunft® im engen Sinn ent-
standen, in dem Satz fiir Satz besprochen
wird, dennoch werden simtliche Ab-
schnitte der ,Kritik® untersucht. Die Leser
erhalten somit auch keine kommentierte
Auswahl, sondern eine Argumentation des
gesamten Werkes, also einen Uberblick
iiber das Ganze. Wichtig fiir den Leser ist
die Seite zwolf: Sie liefert den Fahrplan



Besprechungen

durch dieses reichhaltige Werk. Dabei ar-
beitet Hoffe Kants Stellungnahmen zu den
Naturwissenschaften, gegeniiber einer Phi-
losophie der Sprache und der Moralphilo-
sophie, um nur diese Bereiche zu nennen,
heraus. Zweitens berticksichtigt Hoffe bei
seiner Auslegung der ,Kritik der reinen
Vernunft® fast alle anderen Schriften Kants.
Damit wird Kants Gesamtwerk umfassend
auskunftsfihig gemacht. Man darf daher
von einem Kommentar zu Kants Lebens-
werk selbst sprechen. Drittens setzt sich
Hoffe — nicht polemisch aber provokativ —
mit zahlreichen Einwiirfen und Vorbehal-
ten, die gegentiber Kants Werk angebracht
wurden, auseinander. Es ist damit auch ein
Aufriff der héffeschen Philosophie selbst
entstanden. Viertens hat er ein sehr eigenes,
elegantes Werk vorgelegt, in welchem dem
Leser ein geriitteltes Mafl an Aufmerksam-
keit und Geduld abverlangt wird. Zum
Trost vernimmt er: Kant habe seine Philo-
sophie oder seine Art zu philosophieren nie
fir ,das Ganze“ der Philosophie gehalten.
Héffe zeigt uns einen Kant, der jedem Dog-
matismus abhold ist: einen Kant, welcher
auf den unausrottbaren Hang, Metaphysik
zu treiben, aufklarend und erzieherisch ein-
wirkt und thm dort Grenzen aufzeigt, wo er
sich iiberhebt und sich zu viel zumutet.
Und der damit dem Glauben Raum schaff.

Norbert Brieskorn S|

KORITENSKY, Andreas: Wittgensteins Phi-
nomenologie der Religion. Zur Rehabili-
tierung religidser Ausdrucksformen im
Zeitalter der wissenschaftlichen Weltan-
schauung. Stuttgart: Kohlhammer 2002.
320 S. (Minchener philosophische Studien.
Neue Folge. 20.) Br. 35,~.

Innerhalb der herkémmlichen Wittgen-
stein-Interpretation kommt der vorliegen-
den Dissertation eine herausragende Stel-
lung zu. Andreas Koritensky gelingt es in
einer knappen, tibersichtlichen und prizi-

sen Weise erstens herkommliche Bilder von
Ludwig Wittgenstein grundsitzlich zu re-
vidieren, zweitens eine nichtintellektualisti-
sche Sicht auf den religiésen Glauben zu
etablieren und drittens eine sowohl exakte
als auch behutsame Deutung der verschie-
denen, teilweise auch sehr verstreuten reli-
gionsphilosophischen Bemerkungen Witt-
gensteins vorzulegen.

Das Buch besteht aus drei jeweils in sich
sehr homogen geformten Teilen: Der erste
Teil (19-114) bietet eine sehr prignante
Ubersicht iiber die philosophische Me-
thode und den philosophischen Ansatz
Wittgensteins. Er ist so gearbeitet, daf} er
sich auch gut als Einfihrung in das Philoso-
phieren Wittgensteins eignet. Koritensky
liefert hier aber auch die Grundlagen, die er
braucht, um das verzerrte Bild, das der
sogenannte ,, Wittgensteinianismus® von
der Religionsphilosophie Wittgensteins
hinterldfit, einer griindlichen Korrektur zu
unterzichen. Besonders wichtig sind hier
die Analysen zum Sprachspielbegriff, hat
sich doch im Wittgensteinianismus ein
vollkommen falscher Sprachspielbegriff
durchgesetzt: Der Wiittgensteinianismus
betrachtete autonome
Sprachprovinzen, in denen sozusagen je-
weils eigene (semantische) Gesetze herr-
schen. Religion wire aus dieser Sicht nur
eine Provinz neben anderen.

Der Autor macht demgegentiber die pha-
nomenologische und (in der Spur Goethes)
~morphologische® Intention Wittgensteins
deutlich: Sprachspiele sind Urphanomene
der Sprache; Modelle, mit deren Hilfe wir

Sprachspiele als

den Sprachgebrauch verstehen und kliren
kénnen. Es gibt verschiedene Sprachspiele
— so vielfaltig wie das Leben der Menschen
ist. Um in den Undurchsichtigkeiten des
Lebens Ubersicht zu gewinnen, brauchen
wir Modelle, die uns helfen, elementare
sprachliche Vollziige
bewerten. Das heiflt jedoch: Von einem

entsprechend zu

257



