
Christoph \? öttigheimer
FEuchariıstıie als Opfter

| 1ne kontroverstheologische Erage:

ach der Unterzeichnung der „Gemeıunsamen Erklärung Z Rechtfertigungs-
lehre“ hat sıch die bilaterale Arbeıitsgruppe der Deutschen Bischoftskonfe-
ec117 un der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands als nächstem kontroverstheologischen Thema dem Kirchenverständ-
nN1s zugewandt. War W al VO manchen Theologen un! iınsbesondere selıtens der
evangelıschen Kirchen zunächst das Thema der Fucharistie vorgeschlagen worden,
doch estand VOT allem die katholische Kirche ohl hauptsächlıch AUS 7wWwel Gruün-
den auf dem ekklesiologischen 'Thema

Zum eınen 1st die ökumenische Zielbestimmung derzeıt och ımmer unklar: Wel-
che siıchtbare Gestalt und welchen theologischen Gehalt soll die künftige FEinheit
der Kırche haben? Katholischerseıts wiırd das 1ın apostolischer Sukzession stehende
Bischofsamt für das Kirchesein der Kirche als wesenskonstitutiv erachtet, on

die evangelıschen Auffassungen 1abweichen. In der rage nach der Struktur einer
künftigen Kıirchengemeinschaft stehen sıch somıt dıe ekklesialen Wiırklichkeıiten,
WwW1e€e S1e se1lıt der Reformatıon geschichtlich gewachsen sınd, ach Ww1e€e VOT konträr gC-
yenüber un machen eiıne noch eingehendere Klärung ekklesiologischer Fragen
notwendig. Darauft haben 1im übrıgen sowohl dıe „Gemeıinsame Erklärung ZUE

Rechttertigungslehre” (Nr. 43) als auch die Erklärung der Kongregatıon tür dıe
Glaubenslehre „Dominus lesus“ (Nr. 16 hingewıesen letztere treiliıch W:-
sens1ibel un nıcht fre1 VO Mißverständnissen.

Zum andern herrscht Okumenikern allgemeın dıe Überzeugung VOI, da{ß
die kontroverstheologischen Hürden 1n der Lehre VO der Fucharistıe wesentlich
geringer sınd als 1n der Lehre VO der Kırche. ıne verbindliche Eınıgung 1n der
Lehre VO Abendmahl scheint 1n oreifbarer ähe nıcht wenıge Theologen erach-

c ] Sal schonten eine „gemeiınsame Erklärung 7A08 Verständnıis des Herrenmahls
E  jetzt für möglıch. Wiaäre eıne solche aber erst einmal unterzeichnet, stünde eıner Za

charistiegemeinschaft nıchts mehr 1m Weg zumiındest AaUuS$ evangelischer Sıcht
Diese könnte sıch die katholische Kirche jedoch nıcht eıgen machen, W as dann
aber am mehr vermuitteln se1ın dürfte, $5llt CS doch schon jetzt genügend
schwer, den Zusammenhang zwiıschen Fucharıstıie- un Kirchengemeinschaft
verdeutlichen. Zudem yäbe eCSs tortan ohl keinen zwingenden Grund mehr, sıch
ber einen einheitlichen Kirchenbegritf verständıgen, ware doch Jenes 7iel schon

0/2005 www.stimmen-der-zeıt.de 651



Christoph Böttigheimer

erreicht, dem die kırchliche Basıs schlechterdings den Erfolg der Okumene mi(ßt:
die gemeınsame Feıer des Herrenmahls.

Aus wohlüberlegten Gründen stehen also nıcht zuletzt auf Drangen der katholi-
schen Kıiırche ekklesiologische Fragen 1mM Zentrum der vierten ökumenıschen Phase,
dıe VOT fünt Jahren mı1t der teierlichen Unterzeichung der (GemeLhinsamen Erklärung
ZUr Rechttertigungslehre 1ın Augsburg begonnen hat Irotz der ekklesiologischen
Ausrichtung des gegenwärtıgen römisch-katholischen/evangelisch-lutherischen
Dialogprozesses se1 1mM tolgenden dennoch die Fucharistiethematıik Gegenstand der
Reflex1ion. Dabe] soll 7A08 einen verdeutlicht werden, da{fß 1mM Abendmahlsverständ-
Nn1Ss der gewichtigste Lehrunterschied heute tatsächlich sSOWweıt ausgeraumt ists da{ß f
nıcht mehr als kırchentrennend gelten hat der Streıt den Opftercharakter.
Zum andern soll ach möglıchen Konsequenzen gefragt werden, die siıch hiıeraus für
den katholischen Umgang m1t der Fucharıistıie ergeben. Wıe ann ıne Fucharistie-
gemeinschaft schon ELIZL konkret vorbereıtet werden, ungeachtet der och otfenen
ekklesiologischen Fragen?

leiben WIr ewiglich gescheiden un wıdernander“

In der Reformationszeıit sıch innerhal der Abendmahlslehre dıe orößten kon-
fessionsspezıfischen Unterschiede bekanntlich wenıger 1n der rage ach der eal-
prasenz als vielmehr in der Lehre VO Opftercharakter der FEucharistie auf In der
katholischen Meßopfterlehre (sacrıfıcıum) erkannte Martın Luther den Gedanken
der Wıederholung des Kreuzesopfers Christi W as 1n seınen Augen die Eınmaligkeıt
und Vollgenügsamkeıt der Versöhnungstat Jesu Christı Kreuz gefaährdete und
damıt das Evangelium VO der Rechtfertigung des Gottlosen allein AUS Glauben
(sola {1de) entstellte2.

Zudem wandte sıch die Wıttenberger Retformatıion strikt eiıne Vorstellung
VO Mefsopter (sacrıfıcıum), wonach dıe Messe „ein Werk und eın Opter“ sel,
ıne Genugtuung bzw. Zeremonıie, die kraft iıhres außeren Vollzugs selbst wirksam
werde (ex operato). Ausgehend VO der Rechtfertigungslehre als dem Herz-
stück retormatorischer Theologie, lehnte Luther jegliche Versuche menschlicher
Selbstrechtfertigung, jedes satıstaktorische Werk strıkt ab un: verurteılte 1n den
Schmalkaldischen Artıkeln „dıe Messe 1mM Bapsttum” scharf als „großeste und
schrecklichste Greuel“ die un „allen anderen bapstlıche Abgottereıen dıe hohe-
STE un: schonest se1l  L3 Angesıchts dieses Urteils gelangte Sarl der Schlufßsfolge-
ru. „Also sind und leiben WIr ewıglich yescheiden un: wıdernander“* Ahnlich
apodiktisch heilßt CS 1m Heıidelberger Katechismus: ‚Und 1St also dıe Messe 1mM
rund nıchts anders denn eıne Verleugnung des einıgen Opfters un! Leidens Jesu
Christiı und 1ne vermaledeıte Abgöttereı. C 5

1ıne solch schroffe Kritik der Lehre VO „Mefßopfter“ schien ine Verständi-

6572



Eucharıistie als Op}er
Zung hinsichtlich des Optercharakters der Eucharistie aum zuzulassen. Dennoch
gelang 1n verschıedenen ökumenischen Gesprächen, sıch 1n diesem schwierigen
Punkt anzunähern un ber einen theologischen Grundkonsens verständigen®.
Hiılfreich War dabe1 Z eiınen dıe Eıinsıcht, da{ß Luthers Kritik wenıger die ka-
tholische Fucharistielehre trat als vielmehr tatsächliche MifSstände un! -bräuche
damalıger kırchlicher Mefßpraxıs. Die spätmittelalterliche Kirche hatte nämlich das
sakramentale Verständnıis der Fucharistie weıthın verloren. Sakramentalıität un
Opfercharakter bzw. das Opfer der Messe un:! Kreuzesopfer Jesu Christiı da-
her auseinander reten, wodurch sıch 1mM kiırchlichen Leben das Opfer der Kırche
weıthın verselbständigte un tatsächlich als Wiıederholung bzw. Erneuerung des
Kreuzesopfters Christı erscheinen muflÖte.

och schon das Iriıenter Konzıil bestätigte dıe Vollgenügsamkeıt der einmalıgen
Erlösungstat Jesu Christiı un betonte die sakramentale Vergegenwärtigung des
Kreuzesgeschehens Christiı 1m eucharıistischen Vollzug. Kreuzesopter un! Fuchari-
stiefejer bılden demzufolge eiıne FEinheit. Das eucharıistische Opfer stellt weder eıne
Wiederholung och die Fortsetzung oder Erganzung des Kreuzesopters Christı
dar, sondern 1St dessen Gegenwärtigsetzung (repraesentat10)/. Es ezieht sıch also
auf den einmalıgen Versöhnungstod Jesu Christi, der, W1€e das Konzil testhält,

„eın wirklıiches Sühnopfer 1st undEucharistie als Op}'er  gung hinsichtlich des Opfercharakters der Eucharistie kaum zuzulassen. Dennoch  gelang es in verschiedenen ökumenischen Gesprächen, sıch in diesem schwierigen  Punkt anzunähern und über einen theologischen Grundkonsens zu verständigen®.  Hilfreich war dabei zum einen die Einsicht, daß Luthers Kritik weniger die ka-  tholische Eucharistielehre traf als vielmehr tatsächliche Mißstände und -bräuche  damaliger kirchlicher Meßpraxis. Die spätmittelalterliche Kirche hatte nämlich das  sakramentale Verständnis der Eucharistie weithin verloren. Sakramentalität und  Opfercharakter bzw. das Opfer der Messe und Kreuzesopfer Jesu Christi waren da-  her auseinander getreten, wodurch sich im kirchlichen Leben das Opfer der Kirche  weithin verselbständigte und tatsächlich als Wiederholung bzw. Erneuerung des  Kreuzesopfers Christi erscheinen mußte.  Doch schon das Trienter Konzil bestätigte die Vollgenügsamkeit der einmaligen  Erlösungstat Jesu Christi und betonte die sakramentale Vergegenwärtigung des  Kreuzesgeschehens Christi im eucharistischen Vollzug. Kreuzesopfer und Euchari-  stiefeier bilden demzufolge eine Einheit. Das eucharistische Opfer stellt weder eine  Wiederholung noch die Fortsetzung oder Ergänzung des Kreuzesopfers Christi  dar, sondern ist dessen Gegenwärtigsetzung (repraesentatio)’. Es bezieht sich also  auf den einmaligen Versöhnungstod Jesu Christi, der, wie das Konzil festhält,  „ein wirkliches Sühnopfer (ist) und ... bewirkt, daß wir ‚Barmherzigkeit erlangen und  Gnade finden‘ (Hebr 4, 16). ... Es ist ein und dieselbe Opfergabe, und es ist derselbe, der jetzt  durch den Dienst der Priester opfert und der sich selbst damals am Kreuz darbrachte, nur die  Art der Darbringung ist verschieden“ (DH 1743).  In der Eucharistiefeier wird also Jesus Christus sakramental gegenwärtig und mit  ihm das Heilsgeschehen seines einmaligen Kreuzesopfers wirksam. Allein Christus  kommt die Heilsmittlerschaft zu, allein seinem einzigartigen und einmaligen Kreu-  zestod wohnt die heilschaffende, weil Versöhnung stiftende Kraft inne.  Im bi- und multilateralen ökumenischen Dialog gelang es darüber hinaus, ım  Rückgriff auf den biblischen und alle anderen eucharistischen Aspekte umfassen-  den Begriff des „Gedächtnisses“ (anamnesis bzw. memoria), verstanden als „Wirk-  sammachung eines vergangenen Ereignisses in der Gegenwart“, das Verhältnis  „zwischen dem Opfer Christi und der Eucharistie“ klarer zu bestimmen®. Grund-  legende Differenzen konnten aufgearbeitet werden, indem deutlich gemacht wurde,  daß sich der Meßopfergedanke auf das „Gedächtnis“ des einmaligen und einzigar-  tigen Selbstopfers Jesu Christi bezieht und darum der sich ein für alle Mal opfernde  Jesus Christus der eigentlich Handelnde ist, der sich in der Eucharistie selbst gegen-  wärtig setzt. Eine Theologie des Kreuzesopfers konnte nun dahingehend gemein-  sam formuliert werden, daß im Herrenmahl das eine, einzige und vollgenügsame  Opfer Jesu Christi weder fortgesetzt noch wiederholt, noch ersetzt, noch ıhm et-  was hinzugefügt, sondern in der Erinnerung sakramental vergegenwärtigt wird.  Die freiwillige und einmalige Selbsthingabe Jesu Christi ist das eine und vollkom-  653bewirkt, dafß WIr ‚Barmherzigkeıit erlangen und
Gnade finden' (Hebr 4, 16) Es 1St eın und dieselbe Opftergabe, und 1St derselbe, der Jetzt
durch den Dienst der Priester opfert und der sıch selbst damals Kreu7z darbrachte, 1L1UTr die
Art der Darbringung 1St verschieden“ (DH

In der Fucharistiefeier wiırd also Jesus Christus sakramental gegenwärtıg un mMI1t
ıhm das Heilsgeschehen se1lnes einmalıgen Kreuzesopfers wırksam. Alleın Christus
kommt dıe Heilsmittlerschaft Z  5 allein seınem einz1ıgartıgen un! einmaliıgen Kreu-
zestod wohnt die heilschaffende, weıl Versöhnung stittende Kraft ınne.

Im bı- und multilateralen ökumenischen Dialog gelang 6S darüber hınaus, 1mM
Rückegriff auf den biblischen und alle anderen eucharistischen Aspekte umfassen-
den Begrifft des „Gedächtnisses“ (anamnesı1s b7zw. memor1a), verstanden als „ Wirk:
sammachung eiınes vergansCchCch Ere1ignisses ın der Gegenwart , das Verhältnis
„zwıschen dem Opfer Christı und der Fucharistie“ klarer bestimmen?. Grund-
legende Differenzen konnten aufgearbeıtet werden, ındem deutlich gemacht wurde,
da{ß sıch der Mefßopfergedanke auf das „Gedächtnıis“ des einmalıgen un eINZ1gaAr-
tıgen Selbstopfers Jesu Christı bezieht un: darum der sıch eın für alle Mal opfernde
Jesus Christus der eigentlich Handelnde ist, der sıch 1in der Eucharistie selbst 38 b
wartıg iıne Theologıe des Kreuzesopfers konnte L1U dahingehend veme1n-
Sa tormuliert werden, da{fß 1mM Herrenmahl das eine, einz1ıge un vollgenügsame
Opfter Jesu Christı weder fortgesetzt noch wiederholt, noch SESETZT; och ıhm ei-

W as hinzugefügt, sondern 1n der Erinnerung sakramental vergegenwärtigt wiırd.
Di1e freiwillige un! einmalıge Selbsthingabe Jesu Christiı 1St das eiıne und vollkom-

653



Christoph Böttigheimer

THECILC Opfter. Indem Christus als der erhöhte Herr 1n der Fucharistıe als Person BC-
genwärtig 1sSt (kommemoratıve Personalpräsenz), haben die Christgläubigen 1in der
sakramentalen emor1a zugleich auch seıner Versöhnungstat teıl. Auf sakra-
mentale Weıse, kraft des Heılıgen (Gelstes wırd 1n der Anamnesıs der Eucharistie-
tejer das eıne un! einz1ıge Opfter Jesu Christiı (Hebr 10, 12) für die Gläubigen (&
genwärtıgt und wiıirksam:

„ES 1St heute geklärt, Aafß weder das Herrenmahl noch iıne andere kirchliche Handlung als
Wiederholung des Kreuzesopfers Christı gedeutet werden dartChristoph Böttigheimer  mene Opfer. Indem Christus als der erhöhte Herr in der Eucharistie als Person ge-  genwärtig ist (kommemorative Personalpräsenz), haben die Christgläubigen in der  sakramentalen Memoria zugleich auch an seiner Versöhnungstat teil. Auf sakra-  mentale Weise, kraft des Heiligen Geistes wird in der Anamnesis der Eucharistie-  feier das eine und einzige Opfer Jesu Christi (Hebr 10, 12) für die Gläubigen verge-  genwärtigt und wirksam:  „Es ist heute geklärt, daß weder das Herrenmahl noch eine andere kirchliche Handlung als  Wiederholung des Kreuzesopfers Christi gedeutet werden darf ... Andererseits entspricht es  dem Glauben auch der evangelisch-lutherischen Kirche, daß die Präsenz von Leib und Blut  im Abendmahl die Gegenwart des geopferten Christus ist; insofern ist das Opfer Christi im  Herrenmahl gegenwärtig, das ja auch vor Gott nicht Vergangenheit ist, sondern bleibend gül-  tig (Hebr 12, 24; Offb 5, 6).“°  Luthers Vorwurf, die Messe sei das „großeste und schrecklichste Greuel“, wurde  bereits 1978 entkräftet, als katholische und lutherische Christen gemeinsam be-  kannten, daß Christus im Herrenmahl „als der Gekreuzigte gegenwärtig ist, als das  Opfer, das ein für alle Mal für die Sünden der Welt dargebracht wurde“: Dieses Op-  fer Jesu Christi „kann weder fortgesetzt noch wiederholt, noch ersetzt, noch er-  gänzt werden; wohl aber kann und soll es je neu in der Mitte der Gemeinde wirk-  sam werden“!°%, Folgerichtig erklärte unter anderem die Landessynode der  Evangelischen Kirche im Rheinland 1993, daß die katholische Messe von den Ver-  werfungen der Schmalkaldischen Artikel und von dem Ausdruck „vermaledeite  Abgötterei“ im Heidelberger Katechismus heute nicht mehr getroffen wird.  „Opfer der Kirche“  Als Getaufte sind die Gläubigen dem Leib Christi eingegliedert, sie sind sein Leib  geworden und haben insofern am Schicksal Jesu Christi, an seinem Paschagesche-  hen teil (Röm 12, 1; 15, 16): „Im gläubigen Empfangen werden sie als sein Leib in  das versöhnende Opfer hineingenommen, das sie zur Hingabe ihrer selbst ausrüstet  (Röm 12, 1) und sie befähigt, ‚durch Jesus Christus geistliche Opfer‘ (1 Petr 2, 5) im  Dienst an der Welt darzubringen.“ !! Der Opfercharakter der Eucharistie impliziert  letztlich also auch das gnadenhafte Hineingenommenwerden in die Selbsthingabe  Christi an Gott den Vater, das Einbezogenwerden in das Kreuzesgeschehen selbst.  Martin Luther räumte ein, „daß wir uns mit Christo opfern“!? und unter Verweis  auf 1 Petr 2, 5 sprach er gar vom „Dankopfer“ (sacrificium laudis), das all jene in Form  von Leiden, Predigt und guten Werken darbringen, die bereits durch Christus ver-  söhnt sind !®. Die Wittenberger Reformation bejahte darüber hinaus „die Deutung des  Herrenmahls als Dankopfer für das im Sakrament gegenwärtige Kreuzesopfer  «14  Vor diesem Hintergrund konnte die bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bi-  654Andererseılts entspricht
dem Glauben uch der evangelisch-lutherischen Kirche, da{fß dıe Präsenz VO Leib und Blut
1M Abendmahl die Gegenwart des yeopferten Christus iSt; insotern 1St das Opfter Chriıstı 1mM
Herrenmahl gegenwaärt1g, das Ja auch VOT (SOtt nıcht Vergangenheıit Ist;, sondern bleibend zÜl-
tlg (Hebr FZ: 24; Ofttb 5

Luthers Vorwurf, dıie Messe Nal das „großeste un: schrecklichste Greuel“, wurde
bereıts 97/7% entkräftet, als katholische und lutherische Christen gemeınsam be-
kannten, da{fß Christus 1m Herrenmahl „als der Gekreuzıigte gegenwärtıg ist;, als das
Opfter, das eın für alle Mal für dıe Sünden der Welt dargebracht wurde“ Dieses Op-
ter Jesu Christı „kann weder fortgesetzt noch wiederholt, och ErSELIZE och —

ganzt werden; ohl aber ann un: soll Je NECUu 1ın der Mıtte der Gemeıinde wirk-
Sa werden“ 19 Folgerichtig erklärte 10ig anderem die Landessynode der
Evangelischen Kırche 1mM Rheinland 1995 da{fß die katholische Messe VO den Ver-
werfungen der Schmalkaldischen Artıikel und VO dem Ausdruck „vermaledeıte
Abgöttereı“ 1m Heıidelberger Katechismus heute nıcht mehr getroffen wiırd.

„Opfer der Kirche“

Als Getaufte sınd die Gläubigen dem Le1ib Christı eingegliedert, s1e sınd se1ın Leib
geworden un: haben insotern Schicksal Jesu Christı, seinem Paschagesche-
hen teıl (Röm I2 I 15 16) „ Im ylaubiıgen Empfangen werden S1e als se1ın Leib ın
das versöhnende Opfer hineingenommen, das S1Ee ZUT Hıingabe ıhrer selbst ausrustet

(Röm I2 und S1Ce befähigt, ‚durch Jesus Chrıstus geistliche Opfer‘ etr Z 1MmM
Dienst der Welt darzubringen.“ 11 Der Opfercharakter der FEucharistie implizıert
letztlich also auch das oynadenhafte Hineingenommenwerden 1n die Selbsthingabe
Christı (50tt den Vater, das Einbezogenwerden ıIn das Kreuzesgeschehen selbst.

Martın Luther raumte eın, „dafß WIFr uns mMIt Chriısto opfern“ un Verweıs
auf etr Z sprach alVO „‚Dankopfter* (sacrıfıcıum laudıs), das all D  jene 1ın orm
VO Leiden, Predigt un Werken darbringen, die bereıts durch Christus VE1.=-

söhnt sind L Die Wıttenberger Reformatıon bejahte darüber hınaus „die Deutung des
Herrenmahls als Dankopfter für das 1mM Sakrament vgegenwärtıge Kreuzesopfer L
Vor diesem Hintergrund konnte die bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bı-

654



Eucharistie als Op}’er
schofskonterenz un der Kırchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen
Kırche Deutschlands konstatieren: „Von den Gebeten und den 1m Gottesdienst e1IN-
gesammelten Gaben als Dankopfer sprechen, 1St uns nıcht kontrovers.e 15

Freilich dürten dabe1 das Handeln (sottes einerseılts un: die Antwort des Menschen
andererseıts nıcht voneınander losgelöst werden. eım Dankopfter der Gemeinde
geht nıcht eine eigenmächtige Handlung, vielmehr 1St die dankend-lobpreı-
sende Darbringung der Gaben seıtens der Gläubigen durch das Heıilswirken (sottes
1n Jesus Christus selbst ermöglicht: „Christliıche Exıstenz aus sakramentalem Vollzug
1St n1ıe ‚paralleles‘ Geschehen 1mM Sınne eigenständiger Ergaänzung, sondern Teilhabe
dem Opfer Jesu Christi, das rettende Kraft besitzt für alle Völker und Zeıiten.“ So
annn heute anders als iın der retormatorischen Theologıe 7zwischen dem Kreuzesop-
ter Jesu Christi un dem Lob- un Dankopter der Gemeinde nıcht mehr
werden L

ber diese ökumenischen Annäherungen 1mM Opfercharakter der Eucharıstıe hın-
AUS sprechen katholische Theologıe un Kırche zudem VO „Opter der Kirche“.
S1e bezeichnen damıt die in der sıchtbaren lıturgischen Handlung (sacrıfıcıum V1S1-
bılıs), dem Herbeıibringen VO Trot un Weın sıch ausdrückende eigene Selbsthin-
xabe der Kırche 1 Die Kırche verwelst „ VOF (sott durch, 1n un! mı1t Christus auf das
Opfer Jesu ChristıEucharistie als Op}er  schofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen  Kirche Deutschlands konstatieren: „Von den Gebeten und den im Gottesdienst ein-  gesammelten Gaben als Dankopfer zu sprechen, ist unter uns nicht kontrovers.  5  Freilich dürfen dabei das Handeln Gottes einerseits und die Antwort des Menschen  andererseits nicht voneinander losgelöst werden. Beim Dankopfer der Gemeinde  geht es nicht um eine eigenmächtige Handlung, vielmehr ist die dankend-lobprei-  sende Darbringung der Gaben seitens der Gläubigen durch das Heilswirken Gottes  in Jesus Christus selbst ermöglicht: „Christliche Existenz aus sakramentalem Vollzug  ist nie ‚paralleles‘ Geschehen im Sinne eigenständiger Ergänzung, sondern Teilhabe an  dem Opfer Jesu Christi, das rettende Kraft besitzt für alle Völker und Zeiten.“ !° So  kann heute anders als in der reformatorischen Theologie zwischen dem Kreuzesop-  fer Jesu Christi und dem Lob- und Dankopfer der Gemeinde nicht mehr getrennt  werden!,  Über diese ökumenischen Annäherungen im Opfercharakter der Eucharistie hin-  aus sprechen katholische Theologie und Kirche zudem vom „Opfer der Kirche“.  Sie bezeichnen damit die in der sichtbaren liturgischen Handlung (sacrificium visı-  bilis), dem Herbeibringen von Brot und Wein sich ausdrückende eigene Selbsthin-  gabe der Kirche!®. Die Kirche verweist „vor Gott durch, in und mit Christus auf das  Opfer Jesu Christi ... und (läßt) sich von ihm erfassen“ !?, d.h. sie opfert sich selbst  mit Christus, indem sie in seine Liebe zum Vater und zu den Menschen eingeht und  so selbst zur Liebeshingabe an Gott und zu den Menschen befähigt wird.  Die Gläubigen werden „nicht nur als einzelne, sondern als Kirche mit dem Kreuzesgesche-  hen verbunden und in das Pascha Domini hineingezogen ..., (weshalb) ... die Liturgie der ka-  tholischen Kirche und ihre Theologie auch von der Eucharistie als Opfer der Kirche  (spricht). ... Theologisch versteht sich die Kirche nicht als selbständiges Subjekt der Darbrin-  gung neben Christus, sondern als Leib Jesu Christi, in dem und durch den Jesus Christus als  Haupt seines Leibes das eigentliche Subjekt ist.“*°  Schon Paulus - wie später auch Augustinus*! - sprach von der Einbeziehung der  Gemeinde in das Opfergeschehen Jesu Christi; er sah den „wahre(n) und angemes-  sene(n) Gottesdienst“ darin, daß sich die Gemeinde selbst als „heiliges und leben-  diges Opfer“ darbringt (Röm 12, 1). Die versammelte Kirche geht also über ihr Lob-  opfer und ihre Danksagung für das Kreuzesopfer Jesu Christi hinaus auch in das  Opfer Christi selbst mit ein, das im eucharistischen Vollzug vergegenwärtigt wird?22,  Die katholische Sichtweise von der Selbsthingabe der Kirche vermögen sich die  evangelischen Kirchen so nicht zu eigen zu machen, ist der Mensch im Recht-  fertigungsgeschehen doch wesentlich Empfangender und nicht Handelnder.  Nichtsdestoweniger widersprechen sie einem solchen ekklesial akzentuierten  Eucharistieverständnis solange nicht, als gewährleistet wird, daß Jesus Christus die  Versöhnungswirklichkeit in Person ist und bleibt, das „Christus allein“ (solus Chri-  stus) also nicht verdunkelt wird:  655und (1äfßt) sıch VOIN ıhm ertassen“ L S1e opfert sıch selbst
MIt Christus, ındem S1Ee 1n seıine Liebe 7AUE Vater un den Menschen eingeht un

selbst ZUrTr Liebeshingabe SS un! den Menschen befähigt wird.

Die Gläubigen werden „nıcht LLUL als einzelne, sondern als Kırche mıt dem Kreuzesgesche-
hen verbunden und in das Pascha Domuinı hıineingezogen (weshalb) dıe Liturgıie der ka-
tholischen Kirche und hre Theologie uch VO der Eucharistıie als Opfter der Kırche
(spricht). Theologisch versteht sıch dıe Kırche nıcht als selbständiges Subjekt der Darbrin-
Bung neben Christus, sondern als Leib Jesu Christi, in dem und durch den Jesus Christus als
Haupt se1ınes Leıibes das eigentliche Subjekt ist.“ 20

Schon Paulus W1€ spater auch Augustinus“ sprach VO der Einbeziehung der
(Gemeıinde 1in das Opfergeschehen Jesu Chrıst: sah den „wahre(n) un ANSCINCS-
ene(n) Gottesdienst“ darın, da{fß sıch die Gemeinde selbst als „heiliges un leben-
dıges Opfter“ darbringt (Röm 12 Die versammelte Kirche gyeht also ber ıhr Lob:
opfer un: ıhre Danksagung für das Kreuzesopfter Jesu Christı hınaus auch 1n das
Opfer Christı selbst mMIıt e1n, das 1mM eucharistischen Vollzug vergegenwärtıigt wiırdZ

Die katholische Siıchtweise VO  — der Selbsthingabe der Kirche vermogen sıch die
evangelischen Kırchen nıcht eıgen machen, 1st der Mensch 1mM Recht-
tertigungsgeschehen doch wesentlich Empfangender un nıcht Handelnder.
Nichtsdestoweniger widersprechen sS1e einem solchen ekklesial akzentulerten
Eucharistieverständnıs solange nıcht, als gewährleistet wiırd, da{fß Jesus Christus die
Versöhnungswirklichkeıit 1n Person 1St und leibt, das ;Chrıstus alleiın“ (solus Chri-
StusS) also nıcht verdunkelt wıird

655



Christoph Böttigheimer

In der Tat meınt „dıe Rede VO  =) der FEucharistie als ‚Opter der Kirche‘ keın eigenes und
selbstmächtiges TIun der Kırche, das dem Opfter Christı EeLWAS hıinzufügt, sondern S1e meınt
eın allein auf Christı Opfter verweisendes, die eiıgene Ohnmacht bekundendes, sıch ganz auf
Christus verlassendes und ıh dem Vater vorstellendes und darbringendes Handeln 2

SO wırd ZWar das Verhältnis zwıschen dem Handeln Jesu un: dem der Kirche ın
der Eucharistıe kontessionell unterschiedlich bestimmt, dennoch aber stimmen
beıide Kıiırchen 1n „der Eınzigkeıit un!: Vollgenügsamkeıt des Kreuzesopfers Jesu
Christiı unChristoph Böttigheimer  In der Tat meint „die Rede von der Eucharistie als ‚Opfer der Kirche‘ ... kein eigenes und  selbstmächtiges Tun der Kirche, das dem Opfer Christi etwas hinzufügt, sondern sie meint  ein allein auf Christi Opfer verweisendes, die eigene Ohnmacht bekundendes, sich ganz auf  Christus verlassendes und ihn dem Vater vorstellendes und darbringendes Handeln  « 23.  So wird zwar das Verhältnis zwischen dem Handeln Jesu und dem der Kirche in  der Eucharistie konfessionell unterschiedlich bestimmt, dennoch aber stimmen  beide Kirchen in „der Einzigkeit und Vollgenügsamkeit des Kreuzesopfers Jesu  Christi und ... (in) der Tragweite seiner Anamnese in der Eucharistiefeier der Kir-  che“ überein, weshalb die Meßopferkontroverse heute ihren kirchentrennenden  Charakter verloren hat?*.  Im Verständnis der Eucharistie als Opfer konnte ein differenzierter Konsens gefun-  den werden. Dieser gibt den bleibenden Verschiedenheiten Raum, ohne daß diese die  gefundene Grundüberzeugung im Abendmahlsverständnis aufzulösen und dadurch  einen kirchentrennenden Unterschied zu begründen vermöchten. Nicht von unge-  fähr signalisierte der Päpstliche Rat zur Förderung der Einheit der Christen 1992  seine Zustimmung zum lutherisch-katholischen Dokument „Das Herrenmahl“, das  einen solchen Grundkonsens enthält und 1978 einstimmig verabschiedet worden war.  Ökumenische Anfragen  Aus den Konvergenzen im Blick auf den Opfercharakter des Herrenmahles er-  wächst gleichsam eine zweifache Konsequenz. Zum einen gilt es, die hier erzielten  interkonfessionellen Annäherungen an der kirchlichen Basis bekannt und religions-  pädagogisch fruchtbar zu machen, was bei weitem noch nicht hinlänglich gesche-  hen ist.  Zum andern ist die je eigene liturgische Praxis an der gemeinsamen Pla  gung immer wieder kritisch zu überprüfen und gegebenenfalls zu korrigieren. Das  gilt auch für die katholische Eucharistiepraxis, zumal innerhalb der mittelalter-  lichen Meßpraxis der Opfergedanke Anlaß für verschiedene Mißverständnisse und  so manche Mißbräuche war. Daß in der heutigen katholischen Eucharistiepraxis  durchaus ein Handlungsbedarf besteht, soll nachfolgend anhand drei ausgewählter  Beispiele belegt und verdeutlicht werden.  Einleitung zum Gabengebet  Die sakramentale Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers Jesu Christi beginnt in der  katholischen Eucharistiefeier im engeren Sinn mit dem Lob- und Dankopfer der  Gemeinde, d.h. mit der Darbringung der für die Eucharistiefeier bestimmten Ga-  ben von Brot und Wein. Das begleitende Gebet preist Gott für „die Frucht der Erde  656ın) der Iragweıte se1ner Anamnese 1n der FEucharistieteier der Kır-
che“ übereın, weshalb dıe Mefopterkontroverse heute ıhren kırchentrennenden
Charakter verloren hat24+

Im Verständnıs der Eucharistıe als Opfter konnte eın dıifferenzierter Konsens gefun-
den werden. Dieser oıbt den bleibenden Verschiedenheiten Kaum, ohne da{fß diese die
gefundene Grundüberzeugung 1m Abendmahlsverständnıis aufzulösen un: dadurch
eınen kirchentrennenden Unterschied begründen vermöchten. Nıcht VO  - UNSC-
tähr sıgnalısierte der Päpstliche Rat ZAHT Förderung der Finheit der Christen 9972
se1ne Zustimmung FA lutherisch-katholischen Dokument „Das Herrenmahl‘ ) das
einen solchen Grundkonsens enthält un! 978 einstiımmı1g verabschiedet worden W Arl.

Okumenische Anfragen
Aus den Konvergenzen 1mM Blick aut den Opftercharakter des Herrenmahles &3 B

waächst gleichsam eine zweıtache Konsequenz. Zum einen oilt CI die 1er erzielten
ınterkontessionellen Annäherungen der kırchlichen Basıs bekannt un! rel1g10NS-
pädagogisch truchtbar machen, W as be] weıtem och nıcht hinlänglich gesche-
hen 1ISt.

Zum andern 1St die JC eigene lıturgische Praxıs der gemeinsamen Lehrübérzeu—
SUNS immer wıeder kritisch überprüfen und vegebenentalls korrigieren. T )as
oilt auch für die katholische Eucharistiepraxıs, zumal innerhalb der mıittelalter-
lıchen MefßSpraxıs der Opfergedanke Anlaf für verschıedene Mif$verständnisse und

manche Mißbhbräuche W Aal. Da 1ın der heutigen katholischen Eucharistieprax1s
durchaus eın Handlungsbedart besteht, soll nachtolgend anhand dre1 ausgewählter
Beispiele belegt un! verdeutlicht werden.

Eınleitung ZuUu Gabengebet
Die sakramentale Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers Jesu Christiı beginnt 1n der
katholischen Fucharistiefeier 1mM CHSCICHL Sınn mi1t dem Lob- und Dankopfter der
Gemeinde, MIt der Darbringung der für die Eucharistieteijer bestimmten (39=
ben VO  . Tot un! Weın. Das begleitende Gebet preıst (Gott für „die Frucht der Erde

656



Fucharıistie als Op
un! der menschlichen Arbeit“. IDiese Frucht soll in das eucharıistische Opfer mı1t
eingehen und mı1t ıhr die versammelten Gläubigen, Ja die Schöpfung insgesamt. An
die Gabenbereitung (offertorıum) schliefßt sıch die Eınleitung Z Gabengebet
(oratıo oblata) d die ach dem deutschsprachigen Mefßbuch vemäfß der über-
kommenen orm sowohl 1ın den Worten des Priesters als auch in der Antwort des
Volks den Begriff „Opter (sacrıfıcıum) antührt:

„Priester: Betet, Brüder und Schwestern, dafß meın und CC Opfer Gott, dem aAllmächti-
SCcCmH Vater, getalle. Alle Der Herr nehme das Opfer A deinen Händen z Lob und
Ruhme se1nes Namens, 7Au% degen tür u11ls und se1lne I1 heilıge Kırche I1 347)

Diese Einladung Z Gabengebet 1St 1mM höchsten Mafß miıßverständlıch, da der
Begriff ‚Opfer: nıcht näher bestimmt wiırd; 111all annn diese umständliche Gebets-
einladung „wohl aum als opfertheologisch eindeutıge Aussage bezeichnen 2!
Allentalls kann sıch hıer das Lö5- un Dankopfer b7zw. Selbstopfter der (36-
meinde handeln, keinestalls aber das Kreuzesopfter, da die Kiırche nıcht Chriıstus
opfert, W1€e apst Paul VI 1n seiner Eucharistie-Enzyklıka „Mysteriıum tide1“ be-

Z und ebenso wen1g können die Gaben VO rot un Weın gemeınnt se1n, die
nıcht geopfert, sondern VOT CGott gebracht werden?/. [ )a zudem der Zusammenhang
mMI1t dem Kreuzesopfer Christı in dieser Einladung nıcht ZAUE Sprache kommt, ohl
aber eine unnötıge „Abhebung des priesterlichen Vorgangs‘ Z könnte der FEindruck
entstehen, dıe Gläubigen würden eigenmächtig (zott opfern, ANSTALT durch das Kreu-

zesgeschehen selbst dargebracht werden“*?, oder aber handle „sıch be1 der [)ar-
6bringung der Gaben schon das eigentliche Opfter Christı und der Kirche

Um solche un ähnliche Mifßverständnisse, welche dıe ökumenischen Annähe-
ruNnscCHI hinsichtlich des Opfercharakters des Herrenmahls desavouleren, ‚Uu-

schliefßen, sollte AaNnstatt dieser weitschweıitigen Gebetseinladung ine der beiden
anderen alternatıven Formen oder gewählt werden, die die deutsche Ausgabe
des Meßbuchs glücklicherweise bereithält.

Grundsätzlich ist überall dort, der Opferbegriff ekklesiologisch verwendet
wiırd, auf eıne CNSC Verbindung mıiıt der Selbsthingabe Jesu Christı achten un
diese auch auszudrücken. Keinestalls darf das Opfter der Kırche als 1ne selbständige
Größe erscheinen bzw. aufgefaßt werden:

„Es verkürzt die biblischen Aussagen und dıe theologische Fragestellung, W C111 be1 der

Beschreibung der Eucharıistıe als Opfter nur die absteigende Lıiınıe als Iun (zottes 1n Jesus
« 4]

Christus und nur die aufsteigende Linıe als Iun der Kirche angesprochen wırd

Das Lob- und Dankopfer der Gemeinde W1€e auch das Opfer der Kirche 1st keıin

paralleles, eigenständıges TIun neben dem eucharistischen Geschehen der T1N-
nernden Vergegenwärtigung der Erlösungstat Jesu Christı weshalb jeder 1eS-

bezügliche Eindruck unbedingt vermıieden werden sollte. Dasselbe oilt übrigens
multatıs mutandıs auch tür manche Sühnefrömmigkeıt, die 1n estimmten katholi-

65 /



Christoph Böttigheimer

schen Kreıisen Blüten treıbt. 7Zu Recht wandten sıch die Reftormatoren jede
Zweıdeutigkeit (Ambiguität) be] der Verwendung des Opterbegriffs > Ihr Anliegen
müfste uns heute gleichsam ökumenische Verpflichtung se1InN.

Mefßstittungen un! Stipendien

Eng verbunden m1t der Gabendarbringung durch die Gläubigen (Mefoblationen)
1sSt das Stipendienwesen, das sıch bıs 1n dıe Gegenwart hıneıin durchgehalten hat un
heute AaUS lıturgietheologischer W1€e€e auch ökumenischer Perspektive moditikations-
bedürftig erscheınt. Der Korrekturbedart wırd LLUT A4US der Geschichte des Stit-
LUNgSSWESCNS selbst heraus erkennbar: „Im ersten Jahrtausend un: teilweise och
darüber hınaus (brachten) auch der Klerus un: die Mönche ıhre Gaben“ dar als
Opfter für (56tt bzw. als Zeichen ıhres Sıch-Einbringens in das eucharistische Opfter
(partıcıpatıo actuosa), „wobei 6S sıch be1 den Klerikern zumeılst Trot und Weın
handelte, während die anderen Gläubigen mıt der eıt auch andere Natural- und 1mM
Miıttelalter zunehmend Geldgaben reichten“ }

Se1it dem trühen Miıttelalter beschränkt sıch dıe Gläubigenoblation weıthın auf
das Almosengeben. Als 1ne selbständige un:! unmıttelbare, nıcht mehr VO Altar
her der Armenpflege, der Bedürtfnisse der Kıirche bzw. dem Unterhalt der Kleriker
zukommende abe steht die Kollekte, die be] uUu1ls heute eın wirkliches „Opter:
mehr bedeutet, 1n keiner direkten Verbindung mehr ZAUHT Eucharistieteier:

Daher stellt sıch „dıe Frage, ob S1Ce (dıe Gaben für dıe Kıirche und dıe Armen) 1mM Rahmen
der eucharıstischen Feier 1mM CHSCICH 1nnn dargebracht und ENLZSECEZSCENZSCNOMMECN werden sol-
len, oder auf welche Weıse der Unterschied zwıschen ıhnen und den für dıe FEucharıistie selbst
estimmten Gaben verdeutlicht werden kann. Zumindest gehören S1C nıcht auf den Altar,

CC 35sondern eınen anderen Platz 1mM Altarraum.

Se1lit der Väterzeıt hatte sıch 1n der östliıchen un: westlichen Liturgie der Mefi-
tejer zudem eingebürgert, dıe Namen der Darbringenden (offerentes) CII

bzw. dıe Namen derer, für dıe dıe Oblatiıonen dargebracht wurden. Sollte auf diese
Weıise ursprünglıch der Betrettende VOT (sott vergegenwärtıgt werden, wurde die
Namensnennung bald „mehr un! mehr als Fürbitte verstanden und nıcht mehr als
Vorstellen der ‚COomMmuUun10'‘ der kırchlichen Opftergemeinschaft VOT Gott, der
auch Abwesende (Papst, Bıschöfe, weltliche Fürsten), die Heıligen un: die Verstor-
benen gehören“ ?. Mıt der Loslösung der VO den Gläubigen dargereichten Gaben
VO der Eucharistiefeier entwickelte sıch nıcht TT der allgemeine Opftergang e1-
LIC eigenständıgen un vieltältigen Opfter- und Stifttungswesen, vielmehr VeT-

selbständigte sıch auch dıe Namensnennung 1mM Sınn intercessorischen Gedenkens.
Damıit verband sıch der Findruck des Geschäfts, der dem Stipendienwesen bıs heute
anhaftet:

658



Eucharıstie als O}7fer
„Die Gläubigen ıhrerseılts verbanden mı1t ıhren Gaben dıe Erwartung einer tür ıhr Seelen-

heıl, für das iıhrer Verstorbenen oder tür besondere Anlıegen wırksamen Gegenleistung, dıe
1m Darbringen des Meßopfters und 1n der Zuwendung seıner Gnadenwirkungen durch die
Priester besteht.“ 3/

AT AT wurde der Opfternde noch als Mitopfernder verstanden, doch die Meifteier
sah INan „nıcht mehr als das gemeıinsame Dankopfter, iın das INa  - durch seıne Gaben
eingeht; vielmehr tiraten der Aspekt des ift- un Sühneopfters, der ‚degen' un die
‚Früchte‘ der Me(Mteier 1in den Vordergrund, deren 11a sıch durch dieEucharistie als O}7fer  „Die Gläubigen ihrerseits verbanden mit ihren Gaben die Erwartung einer für ıhr Seelen-  heil, für das ihrer Verstorbenen oder für besondere Anliegen wirksamen Gegenleistung, die  im Darbringen des Meßopfers und in der Zuwendung seiner Gnadenwirkungen durch die  Priester besteht.“ ”  Zwar wurde der Opfernde noch als Mitopfernder verstanden, doch die Meßfeier  sah man „nicht mehr als das gemeinsame Dankopfer, in das man durch seine Gaben  eingeht; vielmehr traten der Aspekt des Bitt- und Sühneopfers, der ‚Segen‘ und die  ‚Früchte‘ der Meßfeier in den Vordergrund, deren man sich durch die ... Gaben zu  «38  vergewissern suchte.  Geldopfer, Stiftungen und Stipendien prägten das Meßwesen des Mittelalters oft  auf fatale Weise. Dieser Mißstand zog zu Recht die reformatorische Kritik auf sich,  und darum sollte heute alles vermieden werden, ähnlich gelagerten Mißverständnis-  sen Vorschub zu leisten. Weder können die Früchte der Eucharistiefeier noch die  Dienste des Priesters erkauft werden. Redewendungen wie „eine Messe einkaufen“  bzw. „eine Messe bezahlen“ machen deutlich, welcher Reformbedarf in der Praxis  des Meßstipendiums bis heute besteht und welche pastoralen Schwierigkeiten es oft  bereitet, das Stipendium wieder in seiner eucharistischen Dimension sehen zu  lernen, nämlich als Gabe an Gott bzw. für das Gott dargebrachte eucharistische  Opfer und insofern als Ausdruck der „actuosa participatio“: „Es geht um das Ein-  gehen in das Dankopfer der Kirche; der anamnetische Lobpreis ist jenes Element  «39  -der Feier, das die vertrauensvolle (Für-)Bitte ermöglicht und begründet.  Sühnetod  Übereinstimmend wird das Herrenmahl sowohl katholischer- als auch evangeli-  scherseits als Gegenwärtigsetzung des Heilstodes Jesu gedeutet. Doch inwiefern  war der Tod Jesu ein (Sühne-Jopfer? „Er war es nicht“, stellte Eugen Biser ım Kon-  text des Streits um das Kruzifix in öffentlichen Klassenzimmern lapidar fest*®. Die  vom Neuen Testament her klassisch gewordene Antwort, Jesus habe sterben müs-  sen, „weil der Strafgerechtigkeit Gottes nur durch sein Lebensopfer die vollgültige  Genugtuung erbracht werden konnte“, trage nicht durch, denn, so Bisers Begrün-  dung:  „Der Gott der unerbittlichen Strafgerechtigkeit“ steht „in einem unüberbrückbaren  Gegensatz zu dem Gott Jesu, der sich dadurch als der größte Revolutionär der Religions-  geschichte erwies, daß er den Schatten des Furcht- und Angsterregenden aus dem traditio-  nellen Gottesbild der Menschheit und auch dem seines eigenen Volkes ersatzlos tilgte und  «41  statt dessen das Antlitz des bedingungslos liebenden Vaters zum Vorschein brachte.  Gerade diese bedingungslose Liebe Gottes widerstreite einer Einforderung der  vollgültigen Genugtuung für die Sündenschuld der Menschheit. Zudem stelle die  659Gaben
vergewıssern suchte.

Geldopfer, Stifttungen un: Stipendien pragten das Mefitwesen des Miıttelalters oft
autf tatale We1se. Idieser Mißstand ZO9 Recht die reformatorische Kritik auf SICH,
un darum sollte heute alles vermıeden werden, ähnlich gelagerten Mißverständnis-
SCI1 Vorschub eısten. Weder können die Früchte der Fucharistieteier noch die
I)ienste des Priesters erkauft werden. Redewendungen W1€e „eıne Messe einkaufen“
bzw „eıne Messe bezahlen“ machen deutlich, welcher Reformbedart 1n der Praxıs
des Mefsstipendiums bıs heute esteht un welche pastoralen Schwierigkeiten oft
bereıtet, das Stipendium wiıeder 1n seıner eucharıistischen Dimension sehen
lernen, nämlich als 1abe (sott bzw. für das (Gott dargebrachte eucharistische
Opfter un:! insotern als Ausdruck der „ACLUOSA partıcıpatio0” „ S veht das Fın-

gehen 1n das Dankopfter der Kirche; der anamnetische Lobpreıs 1St Jenes FElement
"der Feıer, das dıe vertrauensvolle (Für-)Bıtte ermöglıcht un begründet.

Sühnetod

UÜbereinstimmend wırd das Herrenmahl sowohl katholischer- als auch evangeli-
scherseıts als Gegenwärtigsetzung des Heilstodes Jesu gedeutet. och inwiıetfern
W al der Tod Jesu ein (Sühne-)opfer? ST W arlr nıcht“, stellte ugen Bıser ım Kon-
LexTt des Streıts das Kruzıtfix 1n öffentlichen Klassenzımmern lapıdar fest 40 Die
VO Neuen Testament her klassısch gewordene Antwort, Jesus habe sterben mMUS-

SCIl, „weıl der Strafgerechtigkeit (sottes 1LLUTL durch se1n Lebensopfer die vollgültige
Genugtuung erbracht werden konnte“, nıcht dureh, denn, Bısers egrun-
dung:

„Der CGott der unerbittlichen Strafgerechtigkeit” steht An einem unüberbrückbaren
Gegensatz dem Gott Jesu, der sıch dadurch als der xrößte Revolutionär der Religions-
yeschichte erwıes, da{fß den Schatten des Furcht- und Angsterregenden AUS dem tradıt10-
nellen Gottesbild der Menschheıt und uch dem se1ines eıgenen Volkes ersatzlos tiılgte und

dessen das Antlıtz des bedingungslos liebenden Vaters ZU Vorschein rachte.

Gerade diese bedingungslose Liebe (sottes wıderstreıte eıner Einforderung der

vollgültigen Genugtuung tür die Sündenschuld der Menschheit. Zudem stelle die

659



Christoph Böttigheimer

Deutung des Kreuzestodes Jesu als Suüuhnetod eiıne Verzweckung des Todes dar, der
sıch 1Ur „reiner Selbstzweck“ se1n annn S1650 'Tod klärt sıch der Sınn des Men-

schenlebens.“ 2 Vor diesem Hıntergrund plädiert Biıser dafür, nıcht ach dem
Zweck, sondern ach dem Sınn des Kreuzestodes Jesu iragen un diesen als „LX-
e{ seıner (Gottes) Liebe“ bestimmen: AIn der Nacht VO Golgota o1ng end-
gultıg un! unwiıderruflich dıe Sonne der göttlichen Liebe auf.“ 43

Mırt seınen Eınlassungen oreift Biıser 1ne sowohl 1n der evangelıschen als auch 1n
der katholischen Theologie selt den 700er Jahren des etzten Jahrhunderts kontro-
VCIS geführte Diskussion die Opfterthematik auf 44 Wıe schon Martın Luther
un!: spater Immanuel Kant un: Friedrich Nıetzsche die Satıstaktions- bzw.
Sühnopftertheorie polemisıerten, die VO den Kırchenvätern entwickelt un
anderem VO Anselm VO Canterbury systematısch austormuliert wurde, be-
muhte sıch die Theologıe 1ın den etzten Jahrzehnten ber die konftessionellen (sren=
Z  } hinweg ıhre Reformulierung.

Tatsächlich wiırd heute, WwW1e€e VO Bıser dargelegt, der Tod Jesu zume1st 1m Hor1-
ZONT der göttlichen Liebe deuten un verstehen versucht: Im Heılstod Jesu wırd
die Abgründigkeit menschlicher Sunde aufgedeckt, gegenüber der sıch die (Feıin-
des-)Liebe (Gsottes als Je oröfßer erwelıst. Stellvertretend für alle Menschen erschliefßt
Jesus Kreuz die alles, selbst die etzten Tiefen menschlıcher Süunde un Schuld
umschliefßende, radıkale un! unbedingte Heilzuwendung (zottes. In Jesu 'Tod
„gewıinntChristoph Böttigheimer  Deutung des Kreuzestodes Jesu als Sühnetod eine Verzweckung des Todes dar, der  an sich nur „reiner Selbstzweck“ sein kann: „Im Tod klärt sich der Sinn des Men-  schenlebens.“# Vor diesem Hintergrund plädiert Biser dafür, nicht nach dem  Zweck, sondern nach dem Sinn des Kreuzestodes Jesu zu fragen und diesen als „Ex-  zeß seiner (Gottes) Liebe“ zu bestimmen: „In der Nacht von Golgota ging — end-  gültig und unwiderruflich — die Sonne der göttlichen Liebe auf.“ ®  Mit seinen Einlassungen greift Biser eine sowohl in der evangelischen als auch in  der katholischen Theologie seit den 70er Jahren des letzten Jahrhunderts kontro-  vers geführte Diskussion um die Opferthematik auf**. Wie schon Martin Luther  und später Immanuel Kant und Friedrich Nietzsche gegen die Satisfaktions- bzw.  Sühnopfertheorie polemisierten, die von den Kirchenvätern entwickelt und unter  anderem von Anselm von Canterbury systematisch ausformuliert wurde, so be-  mühte sich die Theologie in den letzten Jahrzehnten über die konfessionellen Gren-  zen hinweg um ihre Reformulierung.  Tatsächlich wird heute, wie von Biser dargelegt, der Tod Jesu zumeist im Hori-  zont der göttlichen Liebe zu deuten und verstehen versucht: Im Heilstod Jesu wird  die Abgründigkeit menschlicher Sünde aufgedeckt, gegenüber der sich die (Fein-  des-)Liebe Gottes als je größer erweist. Stellvertretend für alle Menschen erschließt  Jesus am Kreuz die alles, selbst die letzten Tiefen menschlicher Sünde und Schuld  umschließende, radikale und unbedingte Heilzuwendung Gottes. In Jesu Tod  „gewinnt ... die Liebe Gottes geschichtliche Gestalt, wird sie vollbracht und auf-  gedeckt. In diesem Sinne geschieht Erlösung ‚durch‘ den Tod Jesu Christi.“ ®  Die Erlösungstat Jesu darf nicht innerhalb eines Rechtsdenkens interpretiert wer-  den, das dem biblischen Zeugnis widerstreitet, vielmehr ist sıe metaphorisch zu  deuten: im Sinn von totaler Selbsthingabe, Preisgabe aus Liebe, und damit ver-  bunden als stellvertretende, universale Kundmachung göttlicher Heilszuwendung.  Sie „geschieht ... eigentlich durch eine (stellvertretende) Totalhingabe, ist damit  Lebenserrettung, die der Mensch erstrebt und Gott ermöglicht. Gott befiehlt die  Sühne nicht, sondern der Mensch erbittet sie.“ *° Adressat der Selbsthingabe Jesu ist  nicht Gott, der gnädig gestimmt werden müßte, sondern der Mensch, der der Erlö-  sung bedürftig ist; ihm wird inmitten tiefster Abgründe die von Gott her eröffnete  Heilschance nochmals kundgetan und stellvertretend Leben auf Zukunft hin er-  öffnet: „Gott braucht weder eine blutige satisfactio noch eine satisfactio überhaupt  zu fordern. Ohne Verletzung der göttlichen Gerechtigkeit hätte die Erlösung aus  «47  reiner freier Gnade einfachhin erfolgen können.  Im Kreuzestod Jesu wird demnach der grenzenlosen Beleidigung Gottes durch  die Sünde nicht die unbedingt notwendige, unendliche Genugtuung geleistet - Gott  muß nicht besänftigt werden; vielmehr nimmt in Jesus Christus die grenzenlos  verzeihende Liebe Gottes ihre unüberbietbare Gestalt an, indem sie die ganze  Abgründigkeit menschlicher Sünde bloßstellt, sie in sich integriert und durch die  Verwandlung in die Liebe überwindet. Nicht aufgrund von Genugtuung, sondern  660die Liebe Gottes geschichtliche Gestalt, wırd sS1e vollbracht un auf-
gedeckt. In diesem Sınne geschıieht Erlösung ‚durch‘ den 'Tod Jesu Christi.“ ®5
ıe Erlösungstat Jesu darf nıcht ınnerhalb e1ines Rechtsdenkens interpretiert WOCI -

den, das dem bıblıschen Zeugni1s wıderstreıtet, vielmehr 1St S1e metaphorisch
deuten: 1mM Sınn VO  = totaler Selbsthingabe, Preisgabe AaUS Liebe, un:! damıt VGT=>-

bunden als stellvertretende, unıversale Kundmachung yOöttliıcher Heıilszuwendung.
S1e „geschiıeht eigentlich durch eiıne (stellvertretende) Totalhingabe, 1St damıt
Lebenserrettung, dıe der Mensch erstrebt un: (sott ermöglıcht. CS6 betiehlt die
Suhne nıcht, sondern der Mensch erbittet s1e.“ Adressat der Selbsthingabe Jesu 1St
nıcht Gott, der onadıg gestimmt werden müßrte, sondern der Mensch, der der Erlö-
SUNg bedürftig ISts ıhm wırd ınmıtten tietster Abgründe die VO Gott her eröffnete
Heıilschance nochmals kundgetan un stellvertretend Leben auf Zukunft hın (S15=

öffnet: „Gott raucht weder ıne blutige satıstactıo och eine satisfactio überhaupt
ordern. hne Verletzung der göttlichen Gerechtigkeıit hätte die Erlösung AUS

reiner freier Gnade eintachhın erfolgen können.
Im Kreuzestod Jesu wırd demnach der grenzenlosen Beleidigung Gottes durch

die Sünde nıcht die unbedingt notwendige, unendliche Genugtuung geleistet (sott
mu{ nıcht besänftigt werden; vielmehr nımmt 1n Jesus Christus die grenzenlos
verzeihende Liebe (Gottes ıhre unüberbijetbare Gestalt d. ındem sS1e die
Abgründigkeıt menschlicher Sunde blofSsstellt, sS1e 1n sıch integriert un durch die
Verwandlung 1ın die Liebe überwindet. Nıcht aufgrund VO  - Genugtuung, sondern

660



Fucharistie als O%7fer
des yöttliıchen Verzichts, dıe Sünde anzurechnen, geschieht Versöhnung

(2 Kor SE 19) „Gott 1st 1n ıhm (Christus) Sanz da, 1st die abe der Liebe hıneın
ın das Dunkel der Geschichte, dıe Liebe, die dieses Dunkel autdeckt un! Zukunft
möglıch macht.

1 )as / weıte Vatikanısche Konzıil hat ZW alr den Opfercharakter der FEucharistie VeEeI-

teidigt (SC S E 16©: 12 O: ıhn aber letztlich nıcht geklärt, W as darum nachkonzili-
HGL Theologıe aufgegeben 1St. Insotern CS sıch be] der Feijer der FEucharistie ıne
realsymbolische Gedächtnisteier der tfreiwilligen Lebenshingabe Jesu (sott den

‚C 49Vater für u1ls Menschen handelt, „das radıkale Für-uns-sein Jesu Christ
kommt ıhr Zewn5 eın Opfercharakter 1im Sınn des Lebenseinsatzes Z W1e€e dies schon
den Abendmahlsberichten entnehmen 1St (Mk 14, 24; Mt 26, 28)} Bezogen aut
den Leib Christı ann VO einem doppelten Optercharakter gesprochen WECI-

den Christus, das aupt bringt sıch 1mM heilschaffenden Pascha selbst AaUusSs Liebe und
tür die Menschen dar un die Kirche, der Leıb, erhält 1mM Zug der sakramentalen Z e1-
chenhandlung seınem vergegenwartıgten Pascha Anteıl. Das ekklesiologische
Opfter iISt. demnach weder eın eigenständıges noch eın Opfter; vielmehr 1st die
Selbsthingabe Jesu Kreuz die Liebe des Vaters un! ZU Heil der Menschen
das einz1ge und vollkommene Opfter (Hebr 9 1—-28) Nur 1n der Vereinigung mı1t
Christus 1St eıne menschliche Opfergabe (Sott überhaupt möglıch.

Wıe die Geschichte VO Theologıe un! Kirche ze1gt, kann die ede VO Heilstod
Jesu als Opfer bzw. Sühneopfter leicht mıifßverstanden werden un!: gerade das VO  =

Jesus selbst aufgerichtete Gottesbild verdunkeln. Weil der Tod Jesu weder 1mM Rah-
LLLEINL eines kultischen Opferrituals stattfand noch Je als ıne kultische Opferhand-
lung gedeutet wurde, sollte der Opferbegritf iın Verbindung mı1t der Fucharıistie
höchst sens1ıbel un umsichtıg verwendet werden, W as sıcher nıcht auf alle Gaben-
un: Hochgebetstexte der deutschen Ausgabe des Mefbuchs zutrifft: „Auch die

Hochgebete weılsen noch erhebliche Spannungen 1n der Opferterminologie
auf  c 51 Revıisıonen waren 1er wünschenswert un AUS ökumenischer Sıcht drın-
gend angezeı1gt, worauf übrıgens der Päpstliche Rat ZUIE Förderung der Einheit der
Christen schon VOTL ber zehn Jahren hingewıiesen hat>

Um Mißverständnisse un negatıve Assoz1atıonen vermeıden, als ob siıch beiım
eucharistischen Opfter eine kultische, VO Kreuzesere1gn1s losgelöste eigenständıge
Opferhandlung der Kirche handelte, ware in machen lıturgischen Texten und ebe-
ten ANSTATTt VO eiınem nıcht niäher definıerten „Opfer“ besser VO  . der „Selbsthingabe
AUS Liebe“ (Eph 95 sprechen. Das würde nıcht 1Ur der reformatorischen Kritik
Rechnung tragen, sondern ebenso der Opferkritik in der HNE1ETEGIN Theologıe und ware
zudem biblisch begründet: Chrıstus hat „mich geliebt und siıch für miıch hingegeben“
(Gal Z 205 Eph 5 Z Rom 4, 25! ös ÖZ: Gal E 4; Tim 2

Nıcht zuletzt 1St auch 1n ezug aut die Bezeichnung der Gedächtnisteier Jesu Chriı-
st1 ökumenische Sensıibilität gefordert. Wel 1mM biblischen Zeugni1s die Opfer-
terminologıe nırgends auf die Eucharıstıe angewandt wırd, sondern ausschliefßlich auf

661



Christoph Böttigheimer

das Kreuzesgeschehen selbst, sollte der Begriff „Meßopfer“ LLUT mıt kritischer
Zurückhaltung gebraucht werden überhaupt, zıumal ıh: die evangelischen Kır-
chen bewulfit meıiden un kontroverstheologisch belastet 1St. Ahnlich ungee1gnet CI-

scheint auch der Begrıff „Messe“, der VO seıner Wortbedeutung her arın SE dafß
weder 1n den eucharistischen Gebetstexten Verwendung tindet och dıe Feıjer der Eu-
charistie inhaltlıch näher charakterisieren CI1INAS, weshalb SCIIN Wortkomposita
WI1€E eben „Mefßopfer“ (Abend-, Werktags-, Sonntagsmesse USW.) gebildet werden.

Alleın schon A4US diesem rund scheint geboten, autf „andere, ınhaltliıch rel-
chere Namen zurück (zu greiten) W1€e Eucharistie(-feier)“ >*. Letzterer 1St schon
biblisch belegt un! wurde VO / weıten Vatikanum bewuft wıeder aufgegriffen.
Fur dıe Gabe, dıe (Sott 1n Jesus Christus für die Welt ISt, telern die Chrısten ank-
SABUunNg (Eucharıstie). Der Eucharistiebegriff dient als Überschrift sowohl 1n der
Liturgiekonstitution des / weıten Vatiıkanums tür das zweıte, der Reform der
„Mefßfeier“ gewıdmete Kapitel als auch für den 7zweıten Teil des ökumenischen
„Lima- Textes“. Desgleichen begegnet der Begriff „Herrenmahl“ bereıts 1m Neuen
Testament un auch 1St wıeder 1n die Konzilstexte eingegangen, da{ß sıch,
Ühnlich w1e€e der Eucharistiebegriff, als geeignete Bezeichnung anbietet.

Ausblick

Im ökumenischen Dialog konnte mıittlerweıle 1ın der Lehre VO Herrenmahl eın
theologischer Grundkonsens formuliert werden, der auch den Opfercharakter miı1t
einschliefßt. Iieser dıitferenzierte Konsens wurde VO der römisch-katholischen
und evangelisch-Ilutherischen Kirchenleitung bislang treilich och nıcht öffentlich-
verbindlich ratıfizıert, W A4Ss ohl damıt zusammenhängen MNas, da{fß sıch das Augen-
merk 1n der gegenwärtigen vierten ökumeniıschen Dialogphase verstärkt den ek-
klesiologischen Fragen zuwendet. [)as bedeutet jedoch nıcht, da{ß deshalb das
ökumenische Zıel, die Eucharistiegemeinschaft, AUS dem Auge verloren würde 1mM
Gegenteil: Die Behandlung der Amits- un Kıirchenfrage ebnet der Kırchengemeıin-
schaft ın OTM VO Kanzel- un: Abendmahlsgemeinschaft den Weg

IiIne Fundamentalekklesiologie scheıint als Basıs eıner künftigen Fucharıstie-
gemeinschaft unverzichtbar. FEbenso notwendig 1St aber dıe Rezeption der schon
erzielten ökumenischen Dialogergebnisse. Das implıziert nıcht NUr, die ökume-
nıschen Annäherungen ZAHT: Kenntnıiıs nehmen, sondern S1e ebenso beherzigen,
sS1e also verinnerlichen, da{ß S1e ZUTF kritischen Norm eigener kirchlicher Pra-
KG S werden. In bezug auf die hıer verhandelte Fragestellung bedeutet dies konkret:
alle Aspekte kirchlichen Lebens, die mı1t dem Opfercharakter der Fucharistıie
sammenhängen, gestalten, da{fß Mißverständnisse ausgeschlossen un:! berech-
tıgten reformatorischen Anfragen keıine Angriffspunkte mehr yeboten werden.
Darın könnte zugleich e1in wichtiger Beıtrag ZU AJahr der Fucharistie“ bestehen.

662



Eucharıstie als Opfer
NM  GEN

Meyer, genummam integram substantiam Myster11 eucharısticı OIl ErVasSsSC D Plädoyer
Hir eıne gemeinsame Erklärung ZUI1 Verständnıis des Herrenmahls, 1In: Kirche in ökumenischer Perspek-
t1ve, he. Walter (Freiburg 405—416; vgl Böttigheimer, Jahr der Fucharıistie Be-

währungsprobe für die Okumene? Annäherungen 1n der FEucharistielehre mögliche pastorale Konse-

QUCHNZCI, 1N: KNA-OKI Nr. 2 E} 14.6.2005, 'Thema der Woche, T1
Luther, 6’ 512-526; IMl Art. 2) In: BSLK 416{1; XAXIV, In: BSEIS 1202
{ 1 Art 2) 1N' BSLK, 416

Ebd 419
Heidelberger Katechismus, rage
Das Herrenmahl (1978) Bericht der (Gemeinsamen Römisch-katholischen / Evangelisch-

Lutherischen Kommissıon, 1978, 1: DwU:; (Paderborn 2/1-2905; Die Gegenwart hrı-
St1 1N Kirche Welt (1977) TE GEH); 1: eb 45/-—-51/; Lima-Erklärung, 1982 L 9 In: eb 55/=

56/; Bilaterale Arbeıtsgruppe der Deutschen Bischofskonterenz der Kırchenleitung der

Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kırche Deutschlands NVEEKD} Kırchengemeinschaft 1n
Wort Sakrament WS) (Paderborn Okumenischer Arbeıitskreıs evangelischer katholi-
scher Theologen, [)as Opfter Jesu Christı u. seıne Gegenwart 1ın der Kirche. Klärungen U1l Opfter-
charakter des Herrenmahles he Lehmann u Schlink 1Kı (Freiburg
Lehrverurteilungen kirchentrennend? Rechttertigung, Sakramente Amt 1mM Zeitalter der
Reformation heute EV); he Lehmann Pannenberg ı Kı (Freiburg FATAER

124
„vıisıbıle sacrıfıcıum, UUO iıllud semel 1n peragendum repraesentaretur” : 1/40

Fl Nr.
WS, Nr. 3 '9 GCH; Nr. 83

10 H Nr.
Ebd Nr.

12 Luther, 6, 3169
19 Apol, 2 9 25 1n: BSLK 356
14 H) Nr. 6 E} WS, Nr. 8 „Dankend und lobend dürten WI1r Gott dem Vater 1n der Kraft des Heiligen
elistes das Selbstopfer se1nes Sohnes 1m Gebet vorhalten.“
15 Ebd Nr. „Übereinstimmend verstehen UNsSCIC beiden Tradıtionen die Eucharistıe als Opfer des KO=

bes (F Nr. 36)
16 LV,
17 L 9 97 f Apol 2 E} 1 9 1: BSLK 353
18 DH 1743; I AE  Z 55
19 Hön1g2, Dıie Fucharıistie als Opfer ach den NEUECTECIL Sökumenischen Erklärungen (Paderborn 249
20 WS, Nr.

Augustinus, Der (zottesstaat. De Cıvıtate de1; Buch DA (Paderborn X)
27 QICH; 2372 „Wenn also VO: Opfter Kreuz der VO: seıner Vergegenwärtigung und Zuwendung
1n der Eucharistıe gesprochen wiırd, ann geht 6X grundlegend zunächst darum, die Hingabebewegung
VO  - (Sott den Menschen wahrzunehmen, empfangen und datür danken. Innerhalb dieses JIuns

CGottes UuNSCTEIN Heil 1St deshalb dıe menschliche Hınwendung .Ott gefordert und ermöglicht, die
1n die Teilnahme (zottes Hinwendung ZUr Welt übergeht.“
23 Meyer, Der Ertrag der Erörterung Klärung kontroverser Aspekte 1n Verständnis Praxıs VOIl

Abendmahl/Eucharıstıie durch den ökumenischen Dialog, 1: Eucharistische Gastfreundschaft, hg.
Brosseder U, H.- Link (Neukirchen-Vluyn 61—84, 65
24 L „ I2 921:; W5, Nr. D

663



Christoph Böttigheimer

25 Stuflesser, [)as Opfer 1n nachvatıiıkanischen Hochgebeten, 11 Das Opfter. Biblischer Anspruch I1
turgische Gestalt, he. Gerhards Rıchter (Freiburg 257-271, 26/
26 Papst Paul Va Enzyklıka Mysterium tide1 (3 Sept. ber dıe Lehre den ult der heiligen Eu-
charıstie, 1N; Dokumente AL T: Erneuerung der Liturgie, he. Rennings Klöckener,
Dokumente des Apostolischen Stuhls W CS 973 (Kevelaer 221-—-242, F3
27 Kaczynskı, Das Opfer Christı die Darbringung der Kırche. Anmerkungen ZUT angeblichen Ver-
worrenheit U1NS:! Hochgebetstexte. In: ratlıas Agamus. Studıen Uummn eucharıstischen Hochgebet (FS

Fischer, Freiburg 149—-166, 157
28 Jungmann, Die Gebete der Gabenbereitung, 11} c Z 1973); 186—203, 200. Jungmann schlägt
deshalb alternatıv VOIL, alr un pragnant Opfter“ F 1L,
29 Ebd 193
30 Adam, Grundrıiıfß Liturgıie (Freiburg 145

L $
52 Apol 24, 141. 1: BSLK 353
33 Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Miıt einem Beıtrag VO Pahl (Gottes-
dienst der Kırche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, (Regensburg 244
34 (: (1983) Call. 945—958
55 Meyer 33) 2344
16 Ebd 244
5/ Ebd 245
38 Ebd
59 Ebd DA
40 Bıser, Vom 1nnn 7weck des Kreuzes, 1n dieser Zs Z (1995) /23—/29, 725 Eıne deutliche Opfer-
kritik tindet sıch terner sowohl 1n der Theologie der Befreiung als auch innerhalb der teminiıistischen
Theologie.

Ebd 7725
42 Ebd 726
43 Ebd TE
44 Eckholt, Die theologische Deutung des Todes Jesu Kreuz als Opfer Suüuhne Wiederkehr e1-
1165 umstrıttenen Themas, 1N: Eucharistie. Posıitionen katholischer Theologıe, he Södıng (Regens-
burg 59—86; Wohlmuth, Opfer Verdrängung Wiederkehr e1ınes schwierigen Begriffs, 1: [)as
Opfter 25) HO12
45 Hünermann, Jesus Christus (sottes Wort 1n der Zeıt Eıne systematısche Christologie (Münster

91
46 Gese, Die Sühne, 1: ders., Zur bıblischen Theologıe. Alttestamentliche Vortrage (München
535—106,
4 / Dettloff, Erlösung, dogmengeschichtlich, 1: HThG, München ED 1, 310
4X Eckholt 44)
49 OICH; o
50 Schmid, Priester, Priestertum IN Im N 9 1N: Ö, 743 .. 743

L E}
57 Gutachten des Päpstlichen Rates ZUT Förderung der Einheıit der Christen 7A06 Studie „Lehrverurteilungen
kırchentrennend?“ Studiendokument masch.) (Kom 110, Zit: be] Stutflesser 25)) 270, 31
53 Ebd 2272
54 Meyer 33) 41

664


