Gunter M. Priiller-Jagenteufel
L

Dietrich Bonhoeffer — Weltdienst als Heilsdienst

lt

»Nur wer fiir die Juden schreit, darf auch gregorianisch singen!“! Mit diesem pro-
vokanten Wort bringt Dietrich Bonhoeffer, dessen Geburtstag sich am 4. Februar
2006 zum 100. Mal jahrt, sein Leben und seine Theologie mit aller Schirfe auf den
Punkt: Christentum bedeutet nicht Flucht aus der Welt, sondern Einsatz fiir die
Welt - ein Thema, das nichts an Aktualitit verloren hat. Daher ist es auch nicht ge-
nug, ithn mit einer rein biographisch gehaltenen Wiirdigung zu ehren. Vielmehr ist
Bonhoeffer ein so herausragendes Beispiel dafiir, wie Leben und Theologie, Den-
ken und Glauben zu innerer Einheit finden, dafl die Frage nach seiner Bedeutung
fiir uns heute in eben dieser Einheit ansetzen muf2,

I. Christ — Theologe — Mirtyrer

Dietrich Bonhoeffer entstammte einer Familie mit grofibiirgerlichem, teils aristo-
kratischem Hintergrund und akademisch-intellektuellem Charakter. Seine Verwur-
zelung in der Elite Deutschlands bestimmte seinen weiteren Weg und auch sein
Denken: Zum einen ebneten ihm die Verwandtschaftsbezichungen zu Familien wie
Dohnanyi, Leibholz und Yorck von Wartenburg den Weg in die Widerstands-
gruppe des 20. Juli; zum andern war er mit der Uberzeugung aufgewachsen, daf} die
Zugehorigkeit zur Elite mit der Verpflichtung einhergeht, sich in den Dienst der
Menschen zu stellen und — wo nétig — auch stellvertretend fiir jene zu handeln, de-
nen es an Moglichkeit, Mut oder Einsicht dazu fehlt.

Fiir einen Sohn aus solcher Familie — mit besten Chancen fiir eine akademische
oder diplomatische Laufbahn — war die Wahl, Theologie zu studierén, eher unty-
pisch’. Anderseits waren Grofivater und Urgrofivater miitterlicherseits bereits
Theologieprofessoren gewesen. Auch daf} sein Bruder Walter im Jahr 1918 gefallen
war, dirfte fiir die Studienwahl Dietrichs nicht unwesentlich gewesen sein*. Am An-
fang seiner Studien verbrachte er ein Semester in Rom, wo er begann, sich fiir Ekkle-
siologie zu interessieren. Dem Kirchenthema widmete er nicht nur seine Disserta-
tion (,,Sanctorum Communio®: DBW 1); es spielte auch in seinem weiteren Denken,
bis in die Ethik hinein, eine Schliisselrolle — was fiir einen ganz im Luthertum stehen-
den Theologen dieser Zeit doch uiberrascht. In Berlin begegnete Bonhoeffer dann der
von Adolf von Harnack und Rudolf Bultmann geprigten liberalen Theologie, zu-
gleich aber auch dem Denken Karl Barths. In der Folge bemiihte er sich um eine Ver-

2/2006 — www.stimmen-der-zeit.de 7i5)



Gunter M. Priiller-Jagenteufel

mittlung beider Positionen und entwickelte in kritischer Abhebung von beiden ei-
nen eigenen, von personal-relationalem Denken geprigten theologischen Ansatz.

Die wirkmichtigste Wende erfuhr Bonhoeffers Denken aber nach seiner Habili-
tation (,,Akt und Sein“: DBW 2) durch einen Studienaufenthalt am Union Theolo-
gical Seminary in New York (1931), wo er unter anderem die ,Social-gospel“-Be-
wegung kennenlernte und sich zunehmend dafiir zu interessieren begann, eine
Ethik mit konkretem Wirklichkeitsbezug zu entwickeln®. So betonte er in aller
Deutlichkeit die Verpflichtung der Christen gegeniiber der Welt: Aufgrund des
Christusereignisses sind Gott und Welt nicht mehr zu trennen, weshalb jede wahr-
haft christliche Glaubenspraxis stets in der Welt und fiir die Welt wirken muf®.

Nachdem Bonhoeffer schon vor der Machtiibernahme Hitlers den Nationalso-
zialismus als grundsitzlich inhuman und mit dem Christentum absolut unvereinbar
gebrandmarkt hatte’, verlor er 1933 seine Dozentur und wurde mit Lehrverbot be-
legt. Tn der folgenden Zeit des Kirchenkampfs schlofl er sich der ,Bekennenden
Kirche® an, die sich politisch wie theologisch in Gegensatz zur ,Reichskirche” po-
sitionierte. Von 1935 bis 1937 leitete er deren Predigerseminar in Finkenwalde. In
der sorgfiltigen Pflege von geistlichem Leben, gemeinsamem Gebet und briiderli-
cher Gemeinschaft sah er eine wesentliche Voraussetzung fiir das ethische und po-
litische Handeln in der Welt. Spiritualitit und Politik fanden hier zu einer Einheit,
die sich im Begriff der ,,Nachfolge“ verdichtete — das gleichnamige Buch Bonhoet-
fers legt beredtes Zeugnis dafiir ab (DBW 4).

1937 wurde Finkenwalde auf staatliche Anordnung geschlossen. Die Bekennende
Kirche sah sich auch in anderen Bereichen zu Kompromissen genétigt. Bonhoeffer,
der eine klarere Haltung forderte, geriet so mehr und mehr in Distanz zu seiner Kir-
che. Im Friihjahr 1939 wurde ihm ein lingerer Studienaufenthalt in den USA ange-
boten; so sollte der allen unbequem gewordene Pastor aus dem Spiel genommen
und damit auch der Konflikt zwischen Bekennender Kirche und Regime entschirft
werden. Bonhoeffer allerdings blieb nur wenige Wochen in New York, weil ihm

mehr und mehr deutlich wurde, dafl er sich nicht aus der Verantwortung stehlen
durfte. An Reinhold Niebuhr schrieb er:

JIch muf diese schwere Periode unserer Geschichte mit dem christlichen Volk Deutsch-
lands durchleben. Ich werde kein Recht haben, an der Wiederherstellung des christlichen Le-
bens in Deutschland nach dem Krieg mitzuwirken, wenn ich nicht auch die Prifungen die-
ser Zeit mit meinem Volk teile.”®

Obwohl Bonhoeffer iiberzeugter Pazifist war, vollzog er bewuf$t den Schritt zum
aktiven — wenn notig auch gewaltsamen — Widerstand. Uberzeugt davon, daff man
der geschichtlichen Entwicklung, die er als Situation der Siinde erkannte, nicht
durch das Hochhalten ethischer Prinzipien begegnen konne, sondern nur durch
konkretes Handeln, war er auch bereit, das ,heute und hier Notwendige® zu tun —
mit allen Konsequenzen (,,Ethik“: DBW 6, 87, 267 u.6.).

76



Dietrich Bonhoeffer — Weltdienst als Hetldienst

Am 3. April 1943 wurde er verhaftet. Die Briefe aus dem Gefingnis — gesammelt
im Band , Widerstand und Ergebung® (DBW 8) — zeigen, wie fiir Bonhoeffer immer
klarer wird, dafl die originire Aufgabe der Christen fiir die Welt, fiir das ,,Heute
und Hier®, darin besteht, in ,tiefer Diesseitigkeit® zu leben?. ,, Tiefe Diesseitigkeit*
bedeutet in diesem Zusammenhang aber eben nicht Abwendung vom Glauben,
sondern vielmehr dessen radikale Umsetzung: Nachfolge Christi als Kenosis. Chri-
stus, der ganz in diese Welt eingegangen ist, befreit seine Jiingerinnen und Jiinger
nicht aus der Welt, sondern stellt sie in diese Welt hinein, damit sie sich riickhaltlos
in den Dienst fiir die Menschen stellen. Diese Grunddynamik seines Denkens rea-
lisierte sich auch in Bonhoeffers Leben: Nachdem Dokumente seine Beteiligung am
Putschversuch vom 20. Juli 1944 erwiesen hatten, war sein Schicksal besiegelt: Am
9. April 1945 wurde er im KZ Flossenbiirg auf direkten Befehl Hitlers ermordet.

Nicht nur sein radikaler Einsatz, auch die Schirfe seines Denkens fordern heute
noch heraus. Fiir die katholische Theologie ist Bonhoeffer dabei insbesondere auf-
grund seines radikal reformatorischen Ansatzes interessant: Die Artikel ,, sola fide®,
,sola gratia“ und , solo Christo® bilden die Grundpfeiler seines Denkens. Aber die-
ser christozentrisch-gnadentheologische Ansatz fithrt eben nicht in eine spirituali-
stische Weltflucht, sondern in eine durch und durch praktisch-ethische Theologie.
Diese Grunddynamik der Bonhoefferschen Theologie wird im folgenden fiir jene
drei Bereiche entfaltet, die mir fiir die praktische Gestaltung des Christseins und da-
mit auch fiir Fragestellungen von Ethik und Pastoral, damals wie heute, am wesent-
lichsten erscheinen: das Menschenbild, die Rolle der Kirche in der Welt und die
Gestaltung der Nachfolge Christi.

I1. Menschsein in der Spannung von Stinde und Erlésung

Was fiir den jungen Barth die Erfahrung des Ersten Weltkriegs, das war fiir Bonhoef-
fer die des Nationalsozialismus: Die Hoffnung der liberal-biirgerlichen Religion auf
eine fortschreitende Humanisierung der Welt zerbrach an der Erkenntnis, dafl die
Macht der Siinde nicht zu leugnen ist, dafl Gott und Welt, Gottes Wille und mensch-
liche Verfassungen nicht einfachhin zu identifizieren sind. Zugleich widerspricht
Bonhoeffer aber ebenso der Auffassung, dafd Gott und Welt einander in radikaler Op-
position gegeniiberstehen. So wendet er sich zum einen gegen die liberal-protestanti-
sche ,natiirliche Theologie® und das katholische Naturrechtsdenken, weil beide in
einem unhistorischen Erlésungsverstindnis die bleibende Realitit der Stinde unter-
schitzen und so in der Versuchung stchen, die jeweils bestehenden Verhiltnisse vor-
schnell mit Gottes Willen zu identifizieren. Anderseits widerspricht er aber auch
einer zu statischen dialektischen Theologie bzw. einem weltfeindlichen Fundamenta-
lismus, die beide ungeachtet der Erlosungswirklichkeit die Welt als nur stindhaft an-
sehen und meinen, sich um Gottes willen von der Welt abwenden zu miissen. Bon-

77



Gunter M. Priiller-Jagenteufel

hoeffer dagegen geht es um die doppelte Realitit von Stinde und Erlosung, die beide
— ,unvermischt und ungetrennt® — in der Welt begegnen. Auf die bekannte protestan-
tische Formel gebracht: Der Mensch ist in dieser Welt stets beidem unterworfen, d. h.
w» Simul iustus et peccator” (,gerechtfertigt und Stinder zugleich®).

Diese Spannung, konsequent zu Ende gedacht, fithrt Bonhoeffer dazu, die Recht-
fertigung sola gratia zur Basis seiner gesamten Theologie zu machen — der Ethik
und der Pastoral ebenso wie der Dogmatik:

»Ursprung und Wesen alles christlichen Lebens liegen beschlossen in dem einen Gesche-
hen, das die Reformation Rechtfertigung des Stinders aus Gnaden allein genannt hat. Nicht
was der Mensch an sich ist, sondern was der Mensch in diesem Geschehnis ist, gibt uns Auf-
schluf} iiber das christliche Leben® (DBW 6, 137; Hervorhebung GPJ).

Menschsein in Bezichung

Was bedeutet es nun praktisch und konkret, den Menschen von der Erlosungswirk-
lichkeit, also von Gott her zu verstehen? Oft erscheint gerade der Rekurs auf die Er-
I6sung bzw. Rechtfertigung als theologischer ,Joker®, der alles bedeuten kann und
daher konkret nichts besagt. Wenn Theologie aber relevant, das heifdt auf die Realitit
bezogen sein soll, dann sind Erlosung und Siinde nicht auf innere seelische Befind-
lichkeiten des Individuums zu reduzieren, sondern miissen als reales Geschehen in
den Blick genommen werden: als Bezichungsgeschehen zwischen Gott und Mensch.
Bonhoeffer grenzt sich in seiner Anthropologie auf doppelte Weise gegen die in
der Moderne vorherrschenden Auffassungen ab: Zum einen betont er gegen den li-
beralen Individualismus, der tiber weite Strecken die protestantische Theologie sei-
ner Zeit pragte, die wesenhafte Bezogenheit des Menschen auf andere hin. Zugleich
wendet er sich aber ebenso deutlich gegen die Reduktion des Einzelmenschen auf ein
blofles Moment des ,,Volkes“ (im Faschismus) bzw. der ,,Klasse“ (im Marxismus):

»In der Masse geht die Grenze der Personhaftigkeit verloren, der Einzelne ist nicht mehr
Person, sondern nur noch Teil der Masse, mitgerissen und gelenkt von dieser (,,Communio
Sanctorum®: DBW 1, 61).

Als relationales Wesen definiert sich der Mensch also weder ausschliefilich als In-
dividuum noch als blofler Teil eines Ganzen, sondern als zum Selbstsein freigegebe-
nes Geschopf, als Selbstand in Beziehung — zu Gott ebenso wie zu anderen Men-
schen und der Schépfung. Das Ich erkennt sich vom Du her und auf das Du hin
ausgerichtet, wobei im menschlichen Du das gottliche Du konkret Gestalt gewinnt.
Menschen werden so zu ,Mittlern® Gottes. Wenn nun aber das Wesen des Men-
schen Beziehung ist, Dasein-fiir-die-anderen, dann ist auch die Freiheit des Men-
schen wesentlich Freiheit-fur-die-anderen (vgl. ,,Akt und Sein“: DBW 2, 85) -
ethisch gewendet: Verantwortung.

78



Dietrich Bonboeffer — Weltdienst als Heildienst

Freiheit ist eben nicht in erster Linie ein individuelles Recht, sondern eine Verantwor-
tung, Freiheit ist nicht in erster Linie ausgerichtet am Individuum, sondern am Nachsten®
(DBW 16, 540).

Siinde als ,,incurvatio in seipsum®

So bestimmt Bonhoeffer auch die Stinde nicht primar moralisch, sondern streng
theologisch als Verweigerung der Verantwortung fiir die anderen, d.h. im traditio-
nellen Sinn als ,, incurvatio in seipsum (,, Verkrimmung in sich selbst“): Der Stinder
ist der Mensch, der sich nicht mehr aus seinen Bezichungen heraus versteht - von-
Gott-her und auf-die-anderen-hin —, sondern sich selbst autark als Zentrum der
Welt betrachtet. Dann aber werden Welt und Menschen nicht mehr in threm Selbst-
sein anerkannt, sondern nur als Mittel zum Zweck der eigenen Bedurfnisse. Wenn
der Mensch sich selbst zum Gott macht — und darin siecht Bonhoeffer das Wesen der
,Stinde Adams®, der sein wollte wie Gott'® —, korrumpiert er die ursprungliche Be-
ziehung zu seinen Mitmenschen wie zur Natur: Sind sie niitzlich, werden sie ausge-
beutet, sind sie Konkurrenten, werden sie vernichtet. Das im tiefsten siindhafte
Prinzip der totalen Konkurrenz — symbolisch gefafit im Brudermord Kains — er-
weist sich fiir Bonhoeffer als Kern jeder sozialdarwinistischen Ideologie, insbeson-
dere natiirlich der nationalsozialistischen.

Rechtfertigung als Befreiung zur Weltverantwortung

Erlosung besteht darin, dafl nicht der Mensch sich zu Gott erhebt, sondern daf§
Gott selbst zum Menschen herabsteigt und so die zerbrochene Beziehung wieder-
herstellt: In Christus realisiert Gottes Sohn als Mensch das Leben-fiir-die-ande-
ren. Wenn nun Christus in seinem absoluten ,, pro-aliis“-Sein ganz auch , pro-me*“
ist — hier wird der Artikel des Glaubensbekenntnisses ,,propter nos homines et
propter nostram salutem“ (,fiir uns Menschen und zu unserem Heil“) zentral —,
dann ist mein Leben in Christi Zuwendung aufgehoben; dann ist der Mensch, der
sich im Glauben dem menschgewordenen Gott 6ffnet, nicht mehr auf sich selbst
geworfen. , Sola fide“ vermag der Mensch von neuem sein Menschsein als ,,s0la
gratia® gestiftete Gottesbezichung zu realisieren, womit die Stinde iiberwunden
wird und heile — das heifit geheilte — Beziehungen zu anderen Menschen moglich
sind. In Christus ist also nicht nur das Gottes-, sondern auch das Weltverhiltnis
neu gestiftet:

,Die Wirklichkeit Gottes erschlieft sich nicht anders als indem sie mich ganz in die Welt-
wirklichkeit hineinstellt, die Welewirklichkeit aber finde ich immer schon getragen, ange-
nommen, versohnt in der Wirklichkeit Gottes vor® (,,Ethik“: DBW 6, 40).

7



Gunter M. Priiller-Jagenteufel

Die hier umrissene Erlosungswirklichkeit steht jedoch unter eschatologischem
Vorbehalt: Sie ist noch nicht vollendet, eréffnet aber eine Dynamik zur Vollendung
hin. Obwohl also die Siinde grundsitzlich tiberwunden ist, leben auch die Glauben-
den immer noch unter dem Einfluf der ,Adamsmenschheit®: , Ausgespannt zwi-
schen dem Nein und dem Ja leben wir nun® (ebd. 250). Allerdings 1afit der an Chri-
stus Glaubende sein Weltverhiltnis nicht mehr allein von der ,,Vergangenheit® der
Siinde Adams bestimmen, sondern auch und primir von der ,Zukunft® Christi
(vgl. ,Akt und Sein“: DBW 2, 157-161) — eine Bestimmung, die keineswegs blof§
spirituell, sondern in héchstem Maf praktisch zu verstehen ist:

,Christliches Leben heifft Menschsein inkraft der Menschwerdung, heiflt gerichtet und be-

gnadigt sein inkraft des Kreuzes, heifit ein neues Leben leben in der Kraft der Auferstehung®
(,Ethik“: DBW 6, 150).

I11. Kirche in der Nachfolge Christi

Wenn nun der Eintritt Gottes in unser Leben uns dazu befreit, ,frei fir Gott und
den Bruder (ebd. 137) und die Schwester zu werden, so folgt daraus, daff der
Glaube grundsitzlich nichts rein Individuelles sein kann: Glaube ist zwar hochst-
personlich, aber gerade deshalb nicht Privatsache. Wenn aber der Glaube wesentlich
gemeinschaftlich charakterisiert ist, lassen sich Christologie und Ekklesiologie
nicht voneinander trennen. Diese These aus dem Mund eines in hochstem Maf} lu-
therisch denkenden Theologen dieser Zeit lilt authorchen, spricht doch Bonhoef-
fer nicht von der ,unsichtbaren® Kirche aller Glaubenden, sondern von der konkre-
ten, sozial verfaflten Kirche, wie sie sich in der sichtbaren Gemeinde realisiert.
Insofern sie die Gemeinschaft derer ist, die glaubend Christus nachfolgen, d.h. in
ihrem Wort und in ihrer Praxis das Werk Christi weiterfithren, bezeichnet sie Bon-
hoeffer als ,, Christus praesens“ (DBW 11, 331 u.6.) bzw. ,,Christus als Gemeinde
existierend® (,,Sanctorum Communio“: DBW 1, 76 u.6.). Als Gemeinschaft der ge-
heilten Beziehungen, wo das Fiir-die-anderen tatsichlich gelebt wird, ist sie Zeichen
fiir das anbrechende Reich Gottes; zugleich ist sie in Verkiindigung und Weltdienst
das Werkzeug seiner Ankunft'!. So und nur so realisiert die Kirche das pro-aliis-
Sein Christi: ,Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist* (,, Widerstand
und Ergebung“: DBW 8, 560).

»Gemeinschaft der Heiligen® und , Gemeinschaft der Stinder zugleich
Allerdings ist die Kirche selbst nicht schon das Reich Gottes. Sie ist zwar ,, commu-
nio sanctorum, aber ebenso ,, communio peccatorum®, weil auch ihre Glieder zwar

im Glauben gerechtfertigte, aber aktuell doch auch immer noch Stinder sind. Da

80



Dietrich Bonhoeffer — Weltdienst als Heildienst

sich Bonhoeffers Theologie gegen jeden Spiritualismus wendet und von konkreten
Personen und Gemeinschaften handelt, verwahrt er sich auch dagegen, die ,sicht-
bare® stindige Kirche von einer ,unsichtbaren®, heiligen und makellosen zu tren-
nen. Vielmehr betont er:

»Kirche ist ein Stiick Welt, verlorene, gottlose, unter den Fluch getane, eitle, bose Welt. ...
Kirche ist die Gegenwart Gottes in der Welt. Wirklich in der Welt, wirklich Gegenwart
Gottes. ... Kirche ,ist’ immer beides zugleich. Wer nur eines von beiden sieht, sieht nicht die
JKirche (DBW 12, 235-237).

Zwar wirkt in der Kirche der Heilige Geist, aber aufgrund des eschatologischen
Vorbehaltes und der immer noch wirksamen Macht der Siinde kann die Kirche ihr
konkretes Denken und Handeln nicht ausschlieflich mit dem Heiligen Geist iden-
tifizieren. Vielmehr bleibt sie bis zum jiingsten Tag von menschlicher Unvollkom-
menheit und Stinde gepragt (vgl. ,Sanctorum Communio“: DBW 1, 141f.):

»Der Riff geht ... mitten durch die empirische Kirche hindurch, in ihr selbst muff der
Kampf entbrennen von gut und bése, nie wird es eine reine Kirche geben, wie es auch nie eine

gegeben hat“ (ebd. 193).

Der Gegensatz von Gerechtigkeit und Stinde laf8t sich also nicht auf einen Gegen-
satz von Kirche und Welt reduzieren: In der Kirche gibt es Siinder und Gerechte
(ebd.), und in der Welt stehen ,,Gottlose® und ,unbewufite Christen® nebeneinan-
der (vgl. ,Widerstand und Ergebung®: DBW 8, 545-547).

Die Kirche muf§ damit rechnen, dafl sie nicht nur aufgrund ihrer Botschaft Kritik
und Anfeindung erfihrt, sondern auch deshalb, weil sie in ihrer Siindhaftigkeit dem
berechtigten ethischen Anspruch der Welt ebenso wenig gerecht wird wie dem An-
spruch des Evangeliums. Daher darf die Kirche weder den Widerspruch noch die
Zustimmung der Welt als Ausweis ihrer Gottlichkeit verstehen — eine Versuchung,
die ja zu allen Zeiten aktuell ist:

»Es ist nicht gut, wenn die Kirche sich voreilig ihrer Niedrighkeit rithmt. Es ist aber auch
nicht gut, wenn sich die Kirche voreilig ihrer Grofie und Macht rithmt, sondern allein dann
ist es gut, wenn die Kirche sich ihre Stinden vergeben lifit“ (DBW 12, 348).

So dart die Kirche auch gar nicht erst versuchen, von sich aus zur , societas per-
fecta® zu werden. Die Folge wire doch blof} ein ,perfektionistisches Sektentum®
(DBW 11, 299) in diametralem Widerspruch zum Evangelium, denn ,es gibt kein
Stiick Welt und sei es noch so verloren, noch so gottlos, das nicht in Jesus Christus
von Gott angenommen, mit Gott versdhnt wire (,Ethik“: DBW 6, 53). Daher gilt
insbesondere fiir die Kirche, bis hinauf zu ihren héchsten Amtstrigern und gréfiten
Heiligen:

»Der Mensch soll und darf Mensch sein. Alles Ubermenschentum, alles Bemiihen iiber den
Menschen in sich hinauszuwachsen, alles Heroentum, alles halbgéttliche Wesen fillt hier

81



Gunter M. Priiller-Jagenteufel

vom Menschen ab; denn es ist unwahr. Der wirkliche Mensch ist weder ein Gegenstand der
Verachtung noch der Vergotterung, sondern ein Gegenstand der Liebe Gottes* (ebd. 81).

Daraus folgt nun unmittelbar, daff die Kirche ,eine Kirche der offenen Gren-
zen“ 12 zu sein hat:

,Jedes Ausleseprinzip und jede damit verbundene Absonderung, ... ist fiir eine christliche
Gemeinschaft von grofiter Gefahr. ... Der Ausschlufl des Schwachen und Unansehnlichen,
des scheinbar Unbrauchbaren aus einer christlichen Lebensgemeinschaft kann geradezu den
Ausschluf Christi, der in dem armen Bruder an die Ttr klopft, bedeuten (,,Gemeinsames
Leben®: DBW 5, 321.).

Zugleich kann sich die Kirche aber auch nicht mit dem Status der Unvollkom-
menheit zufrieden geben ~ das wire blof§ ,,billige Gnade®, die Bonhoeffer vehement
ablehnt 3. Da sich eindeutige Existenzaussagen — ,,ist“ siindig, ,,ist heilig — verbie-
ten, bleibt nur der Weg der Christusnachfolge als dynamischer Prozef}: ,Solidaritit
mit der siindigen Welt* (DBW 11, 299), um in (heils-)geschichtlichem Handeln die
Siinde zu tiberwinden. So tritt die Kirche sowohl der Stinde der Welt als auch der
Siinde in den eigenen Reihen entschlossen entgegen ' und muf sich dabei doch stets
ihrer eigenen Siindhaftigkeit bewufit bleiben: ,Darum bekennt die Kirche, daf sie
fehlt und siindigt* (DBW 12, 392). Daf} dieses Bekenntnis nicht einfach allgemein
bleiben darf, wenn es Sinn haben soll, liegt auf der Hand. Das ,,Schuldbekenntnis
der Kirche* (vgl. ,Ethik“: DBW 6, 129-134), das Bonhoeffer 1941 formuliert,
spricht daher auch ganz konkret die Siinden der Kirche seiner Zeit an, insbesondere
Feigheit, Anpassung und Kollaboration: ,Sie war stumm, wo sie hitte schreien
miissen, weil das Blut der Unschuldigen zum Himmel schrie“ (,,Ethik“: DBW 6,
129).

Zeichen und Werkzeug des Reiches Gottes in der Welt

Weil die Kirche eben nicht schon das Reich Gottes ist, deshalb kann ihre Aufgabe
auch nicht darin bestehen, die Welt zu ,verchristlichen® oder gar zu ,,verkirchli-
chen®. Sie kann, darf und soll nicht mehr und nicht weniger, als mitten in der Welt
den Raum fiir Gott freithalten — und zwar so, dafl in ihr und durch sie Gott sein
Reich aufrichten kann. Das geschieht aber nur dort, ,wo die Kirche in Solidaritat
mit der Welt verharrt und allein von Gott das Reich erwartet® (DBW 12, 270).

So formuliert Bonhoeffer kurz und pointiert: , Willst du Gott, so halte dich an die
Welt“ (DBW 10, 513), und wendet sich heftig gegen jede Tendenz, sich , hinterwelt-
lerisch® (sic!) aus der konkreten Welt zu verabschieden:

LHinterweltlerisch sind wir, seit wir den bésen Kniff herausbekamen, religios, ja sogar
,christlich® zu sein auf Kosten der Erde. Im Hinterweltlertum lafit es sich prachtig leben. Man
springt immer dort, wo das Leben peinlich und zudringlich zu werden beginnt, mit kithnem

82



Dietrich Bonhoeffer - Weltdienst als Heildienst

Abstof} in die Luft und schwingt sich erleichtert und unbekiimmert in sogenannte ewige Ge-
filde. Man tberspringt die Gegenwart, man verachtet die Erde, man ist besser als sie ... Aber
Christus will nicht diese Schwiche, sondern macht den Menschen stark. Er fiihrt ihn nicht in
Hinterwelten der religiosen Weltflucht, sondern er gibt thn der Erde zuriick als ihren treuen
Sohn® (DBW 12, 265).

Ebensowenig wie einer pseudochristlichen Weltflucht kann Bonhoeffer aber ei-
nem sikularen Christentum abgewinnen, das meint, das Reich Gorttes selbst errich-
ten zu konnen. Solcher Sikularismus fithre nur dazu, daf§ die ,Kdmpfer fiir Gottes
Sache* sich so sehr in den Kampf mit der Welt stiirzen, dafl sie Gott aus dem Blick
verlieren (vgl. DBW 12, 2661.):

»Es sind nun Hinterweltlertum und Sikularismus nur die beiden Seiten derselben Sache —
namlich daf§ Gottes Reich nicht geglanbt wird. Weder der glaubt es, der zu ithm aus der Welt
flieht ..., noch der glaubt es, der es als ein Reich der Welt selbst aufrichten zu sollen meint. ...
Wer Gott liebt, liebt ihn als Herrn der Erde, wie sie ist; wer die Erde liebt, liebt sie als Gottes
Erde. Wer Gottes Reich liebt, liebt es ganz als Gottes Reich, er liebt es aber auch als Gottes
Reich auf Erden® (ebd. 2671.).

Das Reich Gottes ist eine eschatologische Wirklichkeit, es ist eben noch nicht —
auch nicht in der Kirche — vollendet, aber es ist im Werden, und zwar nicht theore-
tisch, sondern praktisch, nicht in Worten, sondern in Taten 5. Was also das Wesen
der Kirche und der Christen ausmacht, ist die Nachfolge Christi als bleibende Auf-

gabe.

IV. Christliche Lebenspraxis als Nachfolge

Nachfolge Christi ist fiir Bonhoeffer die spirituelle und theologische Basis jeder
christlichen Ethik. Mit der wachsenden Enttauschung tiber die mangelnde Klarheit
und Standfestigkeit seiner Kirche sieht er darin auch mehr und mehr eine Heraus-
forderung an die einzelnen, die bereit sind, ,stellvertretend® fiir die Gesamtheit —
fir die Kirche wie auch das Volk - zu handeln.

Glaube in der Welt: Nachfolge als ,,teure Gnade®

Aus diesem Grund wendet sich Bonhoeffer auch vehement gegen das Mifiverstind-
nis, dafl die reformatorischen Prinzipien ,, sola gratia“ und , sola fide zur Passivitit
oder Gleichgtiltigkeit gegeniiber der Situation der Welt fithren diirften. Ein solches
Gnadenverstandnis nennt er ,,billig®, um klarzustellen: ,Billige Gnade ist der Tod-
feind unserer Kirche (,,Nachfolge*: DBW 4, 29). Dagegen spricht er sehr bewufit
von ,Nachfolge“ als ,teurer Gnade®:

83



Gunter M. Priiller-Jagentenfel

» Teuer ist sie, weil sie in die Nachfolge ruft, Gnade ist sie, weil sie in die Nachfolge Jesu
Christi ruft; teuer ist sie, weil sie dem Menschen das Leben kostet, Gnade ist sie, weil sie ihm
so das Leben erst schenkt; teuer ist sie, weil sie die Siinde verdammt, Gnade, weil sie den Siin-
der rechtfertigt. Teuer ist die Gnade vor allem darum, weil sie Gott teuer gewesen ist, weil sie
Gott das Leben seines Sohnes gekostet hat — ihr seid teuer erkauft —, und weil uns nicht bil-
lig sein kann, was Gott teuer ist. ... Teure Gnade ist Menschwerdung Gottes“ (ebd. 31).

Nachfolge ist nun nicht ein Programm fiir eine spirituelle Elite, sondern ganz
grundlegend die Berufung jedes einzelnen Christen: ,,Die Taufe in den Leib Christi
hinein verindert nicht nur den personlichen Heilsstand des Getauften, sondern
auch alle seine Lebensbezichungen® (ebd. 251). So befahigt sie auch zum Wider-
stand gegen alles, was in den konkreten menschlichen Verfassungen stindig ist: ,,Der
Widerspruch gegen die Welt muf in der Welt ausgetragen werden® (ebd. 260).

Christlicher Glaube realisiert sich also im konkreten Handeln mitten in der Welt —
und zwar sowohl im personlichen als auch im gemeinschaftlichen und politischen
Bereich. Dabei kann die Kirche keineswegs den Bereich des ,, Weltdienstes* und der
Politik den einzelnen Christen tiberlassen, um sich selbst auf den ,,Heilsdienst“ zu
beschrinken. Denn Welt- und Heilsdienst sind nicht nur nicht zu trennen, sie sind
grundsitzlich identisch. Wer meint, der Kirche obliege allein der Bereich des ,Reli-
giosen®, hat nicht verstanden, was Christentum und Glaube bedeuten. Weil es um
das Heil der Welt geht, d.h. um die Heilung der Welt durch Christus, und weil die
christliche Gemeinde in threm Handeln Christus reprisentiert, deshalb miissen die
Christen und auch die Kirche als ganze in der Welt wirken, die gnaden-losen Ver-
hiltnisse bekimpfen und so Riume der Gnade eroffnen. Der ,,politische Charak-
ter gehort daher ,,unabdingbar® sowohl zum Handeln der Christen als auch zum
Handeln der Kirche!®!

Christliche Ethik als Realisierung des Willens Gottes in der Welt

Bonhoeffers theologisches Denken fiihrt folgerichtig in die Ethik, die er - wiewohl
Fragment geblieben - als logischen Endpunkt seiner Theologie betrachtete!.
Christliche Ethik versteht er dabei als die praktische Umsetzung des Willens
Gottes, der ja ,nichts anderes (ist) als das Wirklichwerden der Christuswirklichkeit
bei uns und in unserer Welt“ (,,Ethik“: DBW 6, 60f.). Alle ,vorletzten Werte —
Menschenwiirde und Humanitit vor allem — stehen nicht fiir sich, sondern ruhen
im ,Letzten, in der absoluten Wirklichkeit Gottes, ohne mit dieser identifiziert
und damit selbst verabsolutiert werden zu konnen'®. So ist jedes verantwortliche
menschliche Handeln bleibend auf das , Letzte®, d.h. auf das Reich Gottes hin be-
zogen: nicht als dessen ,Herstellung®, sondern als ,, Wegbereitung®.

Diese Wegbereitung mufl nun aber unter den konkreten Bedingungen der Welt
geschehen. Ethik darf sich daher nicht auf abstrakte Ideale und Normen zuriickzie-

84



Dietrich Bonhoeffer — Weltdienst als Heildienst

hen. Diesen kommt zwar Bedeutung zu, aber eben nur relative, denn absolut ist nur
das Reich Gottes selbst. Wer also im Sinn christlicher Ethik handeln will, fiir den
wird die , Wirklichkeitsgemafiheit* (,,Ethik“: DBW 6, 221 u.6.) zum wesentlichen
Kriterium:

»Weil es nicht um die Durchfithrung irgendeines geistlosen Prinzips geht, darum mufl in
der gegebenen Situation beobachtet, abgewogen, gewertet, entschieden werden, alles in der
Begrenzung menschlicher Erkenntnis tiberhaupt. Es mufl der Blick in die nichste Zukuntt
gewagt, es miissen die Folgen des Handelns ernstlich bedacht werden, ebenso wie eine Prii-
fung der eigenen Motive, des eigenen Herzens versucht werden mufi. Nicht die Welt aus den
Angeln zu heben, sondern am gegebenen Ort das im Blick auf die Wirklichkeit Notwendige
zu tun, kann die Aufgabe sein® (ebd. 267).

In diesem Sinn wirklichkeitsgemafl zu handeln, ist aber eine komplexe Heraus-
forderung: Denn der Mensch ist selbst ,, simul iustus et peccator, und zugleich fin-
det er sich mitten in einer Welt vor, die zwar schon erlost ist, aber doch auch immer
noch von Siinde geprigt. Aufgrund dieser eschatologischen Spannung steht die
Welt in ihrer konkreten geschichtlichen Situation stets im ,,Zwielicht“ einer unauf-
hebbaren Vieldeutigkeit (vgl. ebd. 221). Damit ist aber auch die ethische Entschei-
dung nicht einfach eine Entscheidung zwischen dem ,klar erkannten Guten® und
dem ,klar erkannten Bosen®, sondern stets ein existentielles ,, Wagnis“ (ebd. 246) —
ein Wagnis, das man um der Welt willen eingehen muf und das man um Christi wil-
len auch eingehen kann. Das authentische Beispiel fiir diese Position ist Bonhoef-
fers Entscheidung, sich dem militirischen Widerstand gegen Hitler anzuschliefen —
jenseits aller ethischen Eindeutigkeit, aber im klaren Bewuftsein, daff das Wagnis
eingegangen werden muf}, weil Nicht-Handeln eine Verweigerung der Verantwor-
tung bedeuten wiirde.

Kirche als primirer Ort christlicher Ethik

Die Offenheit und Uneindeutigkeit der Welt wire aber fiir den einzelnen eine wahr-
haft heil-lose Uberforderung, wiirde sich der (Heils-)Wille Gottes fiir die Welt
nicht in der Gemeinschaft der Glaubenden konkret manifestieren. So ist es auch
nicht der einzelne, der allein nach dem immer nur uneindeutig erkennbaren Willen
Gottes suchen muff; vielmehr hat die Kirche die Aufgabe, im Licht des Evangeliums
das hier und heute konkret Geforderte zu erkennen und zu verkiinden:

,Die Kirche muf} hier und jetzt aus der Kenntnis der Sache heraus in konkretester Weise
das Wort Gottes, der Vollmacht, sagen kénnen, oder sie sagt etwas anderes, Menschliches, ein
Wort der Ohnmache. Die Kirche darf also keine Prinzipien verkiindigen, die immer wahr
sind, sondern nur Gebote, die heute wahr sind. Denn, was ,immer® wahr ist, ist gerade ,heute’
nicht wahr: Gott ist uns ,immer* gerade ,beute‘ Gorr“ (DBW 11, 332).

85



Gunter M. Priiller-Jagentenfel

Der Kirche mutet Bonhoeffer hier ein Doppeltes zu: nicht nur die Kenntnis des
Wortes Gottes, sondern ebenso die notige Sachkenntnis, d. h. die adaquate Ein-
schitzung der Situation. Denn nur von beidem her wird der ethische Anspruch
konkret — und nur als konkretes Wort kann ein Wort auch Gottes Wort sein (vgl.
ebd. 333). Aber wie kann die Kirche das konkrete Wort verkiinden, wo sie doch
selbst auch im ,Zwielicht® steht und ihre Einsicht begrenzt ist? Hier traut Bon-
hoeffer der Gemeinschaft, d.h. dem dialogischen Miteinander in wechselseitiger
Korrektur, zwar nicht alles zu, aber jedenfalls mehr als dem einzelnen. Wo aber die
Kirche trotz aller Bemithungen Gottes Willen nicht klar erkennen kann, mahnt sie
Bonhoeffer zu ,qualifiziertem Schweigen® (ebd. 330 u.6.); denn ,.es ist Mifibrauch,
wenn wir von Gott reden, als hitten wir in seinem Rat gesessen® (DBW 16, 668).

Wenn nun aber Schweigen nicht méglich ist, weil die Situation eine Wegweisung
zwingend erfordert, muf die Kirche das Wagnis auf sich nehmen, nach bestem Wis-
sen das konkrete Gebot zu verkiinden — aber eben im Bewufitsein, daff ,,sie irrt und
stindigt“ (DBW 11, 334), daf§ ein konkretes Gebot nie ewiggtiltig sein kann und so-
mit stets korrekturoffen bleiben mufi. Diese Haltung erachtet Bonhoeffer jedenfalls
als ehrlicher, hilfreicher und dem Wesen der Ethik angemessener als den Riickzug
auf unangreifbare zeitlose Prinzipien.

In solidarischer Verantwortung fiir die Welt

In diesem Sinn sieht Bonhoeffer die Kirche in ein ,verantwortliches Verhiltnis zur
Welt“ (,,Ethik“: DBW 6, 359) gestellt, wobeti sie solidarisch fiir alle einzutreten hat,
die in den konkreten politischen und sozialen Verhiltnissen unter die Rider kom-
men:

»Die Kirche ist den Opfern jeder Gesellschaftsordnung in unbedingter Weise verpflichtet,
auch wenn sie nicht der christlichen Gemeinde zugehoren® (DBW 12, 353).

Das kann und muf} die Kirche auf dreifache Weise tun'®: erstens im kritischen
Diskurs mit der Politik, wo die Kirche den Staat nicht aus seiner Verantwortung
entlassen darf, sondern ihn kritisch hinterfragen mufl. Das ist nicht eine ungebihr-
liche ,,Einmischung® in die Politik, sondern genuine Aufgabe der Kirche. Zweitens
mufl die Kirche sich karitativ den Opfern des politischen und wirtschaftlichen Sy-
stems zuwenden. Damit aber noch nicht genug:

»Die dritte Moglichkeit besteht darin, nicht nur die Opfer unter dem Rad zu verbinden,
sondern dem Rad selbst in die Speichen zu fallen” (DBW 12, 353).

Es ist das jene Option, fiir die Bonhoeffer — stellvertretend fiir seine Kirche, die
diese Aufgabe eben nicht hinreichend wahrgenommen hat — mit seinem Leben ein-
gestanden ist.

86



Dietrich Bonhoeffer — Weltdienst als Heildienst

V. Das Vermichtnis des unbequemen Mirtyrers

» Wir sind gewif} nicht Christus und nicht berufen, durch eigene Tat und eigenes Lei-
den die Welt zu erlosen ..., wir sind nicht Herren, sondern Werkzeuge in der Hand
des Herrn der Geschichte® (,, Widerstand und Ergebung“: DBW 8, 34). — Fiir die Kir-
chen sind ihre Mirtyrer immer ambivalent: Zum einen kann man bequem auf sie ver-
weisen, wenn man mit dem Vorwurf konfrontiert wird, dem Bésen in der Geschichte
nicht hinreichend widerstanden zu haben. Zugleich halten sie aber gerade in ihrem
Tod auch ihren Kirchen den Spiegel vor, denn viele Mirtyrer — insbesondere solche
des 20. Jahrhunderts — starben von ihren Kirchen verkannt, wenn nicht allein gelas-
sen. Als Dietrich Bonhoeffer im Gefingnis war, fand er sich nicht auf den Fiirbittli-
sten der Bekennenden Kirche. Zu unbequem und zu gefihrlich war der Pastor, der
sich dem aktiven Widerstand angeschlossen hatte, als daff man ihn hitte nennen diir-
fen. Auch der erste Totengottesdienst fiir ihn, einige Wochen nach Kriegsende, wurde
nichtin Deutschland, sondern in England gefeiert— von seinen Vertrauten und Freun-
den aus der anglikanischen Kirche. Vielleicht ist seine Radikalitit ja auch der Grund
dafiir, dafl man sich manchmal des Eindrucks nicht erwehren kann, bis heute tite sich
die katholische Kirche mit Bonhoeffer leichter als seine eigene. Anderseits geht es den
katholischen Martyrern mit ihrer Kirche oft nicht besser; man denke zum Beispiel an
Erzbischof Oscar Romero, der fast genau 35 Jahre nach Bonhoeffer seinen Einsatz fiir
Recht und Gerechtigkeit mit dem Leben bezahlt hat und der seiner Kirche auch ein
Vierteljahrhundert danach noch so unangenehm ist, daf eine offizielle Anerkennung
seines Martyriums wohl noch geraume Zeit auf sich warten lassen wird.

Wenn wir uns also aus gegebenem Anlafl dem Leben und Werk eines Mértyrers
nihern, so ist die angemessenste Herangehensweise wohl die, sich des Unbequemen
und Widerstindigen bewufit zu werden und es als Stachel im Fleisch unserer oft
allzu satten Kirchen willkommen zu heiflen. Wenn wir Bonhoeffer ernstnehmen
wollen — und das wire das Mindeste, was wir ihm schulden —, dann miissen wir der
Versuchung widerstehen, zu harmonisieren und zu romantisieren; und wir miissen
uns diesen Stachel auch wehtun lassen, verweist er uns doch radikal auf die Wirk-
lichkeit: unsere eigene und die der Welt, die beide sowohl Gottes Wirklichkeit sind
als auch Stinde.

Wenn wir uns mit dem populiren Lied Bonhoeffers singend vergewissern, wir
seien ,von guten Michten wunderbar geborgen®, so sollten wir das mit dem klaren
Bewuftsein tun, daff Bonhoeffer diesen Text im Gefingnis geschrieben hat, den si-
cheren Tod vor Augen; und dafl der ,schwere Kelch, der bittere, des Leids gefullt
bis an den héchsten Rand“ so gar nichts von Romantik oder Weltschmerz hat, son-
dern sehr konkret ist — und meist von Menschen bereitet. Vielleicht haben nur die
wirklich ein Recht, diesen Text zu singen, die bereit sind, damit ernst zu machen,
dafl die ,,guten Michte uns nicht aus der Welt erlésen, sondern als Erléste mitten
in die Welt hineinstellen: in die Nachfolge ChristiZ.

87



Gunter M. Priiller-Jagentenfel

ANMERKUNGEN

! Zit. nach E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe — Christ— Zeitgenosse (Miinchen 51983) 685. Im folgen-
den wird Dietrich Bonhoeffer im laufenden Text nach der neuen Werkausgabe (DBW) mit den entsprechen-
den Seitenangaben zitiert: Dietrich Bonhoeffer Werke, hg. v. E. Bethge u.a., 17 Bde. (Miinchen 1986-1999).
*Vgl. G. M. Priiller-Jagenteufel, Befreit zur Verantwortung. Siinde u. Versshnung in der Ethik Dietrich
Bonhoeffers (Miinster 2004).

3 Vgl. Bethge (A. 1) 57-70.

* Vgl. P. Valladares u. J. Adridn, Gracia, discipulado y resistencia en Dietrich Bonhoeffer (1906-1945), in:
Vida y Pensamiento 25 (2005) 57-83, 60f.

*Vel. DBW 11, 381-449; DBW 12, 203-212.

¢ Vel. den programmatischen Aufsatz ,Dein Reich komme®, in: DBW 12, 264-278.

7So z.B. im Rundfunkvortrag ,Der Fiihrer u. der Einzelne in der jungen Generation® (DBW 12, 242—
260) und im berithmten Aufsatz ,Die Kirche vor der Judenfrage® (DBW 12, 349-358).

8 Zit. nach DBW 15, 210 (Original englisch, Ubers. GPJ).

* Vgl. dazu in , Widerstand u. Ergebung* (DBW 8) die Briefe an E. Bethge von Ende April bis Ende Juli
1944 (401-543) sowie den im selben Jahr entstandenen ,,Entwurf fiir eine Arbeit® (556-561).

'® Bonhoeffer deutet den Siindenfall vom Versprechen der Schlange her: ,Thr werdet sein wie Gott*,
Zum Thema der Siinde insgesamt vgl.: ,,Schépfung u. Fall“ (DBW 3).

' Die Begriffe ,Zeichen und ,,Werkzeug® finden sich in dieser Kombination bei Bonhoeffer nicht; aber
der Sache nach sind beide Momente vorhanden, womit sich eine interessante Parallele zur Ekklesiologie
des Zweiten Vatikanums ergibt (vgl. LG 1).

2 Ch. Hennecke, Die Wirklichkeit der Welt erhellen. Ein kumenisches Gespriich mit Dietrich Bonho-
effer iiber die ekklesiologischen Perspektiven der Moralverkiindigung (Paderborn 1997) 256.

B Vel DBW 14, 419-420; 622; 740; 751f.

" Vgl. dazu Bonhoeffers Aussagen zur ,besseren Gerechtigkeit® und zur ,Gemeindezucht in: , Nach-
folge“ (DBW 4, 115-121, 286-292).

15 Vgl. DBW 14, 430: ,Nicht die religidse Formel, das Dogma konstituiert die Kirche, sondern das prak-
tische Tun des Gebotenen.

16 Vgl. ,Nachfolge*: DBW 4, 277.

17Vel. ,Widerstand u. Ergebung®: DBW 8, 237.

18 Vel. G. M. Priiller-Jagenteufel, ,Dem Rad in die Speichen fallen® (D. Bonhoeffer). Theologische Ethik
zwischen Anpassung u. Widerstand, in: Inkulturation. Historische Beispiele u. theologische Reflexionen
zur Flexibilitit des Christlichen, hg. v. R. Klieber u. M. Stowasser (Miinster 2005) 228-248.

19 Vgl DBW 12, 353.

% Jiingere Sekundarliteratur in Auswahl: H.-J. Abromeit, Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers
erfahrungsbezogene Christologie (Neukirchen 1991); J. Ackermann, Dietrich Bonhoeffer — Freiheit hat
offene Augen. Eine Biographie (Giitersloh 2005); J. Aulermair, Konkretion u. Gestalt. , Leiblichkeit® als
wesentliches Element eines sakramentalen Kirchenverstindnisses am Beispiel der ekklesiologischen An-
sitze Paul Tillichs, Dictrich Bonhoeffers u. Hans Asmussens unter skumenischem Gesichtspunke (Pa-
derborn 1997); P. Gosda, ,,Du sollst keine anderen Gétter haben neben mir®. Gott u. die Gétzen in den
Schriften Dietrich Bonhoeffers (Neukirchen 1999); C. J. Green, Freiheit zur Mitmenschlichkeit. Die-
trich Bonhoeffers Theologie der Sozialitit (Giitersloh 2004); D. Steinfort, Societas Sympathica. Die Zu-
kunft der Kirche nach Dietrich Bonhoeffer u. Karl Rahner (Miinster 1997); F. Schlingensiepen, Dietrich
Bonhoeffer. 1906-1945. Eine Biographie (Miinchen 2005); Dietrich Bonhoeffer — Bilder eines Lebens,
hg. v. R. Bethge (Giitersloh *2005); S. Dramm, V-Mann Gottes u. der Abwehr? Dietrich Bonhoeffer u.
der Widerstand (Giitersloh 2005); S. Leibholz-Bonhoeffer, Weihnachten im Hause Bonhoeffer (Giiters-
loh 122005); P. Barz, ,,Ich bin Bonhoeffer ...“. Roman eines glaubwiirdigen Lebens (Giitersloh 2005).

88



