Der eingebildete Atheist

Der franzosische Philosoph Michel Onfray hat vor kurzem Aufsehen erregt mit
seinem Buch ,,Wir brauchen keinen Gott. Warum man jetzt Atheist sein muf3*.
Onfrays auch von wohlgesinnten Kritikern als mifilungen angesehener Versuch,
den Atheismus schliissig zu begriinden, 1ifit an eine Komdédie von Moliere aus
dem Jahr 1673 denken, die den Titel ,Le Malade imaginaire® — ,Der eingebildete
Kranke® trigt. Sie handelt von einem, der sich einbildet, er sei krank, obwohl er
es gar nicht ist. Man kann sich aber nicht nur Krankheiten einbilden, sondern
auch Uberzeugungen. So halten sich nicht wenige Zeitgenossen anscheinend fiir
Atheisten; aber auch das bilden sie sich nur ein.

Fir sie gilt, was Thomas von Aquin feststellt: ,Von keiner Sache kann gewufit
werden, ob sie ist, wenn man von ihr nicht auch auf irgendeine Weise weif}, was sie
ist.“ Wenn man etwa nicht weif}, was das Wort ,,Einhorn® bedeutet, kann man nicht
entscheiden, ob es Einhorner gibt. Versteht man darunter ein dem Hirsch oder
Pferd ahnliches Fabeltier mit einem waagrechten Horn auf der Stirn, wie es alte
Mythen beschreiben, so stellt ein derartiges Wesen ein blofes Phantasiegebilde dar.
Meint man jedoch mit ,Einhorn® das indische Panzernashorn, das zum Unter-
schied etwa vom afrikanischen Spitznashorn nur ein Horn trigt und daher auch
wEinhorn® genannt wird, dann gibt es ein solches Tier in der Natur.

Dementsprechend gilt nun aber auch: Man kann von Gott nicht wissen, ob er ist,
wenn man von ihm nicht auch auf irgendeine Weise weifl, was er ist. Folglich lafit
sich nicht sinnvoll dariiber streiten, ob es Gott gibt oder nicht, ohne die Frage ge-
klart zu haben, was unter ,,Gott“ zu verstehen sei. Das bringt den vermeintlichen
Atheisten in eine schwierige Lage. Falls nimlich mit ,,Gott*, den er leugnen méchte,
der des christlichen Glaubens gemeint wire, so kann von thm nicht angegeben wer-
den, was er ist, wie wieder Thomas von Aquin erklart: ,Wir konnen von Gott nicht
fassen, was er ist, sondern (nur) was er nicht ist und wie anderes sich zu ithm ver-
hale.*

Bestenfalls lifit sich demnach beurteilen, was Gott nicht ist. Weil sich aber nur das
in Frage stellen oder leugnen lifit, was wir auf irgendeine Weise in Worte fassen
kénnen, folgt daraus, dafl es einen Gott, den man in Frage stellen oder leugnen
kann, in der Tat nicht gibt. Insofern haben die Atheisten von ihrer beschrinkten
Sicht her Recht: Threm Gottesbild entspricht nichts in der Wirklichkeit.

Was ein angeblicher ,,Gottesleugner” verwirft, ist also nicht Gott, sondern es han-
delt sich dabei eher um Gotzen, und von denen — so der Apostel Paulus — , wissen
wir, daf} es keine Gétzen gibt in der Welt und keinen Gott aufler dem einen® (1 Kor
8, 4), der in keine unserer Vorstellungen pafit. Wenn ein erklarter Atheist einmal sei-

5/2006 — www.stimmen-der-zeit.de : 289



nen Glauben erldutert — denn jeder angebliche Unglaube ist selbst ein Glaube — wird
ihm in der Regel nach wenigen Sitzen ein Christ beipflichten konnen. Dessen Un-
glaubensbekenntnis kdnnte etwa lauten: ,,An einen Gott, wie den von dir abgelehn-
ten, glaube ich auch nicht. Ich glaube nicht, daff einer da oben thront, den Lauf der
Welt, die er vor Jahrmilliarden Jahren vom Stapel gelassen hat, nur interessiert be-
trachtet, da ein wenig zurechtriickt, dort ein Wunder tut, hier sich beleidigt fiihlt,
weil ein boser Mensch ihn verhhnt, dort ein Strafgericht verhingt, und bei allem
den Zeitpunkt vor Augen hat, da die ganze verdammte Sache in Rauch aufgeht. An
diesem Gottesbild finde ich zu viele faule Stellen und sage: ,Nein, der nicht!* Der
nicht, der meine Freiheit einschrankt und mir undurchsichtige Vorschriften macht;
der nicht, der einen Teil der Welt dem Kaiser iiberlifit und den Rest fiir sich bean-
sprucht; der nicht, mit dem sich alles bequem erklaren laflt, was der Wissenschaft
ein Ritsel bleibt; der nicht, der nur in ekstatischen Momenten mich personlich an-
rihrt oder fiir besonders Auserwahlte erfahrbar ist; der nicht, dessen Namen man
nicht nur verwendet, um das Denken zu verbieten oder die Wahrheit zu vertuschen,
sondern den man auch benutzt, um zu unterdriicken, sein eigenes ausbeuterisches
Geschift oder auch nur sein behagliches Leben abzusichern, wenn nicht gar um zu
quilen und zu morden. Nicht einmal der, auf den ich meine Rachegefiihle iiber-
tragen kann, weil er es denen heimzahlen wird, auf die ich eine berechtigte Wut
habe, die aber zu michtig oder zu gut geschiitzt leben, als dafl ich ihnen selbst ihre
Bosheit auspriigeln konnte. Dagegen mochte ich weg von dem Unglauben, wo ich
mich in Gedankenlosigkeit, ja Dummbheit fliichte, wo ich mich um Entscheidungen
driicke und mich dem entziehe, was jeder andere von mir zu fordern hat: Mitleid
und Emporung, Riicksicht und Gesprach und vor allem Frohlichkeit und Hilfe.“
Diese Haltung, die nicht entweder dumm oder schlecht ist, sondern immer beides
zugleich, entpuppt sich als Atheismus, weil Wittgenstein Recht hat: ,,Alles, was wir
sehen, konnte auch anders sein.“ In der Welt, heifdt das, ist alles beliebig. Das aber
1aft sich nach Dostojewskij auch in den Satz fassen: ,,Ohne Gott ist alles erlaubt®.
Wo aber alles erlaubt ist, verlieren Worter wie ,erlaubt® oder ,verwerflich® ihren
Sinn, letztlich ist alles gleichgiiltig. Das bliebe als gott-lose Haltung: , Alles ist egal
und einerlei und sinnlos.“ Diese Haltung aber scheitert — es mag denen paradox
klingen, die gewohnt sind, Georg Biichners Satz vom ,,Leid als Fels des Atheismus“
zu zitieren —an Leid und Unrecht in der Welt, dem Fels des Gottesglaubens, an dem
jeder Atheismus zerschellen muff. Denn am Leid und Unrecht in der Welt geht
jedem nicht vollig innerlich Versteinerten auf, daff nicht alles einerlei ist. Also muf}
es mehr geben als die beliebige Welt. Wo immer sich also jemand, der sich zum
Atheismus bekennt, fiir seine Mitmenschen, fiir Wahrheit, Recht und Freiheit ein-
setzt, ist er gottlob nur ein ,eingebildeter Atheist. Albert Keller S|

290



